


 

 

 
 
 
 
ΤΟ ΒΑΣΙΛΕΙΟΝ ΙΕΡΑΤΕΥΜΑ 
Σε 33 Επιστολές προς τον Οικουμενικό Πατριάρχη 
Στυλιανός Ι. Χαραλαμπάκης 
©  . . . . . . .  
 
ISBN . . . . . . . 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

        

ιδιωτική συλλογή ­ αρχείο

    

ΦΙΛΑΔΕΛΦΟΣ
 

    



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
«Τὸ καταπέτασμα τοῦ ναοῦ ἐσχίσθη εἰς δύο ἀπὸ ἄνωθεν ἕως 
κάτω – Το καταπέτασμα του ναού σχίστηκε στα δύο, από πάνω 
ως κάτω» (Μτ:27:51). Αυτό σημαίνει, ότι καταργούνται οι μεσί­
τες ιερείς, γιατί εις το εξής είναι πλέον όλοι ευπρόσδεκτοι στην 
Παρουσία του Θεού. «Φοβηθῶμεν οὖν μή ποτε, καταλειπομένης 
ἐπαγγελίας εἰσελθεῖν εἰς τὴν κατάπαυσιν αὐτοῦ, δοκῇ τις ἐξ ὑμῶν 
ὑστερηκέναι – Ας φοβηθούμε, λοιπόν, ενώ μας απομένει υπό-
σχεση να εισέλθουμε στην ανάπαυση Αυτού, μήπως φανεί κά-
ποιος από εσάς να την έχει στερηθεί» (Εβρ.4:1) 

                       
     

     
 

          
                         
      

  
    

‐72



 

 

ΠΕΡΙΕΧΟΜΕΝΑ 
 
1.   Εισαγωγή          ……………………………………………………………  11 
2.   Επιστολή 1η      ……………………………………………………………. 15 
3.   Επιστολή 2η     Αναγκαία η ειλικρίνεια  ………………………… 25 
4.   Επιστολή 3η     Σύγχρονες γνώμες  ……………………………….  35 
5.   Επιστολή 4η    Δεν υπάρχει πάνω στη γη έργο  
                                “ειδικών ιερέων”  
                                Αληθινές ερμηνείες ……………………………… 42 
6.   Επιστολή 5η     Το φως λάμπει στα σκότη ……………………… 48 
7.   Επιστολή 6η     Η λάμψη του φωτός ……………………………… 54 
8.   Επιστολή 7η    Οι παπαδικοί στολισμοί είναι μώμος στη  
                                 διακονία του Ευαγγελίου 
                                  Το φως λάμπει …………………………………….. 60 
9.   Επιστολή 8η     Η “ειδική ιεροσύνη” έγινε  
                                  “χαράτσι διοδίων” ……………………………….. 66 
10. Επιστολή 9η     Είθε να είχα ποταμούς δακρύων 
                                 Το φως δεν σβήνει 
                                   Η υπέρ ημών θέση του θείου Λυτρωτή …… 71 
11. Επιστολή 10η    Η φλόγα που καίει 
                                  Ο Χριστιανός μόνος του συνδιαλέγεται 
                                   με το Θείο και επανορθώνεται ……………..  78 
12. Επιστολή 11η    Αντί σαφών απαντήσεων ύβρεις 
                                   Αναγνώριση ξένων στοιχείων ………………. 88 
13. Επιστολή 12η    Οι έμπειροι κατασκευαστές δερμάτων 
                                  Η αποδοκιμασία του Θεού σάς ανήκει   
                                   εξ ολοκλήρου ……………………………………… 94 
14. Επιστολή 13η    Έλλειψη αισθημάτων Χριστού 
                                   Απολύθηκαν οι γδάρτες ……………………… 100 
15. Επιστολή           Ανοιχτή Επιστολή  
                                   προς τον Οικουμενικό Πατριάρχη ……….. 107 
16. Επιστολή 14η    Ο αποσχηματισμός μου 
                                  Η “Ειδική Ιεροσύνη” κλείνει το δρόμο προς  
                                   την παρουσία του Θεού ………………………. 113 
17. Επιστολή 15η    Ο Χριστιανός έχει και τα τρία αξιώματα 
                                  του Χριστού 
                                   Η πολύπλευρη ιεροσύνη του Χριστού ……121 
 
 

  
      

         
    
  

     
    
    
   

  
  

   
  

   
  

    
    

  
  

  
   

  
   

 
     

    
 

   
    

  

8



 

 

18. Επιστολή 16η    Η Εκκλησία φέρει με θείο δικαίωμα      
                                  τα αξιώματα της Κεφαλής της και του      
                                   Νυμφίου της ……………………………………… 127 
19. Επιστολή 17η    Οι “Αντίλαλοι” αντιλαλούν 
                                  Πάνω στη γη δεν υπάρχει ιερατική  
                                  εξουσία ……………………………………………… 137 
20. Επιστολή 18η   Τα ξένα στοιχεία είναι ειδωλολατρικής 
                                   και Ιουδαϊκής προέλευσης 
                                   Οικοδόμησαν όσα ο Θεός κατεδάφισε …. 146 
21. Επιστολή 19η    Η “ειδική ιεροσύνη” χαρακτηρίζει τους   
                                   ανθρώπους ως λεπρούς απέναντι στον Θεό 
                                   Οι ιερείς απολύονται ως υπεράριθμοι 
                                   Η θέση του “ειδικού ιερατείου” αδικεί 
                                   την Εκκλησία ……………………. ……………… 153 
22. Επιστολή 20η   Οι “ειδικοί ιερείς” βρίσκονται στην  
                                   “αντιλογία” του Κορέ 
                                   Το φως υπάρχει, αλλά χρειάζονται μάτια 
                                   για να το δουν ……………………………………. 161 
23. Επιστολή 21η    Η χαμένη δραχμή 
                                   Η “ειδική ιεροσύνη” αποστέρησε προνόμια 
                                   στους Χριστιανούς …………………………….. 170 
24. Επιστολή 22η    Η “ειδική ιεροσύνη” εμποδίζει τη  
                                   χρησιμοποίηση του Θεού από τον  
                                   άνθρωπο …………………………………………… 178 
25. Επιστολή 23η    Παραδείγματα “θαλασσοποίησης” 
                                   Η θέση της Ρωμαιοκαθολικής  
                                   Εκκλησίας ………………………………………… 185 
 26. Επιστολή 24η   Μέγα Θεολογικό σφάλμα –  
                                   Οι Πρεσβύτεροι δεν είναι ιερείς 
                                   Πρεσβύτερος και Επίσκοπος ήταν ένα  
                                   και το ίδιο πρόσωπο …………………………. 202 
27. Επιστολή 25η    Επίσημη πληροφορία 
                                   Οι Κληρικοί δεν χειροτονούνται Ιερείς … 223 
28. Επιστολή 26η    Μεταξύ Νυμφίου και Νύφης δεν υπάρχει 
                                   θέση για τρίτο πρόσωπο  
                                   Κατά παρακίνηση Διαβόλου 
                                   Οι τρεις αντι­Γραφικοί βαθμοί της   
                                   Ιεροσύνης …………………………………………  231 
 

  

          
  

  
  

  

   
   

 

 
  

  

   
    

  
 

   
  

 
   

  

   
   

 
   

    
   

      
 

   
    

9



 

 

29. Επιστολή 27η    Οι λειτουργοίτης Εκκλησίας κατά τους  
                                   πρώτους αιώνες ………………………………… 250 
30. Επιστολή 28η   Η σημασία του “Δεσμείν και Λύειν”  
                                  Σε ποιους δόθηκε η Εξουσία;   
                                  Το “Δεσμείν και Λύειν” για τεχνικούς  
                                   διοικητικούς όρους  
                                   Η εξουσία των ιερέων δεν έχει στήριγμα 
                                   Οι Απόστολοι δεν χρησιμοποίησαν την  
                                   εξουσία του “Δεσμείν και Λύειν”  
                                   Η ανοσία των Επιτιμίων επί του  
                                   “Δεσμείν και Λύειν” ………………………….. 258 
31. Επιστολή 29η     Η ιεροσύνη του Χριστού “κατά την τάξη  
                                    Μελχισεδέκ” ……………………………………. 278 
32. Επιστολή 30η     Οι ιερείς δεν είναι διάδοχοι των Αποστόλων 
                                    Οι παιδαριώδεις πατριαρχικοί κατάλογοι 
                                    Οι ειλικρινείς κάμπτονται …………………  289 
33. Επιστολή 31η      Το ένδυμα των κληρικών ………………….  306 
34. Επιστολή 32η     “Ειδικοί ιερείς” ήταν και  
                                      οι αυτοκράτορες ……………………………..  314 
35. Επιστολή 33η       Πλαστή δύναμη και πλαστό φως 
                                      Λεπρός από την κεφαλή μέχρι τα πόδια 
                                      Σοβαρό ερώτημα 
                                      Ταμίας ύβρεων και ευλογιών 
                                      Η ευχή μου ……………………………………… 321 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

   
  

   
 

  

     
  

 
   

   
  

   
 

   
     
  

    
      

   

10



11 

 

ΕΙΣΑΓΩΓΗ 
 
     Ανέκαθεν προσπάθησα να ρυθμίσω τη ζωή μου και τη 
δράση  μου  βάσει  των  ανωτέρω  ιδανικών  μου.  Ρώτησα 
όμως  πολλές  φορές  τον  εαυτό  μου  αν  διέθετα  τις  απαι­
τούμενες δυνάμεις προκειμένου να ανταποκριθώ σε αυτά 
τα θεία ιδανικά. Ατυχώς, έβλεπα αδύνατο τον εαυτό μου. 
Βρισκόμουν μπροστά στο δίλημμα να μην ακολουθήσω το 
ουράνιο  ιδεώδες και να μην πραγματοποιήσω τα  ιδανικά 
της  ζωής  μου,  αναλογιζόμενος  την  ανθρώπινη  αδυναμία 
μου. Τελικά, εξέτασα την αδυναμία μου και σύμφωνα με 
το θείο πρόσταγμα: «ἡ δύναμίς μου ἐν ἀσθενείᾳ τελειοῦται 
– η δύναμή Μου μέσα σε αδυναμία τελειοποιείται» (Β’ 
Κορ.12:9).  Τα λόγια αυτά του Παντοδύναμου Θεού με εν­
θάρρυναν.  Αποτέλεσμα  αυτού  του  θάρρους  ήταν  να  ει­
σέλθω στην ιεροσύνη και ως κληρικός να διανύσω δώδεκα 
ολόκληρα έτη. 
     Και  επειδή  με  πραγματικό  και  θείο  ζήλο  εισήλθα  στις 
τάξεις της “ειδικής ιεροσύνης”, μελέτησα και εξέτασα από 
μεγάλο ενθουσιασμό, κατά τα αναφερόμενα έτη, το θέμα 
της  ιεροσύνης  με  κάθε  λεπτομέρεια  για  ικανοποίηση  της 
ιερατικής μου σταδιοδρομίας και του ενθουσιασμού μου. 
Η μελέτη μου όμως αυτή, με οδήγησε στο παράδοξο συ­
μπέρασμα  –  ότι  δεν  υφίσταται  “ειδική  ιεροσύνη”  στους 
χρόνους της Χριστιανικής Οικονομίας. Όλοι οι Χριστιανοί 
αποτελούν “σύνολο ιερέων”, “βασιλεία ιερέων”, όπως κα­
λούνται από την Ιερή Βίβλο και “Βασίλειο Ιεράτευμα” από 
τους  αρχαίους  Εκκλησιαστικούς  συγγραφείς.  “Βασιλείς 
και ιερείς εις τον Θεό και Πατέρα”. Εξαιτίας αυτού, απο­
σχηματίστηκα  ελεύθερα  και  αβίαστα,  γιατί  η  συνείδησή 
μου  δεν  μου  επέτρεπε  να  ασκώ  ως  επάγγελμα  ό,τι  ενδό­
μυχα καταδικάζω. 
     Για την απόκτηση μάλιστα πνευματικής εμπειρίας συ­
νεργάστηκα με τρόπο φανερό και με Χριστιανικές κοινό­
τητες,  δεδομένου  ότι,  καθώς  γνωρίζω,  μεταξύ  αρκετών 
μελών της Δυτικής, Ανατολικής και Διαμαρτυρόμενης Εκ­



12 

 

κλησίας  υπάρχει  κρυφή  συνεργασία.  Γιατί  να  μην  είναι 
φανερά; Στη συνέχεια, αποχωρίστηκα από αυτούς, και ως 
ελεύθερος Χριστιανός, μη εξαρτώμενος από καμία οργα­
νωμένη κοινότητα, ή σύλλογο, ή σωματείο, ή κόμμα, άρ­
χισα  την  έκδοση  ενός  φυλλαδίου  με  πολύγραφο,  με  τον 
τίτλο “ΠΝΕΥΜΑΤΙΚΟΙ ΑΝΤΙΛΑΛΟΙ”. Το φυλλάδιο αυτό εμ­
φανίστηκε σαν ένας μικρός λίθος, με την ταπεινή πρόθεση 
να καλύψει ένα από τα κενά τα οποία άφησαν οι Μεγάλοι 
Ογκόλιθοι.  Αρχικά  ασχολήθηκα  με  επίκαιρα  θέματα.  Η 
παρουσίαση όμως του περιεχομένου δημιούργησε όχι μό­
νο  ενδιαφέρον,  αλλά  και  ορισμένες  απορίες  στους  ανα­
γνώστες. 
     Και  όπως  ήταν  φυσικό,  οι  απορίες  των  αναγνωστών 
μου, το ενδιαφέρον των άλλων, οι επικρίσεις και ο φανα­
τισμός ορισμένων, με ανάγκασαν κατά καιρούς να δώσω 
ορισμένες εξηγήσεις, και παρόλο ότι επρόκειτο για Βιβλι­
κές και θεοσύστατες αλήθειες, εντούτοις πικράθηκαν αρ­
κετοί. 
     Παρόλα  αυτά,  διέκρινα  την  ανάγκη  να  προχωρήσω, 
αδιαφορώντας  για  τις  απειλές,  τις  κρίσεις  και  επικρίσεις 
των ενάντιων, να αντιμετωπίσω με τόλμη και ρεαλισμό το 
σκοπό μου, και να εξηγήσω στη συνέχεια το θέμα της ει­
δικής ιεροσύνης. 
     Το  περιεχόμενο  των  φυλλαδίων  μου  δημιούργησε  τε­
ράστιο  ενδιαφέρον,  παρόλο  που  επρόκειτο  για  πρόχειρη 
εργασία. Οι συνδρομητές ανταποκρίνονταν στη συνδρομή 
τους, και αργότερα το φυλλάδιο τυπωνόταν σε τυπογρα­
φείο με περισσότερη ύλη. 
     Το ενδιαφέρον αύξανε, η ζήτηση των φυλλαδίων μεγά­
λωνε και πλήθος επιστολών επιδοκιμασίας και ικανοποίη­
σης, από μέρους των αναγνωστών, κατέφθανε στα χέρια 
μου. 
     Το  μεγάλο  ενδιαφέρον  δημιουργήθηκε  με  αφορμή  τη 
φύση  του  θέματος.  Αφορμή  να  πραγματευτώ  το  θέμα 
“ΒΑΣΙΛΕΙΟ ΙΕΡΑΤΕΥΜΑ”, μου έδωσε ένας ιερέας, ένας Δε­
σπότης  και  στη  συνέχεια  ο  Οικουμενικός  Πατριάρχης  Α­



13 

 

θηναγόρας ο Α’. Για το λόγο αυτό οι δεκατρείς πρώτες ε­
πιστολές μου απευθύνονται στον συγκεκριμένο  ιερέα και 
στον Δεσπότη. Με αφορμή όμως της μεταφοράς της εικό­
νας  “Άξιον  εστι”  του  Αγίου  Όρους,  την  οποία  μετέφεραν 
οι Καλόγεροι στην Αθήνα και στον Πειραιά, την 17η Απρι­
λίου  1963,  προκειμένου  να  ενισχύσουν  την  τάση  για  την 
προσκύνηση στις εικόνες, αποτάθηκα με σχετική επιστο­
λή μου στον Οικουμενικό Πατριάρχη, εκθέτοντας την ευ­
θύνη,  την  οποία  φέρει  έναντι  της  αντιβιβλικής  λατρευτι­
κής  προσκύνησης  των  εικόνων.  Έτσι  και  οι υπόλοιπες  ε­
πιστολές μου απευθύνονται προς εκείνον, αλλά τιμής ένε­
κεν και με αφορμή τη σοβαρότητα του θέματος, απευθύ­
νω όλες τις επιστολές μου στο βιβλίο τούτο προς αυτόν. 
     Αποβλέποντας  μάλλον  στην  καλύτερη  κατανόηση  των 
θεμάτων μου, δεν ακολουθώ έναν τρόπο στην παρουσία­
ση  των  χωρίων  της  Αγίας  Γραφής.  Έτσι,  αλλά  από  αυτά 
παρατίθενται στο πρωτότυπο ή αρχαίο κείμενο, και άλλα 
σε μετάφραση ή σε απόδοση του νοήματος. Ας με συγχω­
ρέσουν  οι  αναγνώστες  μου  για  την  τυχόν  γλωσσική  μου 
αταξία,  αλλά  νομίζω,  ότι  επί  του  προκειμένου  προέχει  η 
ουσία  των  γραφομένων  από  εμένα,  γιατί  με  ενδιαφέρει 
περισσότερο η έκφραση από τη γλωσσική καλλιέπεια.1 
     Το μεγάλο ενδιαφέρον και η επιθυμία πολλών με ώθη­
σαν να επανεκδώσω τα συγκεκριμένα φυλλάδια, δίνοντας 
στο  έργο  μου  μορφή  βιβλίου,  με  αρκετές  προσθήκες  και 
διορθωμένη τη ύλη. 
     Αν  και  ανέρχονται  σε  αρκετές  εκατοντάδες  οι  επιστο­
λές επιδοκιμασίας και ενθουσιασμού εκ μέρους των ανα­

                                                           
1 Στη παρούσα έκδοση του βιβλίου, δεν ισχύουν τα λόγια αυτά 
του συγγραφέα. Στην έκδοση αυτή, όλες οι Βιβλικές αναφορές 
είναι από την Αγία Γραφή, έκδοσης της “Αποστολικής Εκκλησί­
ας της Ελλάδος”, δηλαδή, από το κείμενο των “Εβδομήκοντα”, 
της Παλαιάς Διαθήκης, και από το “Παραδεκτό” κείμενο, της 
Καινής Διαθήκης, της Εκκλησίας της Ελλάδος, με τη μετάφρασή 
τους. 



14 

 

γνωστών  μου,  εντούτοις,  επιτυχία  της  προσπάθειάς  μου 
αυτής θα θεωρήσω μόνο τη διαπίστωση, ότι το περιεχόμε­
νο του βιβλίου μου δεν θα δημιουργήσει θρησκευτικά πά­
θη, για να μην χλευαστεί η Χριστιανική ιδιότητα και δια­
γωγή «από τα τέκνα της Γεθ και της Ασκαλώνος» (Β’ Βα­
σιλειών 1:20). «ἄρα οὖν τὰ τῆς εἰρήνης διώκωμεν καὶ τὰ τῆς 
οἰκοδομῆς τῆς εἰς ἀλλήλους – Άρα λοιπόν ας επιδιώκουμε 
τα πράγματα που οδηγούν στην ειρήνη και στην οικοδομή 
μεταξύ μας» (Ρωμ.14:19). 
 

Ο συγγραφέας 
ΣΤΥΛΙΑΝΟΣ Ι. ΧΑΡΑΛΑΜΠΑΚΗΣ 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



15 

 

ΕΠΙΣΤΟΛΗ 1η  
 
     Η ανάγκη με πιέζει να απαντήσω σε μία επιστολή, την 
οποία έλαβα από έναν φανατικό και χωρίς επίγνωση,  ιε­
ρέα.  Ο  ιερέας  αυτός,  ο  οποίος  διάβασε  το  φυλλάδιό  μου 
“ΠΝΕΥΜΑΤΙΚΟΙ  ΑΝΤΙΛΑΛΟΙ”  και κάκισε τις απόψεις μου, 
παρουσιάζει  και  με  έμφαση  προτάσσει  ορισμένους  από 
τους  Πατέρες:  Τον  Βασίλειο,  τον  Αθανάσιο,  τον  Χρυσό­
στομο,  τον  Γρηγόριο,  τον  Κύριλλο  και  των  Φώτιο  ως  μο­
ναδικούς  Φωτοδότες,  διδασκάλους  και  λατρευτές  της 
Χριστιανικής Διδασκαλίας και της «εν Πνεύματι και αλη-
θεία» λατρείας του Θεού. 
     Πληροφορώ τον αγαπητό, ότι δεν έχω ουδεμία πρόθε­
ση να στραφώ προσωπικά εναντίον του, γιατί ό,τι γράφει, 
το γράφει από άγνοια και με την πρόθεση να υπερασπίσει 
όσα  κατά  παράδοση  δέχτηκε  από  τους  γονείς  τους  και 
τους  δασκάλους  του.  Και  για  τούτο  είναι  άξιος  επαίνου. 
Θέλω  μόνο  αδελφικά  να  του  υπενθυμίσω,  ότι  ορισμένοι 
από τους Πατέρες υπήρξαν πράγματι ευσεβείς, αλλά δεν 
έπαυσαν  να  είναι  άνθρωποι  και  επομένως  ήταν  πάντοτε 
υποκείμενοι σε πτώσεις και σφάλματα. Συνεπώς, δεν ήταν 
τέλειοι φωτοδότες. Πολλές φορές πολιτεύθηκαν σαν “κα­
κά παιδιά” του Θεού. Ως παράδειγμα αναφέρω τα εξής: 
     1.  Ο  Μέγας  Βασίλειος  για  να  εκδικηθεί  τον  επίσκοπο 
Τυάνων, Άνθιμο, με τον οποίο δεν είχε καλές σχέσεις, χει­
ροτόνησε τον Γρηγόριο, παρά τη θέλησή του, επίσκοπο σε 
ένα  χωριό  της  Καππαδοκίας,  τα  Σάσιμα,  τα  οποία  ήταν 
υπό την δικαιοδοσία του επισκόπου Τυάνων Άνθιμου. Το 
γεγονός  αυτό  παρουσιάζει  πόσο  ανθρώπινα  αδύναμος  ή­
ταν ο Μ. Βασίλειος και πόση ήταν η απουσία της αγάπης 
και του καρπού του Αγίου Πνεύματος – «ὁ δὲ καρπὸς τοῦ 
Πνεύματός ἐστιν [είναι] ἀγάπη, χαρά, εἰρήνη, μακροθυμία, 
χρηστότης, ἀγαθωσύνη, πίστις, πρᾳότης, ἐγκράτεια» (Γαλ. 
5:22­23).  Ο  Βασίλειος  επίσης,  στους  κανόνες  του,  21,  22 
και  44  (Πηδάλιον,  σελ.  489,  490,  498),  γράφει  απόψεις  α­



16 

 

ντίθετες προς το Ευαγγέλιο. Αναμφίβολα όμως, τις έγρα­
ψε από ευσέβεια. Και τους κανόνες αυτούς επικύρωσε ως 
Θεόπνευστους η 6η Οικουμενική Σύνοδος. 
     2. Ο Γρηγόριος, επειδή χειροτονήθηκε σε άσημο χωριό, 
τα  Σάσιμα,  θεώρησε  αυτό  ως  υποτιμητικό  και  υποτιμώ­
ντας και εκείνος τους κατοίκους, ουδέποτε πήγε εκεί για 
να ποιμάνει  το ποίμνιο του Χριστού, υπέρ του οποίου  Ε­
κείνος θυσιάστηκε πάνω στο Σταυρό. 
     3.  Ο  Ιωάννης  ο  Χρυσόστομος  παρουσιάζει  πολλές  α­
ντιφάσεις στα βιβλία του. Για τον Χρυσόστομο  έχει γρά­
ψει  σκοτεινό  λίβελλο  ο  σπουδαιότερος  των  πατριαρχών 
της  Ανατολής,  Θεόφιλος,  αποκαλώντας  αυτόν  ακάθαρτο, 
δαίμονα,  προδότη  και  σύντροφο  του  Ιούδα,  ασεβή,  καυ­
χούμενο  για  τη  δική  του  τρέλα,  και  τέλος  του  προσάπτει 
την κατηγόρια του μοιχού (Ιωάννης Χρυσόστομος, σελ. 326). 
     4. Ο Μέγας Αθανάσιος, κατηγορήθηκε ότι συνωμοτού­
σε κατά του Αυτοκράτορα Μεγάλου Κωνσταντίνου, κατη­
γορήθηκε  επίσης  ότι  φόνευσε  τον  επίσκοπο  Θηβαΐδας 
Αρσένιο και ότι διέφθειρε  “ένα γύναιο”. Ο Αθανάσιος εί­
ναι εκείνος που έγραψε το βίο του Αγ. Αντωνίου –σχεδόν 
τα  πάντα  ψευδή–  με  έναν  ιδιαίτερα  μυθιστορηματικό 
τρόπο (Πατρολογία Δ. Μπαλάνου). Και τη μέθοδο αυτή ακο­
λούθησαν  κατόπιν  και  άλλοι  συγγραφείς  των  βίων  των 
αγίων, υπερβάλλοντας τις αρετές τους για να τους παρου­
σιάσουν  μεγάλους  και  τρανούς  μεσίτες  και  φωτοδότες, 
και  να  προκαλέσουν  έτσι  την  προσκύνηση  σε  αυτούς, 
πράγμα το οποίο αποδοκιμάζει ο Λόγος του Θεού. 
     5.  Ο  Κύριλλος  Αλεξανδρείας,  ραδιουργούσε  κατά  του 
επισκόπου  Καισαρείας  Ακάκιου,  γιατί  αγαπούσε  το  προ­
βάδισμα  και  τις  πρωτοκαθεδρίες  (Πατρολογία  Δ.  Μπαλά­
νου). Ο Κύριλλος είναι επίσης ο ηθικός αυτουργός του οι­
κτρού θανάτου της μοναδικής στην  ιστορία γυναίκας φι­
λοσόφου, της Υπατίας. 
     6.  Ο  Φώτιος,  ανάστημα  του  θείου  του  Πατριάρχη  Τα­
ρασσίου, ο οποίος πράγματι του  τάραξε με πολλούς τρό­
πους  τη  ζωή,  διέτρεξε  μέσα  σε  πέντε  έτη  όλα  τα  στάδια 



17 

 

της  ιεροσύνης,  παρά  τους  κανονισμούς  της  Εκκλησίας, 
γιατί  του  άρεσε  το  προβάδισμα  και  η  υψηλοφροσύνη.  Η 
δε δράση του Φωτίου είναι στενότατα συνδεδεμένη με το 
Σχίσμα των Εκκλησιών, Ανατολικής και Δυτικής. Όχι μόνο 
αυτό, αλλά κατηγορήθηκε ότι  “καταγινόταν και με τις α­
πόκρυφες επιστήμες, της αστρολογίας και της μαγείας”. 
     Αλλά, αγαπητέ μου, με τα ανωτέρω δεν έχω την πρόθε­
ση να κατηγορήσω, γιατί αν και σε ορισμένες περιπτώσεις 
ήταν  “άτακτα  παιδιά”,  εντούτοις  αγαπούσαν  την  Εκκλη­
σία, υπέρ της οποίας έδρασαν και θυσιάστηκαν. Θέλω μό­
νο να αντιληφθείς, ότι όλοι ήταν άνθρωποι, και ως τέτοιοι 
ήταν υποκείμενοι σε πτώσεις, σε αδυναμίες και σε σφάλ­
ματα, όσο κι αν τους διέκρινε η ευσέβεια και η πίστη στον 
Ζωντανό Θεό και στον Λυτρωτή Ιησού Χριστό. Επομένως, 
δεν  μπορούμε  να  στηριχτούμε  αποκλειστικά  σε  αυτούς, 
παρά μόνο στο Λόγο του Θεού, κατά την σαφή διακήρυξη 
του  Κυρίου:  «Ἐὰν ὑμεῖς μείνητε ἐν τῷ λόγῳ τῷ ἐμῷ, 
ἀληθῶς μαθηταί μού ἐστε, καὶ γνώσεσθε τὴν 
ἀλήθειαν καὶ ἡ ἀλήθεια ἐλευθερώσει ὑμᾶς – Αν εσείς 
μείνετε στο λόγο το δικό Μου, είστε αληθινά μαθη-
τές Μου· και θα γνωρίσετε την αλήθεια, και η αλή-
θεια θα σας ελευθερώσει» (Ιν.8:32). 
     Πρέπει  μάλιστα  να  γνωρίζεις,  αγαπητέ,  ότι  και  τα  αι­
σθήματα που υποκίνησαν τη συγκρότηση των Οικουμενι­
κών Συνόδων, δεν ήταν πάντοτε αγαθά. Πολλές Σύνοδοι 
συνήλθαν κατόπιν πιέσεως Αυτοκρατόρων για ιδι-
οτελείς σκοπούς, ξένους προς το Χριστιανικό 
πνεύμα. Αλλά και η ιστορία της Εκκλησίας μαρτυρεί, ότι 
“όλες οι Σύνοδοι, δεν ήταν απαλλαγμένες από την πλάνη”. 
Αυτός είναι ο λόγος που και η Ρωσική θεολογία δεν εξαρ­
τά  την  αλήθεια  του  Χριστιανισμού  από  την  τάξη  της  ιε­
ραρχίας.  Και  δεν  πρέπει  να  λησμονείς  επίσης  τη  νοθεία, 
τις πολλαπλές πιέσεις και το κράμα των ξένων στοιχείων 
που  εισχώρησαν  στο  εκκλησιαστικό  πολίτευμα  από  τον 
Ιουδαϊσμό και την ειδωλολατρία, όταν ο Μέγας Κωνστα­



18 

 

ντίνος και ο Μέγας Θεοδόσιος επέβαλαν ως επίσημη θρη­
σκεία του Κράτους τη Χριστιανική. 
     Σέβομαι  και  εκτιμώ  πραγματικά  τη  δράση  των  Πατέ­
ρων και Απολογητών για όσες αλήθειες υποστήριξαν που 
είναι σύμφωνες με το Λόγο του Θεού. Δεν μπορούμε όμως 
να υποθέσουμε ότι αυτοί και μόνο είδαν βαθιά και σαφώς 
τα Σχέδια του Θεού και τις Βουλές Του. 
     Οι  άνθρωποι,  εργάτες  του  Θεού  όλων  των αιώνων,  εί­
ναι κάτοχοι διαφόρων βαθμών πνευματικής διόρασης στο 
σχέδιο  του  Θεού,  όπως  συνέβαινε  και  με  τους  Μαθητές 
του Κυρίου. « Ἤκουσαν δὲ οἱ ἀπόστολοι καὶ οἱ ἀδελφοὶ οἱ 
ὄντες κατὰ τὴν Ἰουδαίαν ὅτι καὶ τὰ ἔθνη ἐδέξαντο τὸν 
λόγον τοῦ Θεοῦ. καὶ ὅτε ἀνέβη Πέτρος εἰς Ἱεροσόλυμα, 
διεκρίνοντο πρὸς αὐτὸν οἱ ἐκ περιτομῆς λέγοντες ὅτι Πρὸς 
ἄνδρας ἀκροβυστίαν ἔχοντας εἰσῆλθες καὶ συνέφαγες 
αὐτοῖς – Άκουσαν λοιπόν οι απόστολοι και οι αδελφοί που 
ήταν στην Ιουδαία ότι και οι εθνικοί δέχτηκαν το λόγο του 
Θεού. Και όταν ανέβηκε ο Πέτρος στα Ιεροσόλυμα, φιλο-
νικούσαν με αυτόν οι πιστοί από την περιτομή λέγοντας: 
“Εισήλθες σε οικία ανδρών που έχουν ακροβυστία και έ-
φαγες μαζί τους”» (Πραξ.11:1­3, 20:28). Ο δε Παύλος λέει: 
«Ὅτε δὲ ἦλθε Πέτρος εἰς Ἀντιόχειαν, κατὰ πρόσωπον αὐτῷ 
ἀντέστην, ὅτι κατεγνωσμένος ἦν. πρὸ τοῦ γὰρ ἐλθεῖν τινας 
ἀπὸ Ἰακώβου μετὰ τῶν ἐθνῶν συνήσθιεν· ὅτε δὲ ἦλθον, 
ὑπέστελλε καὶ ἀφώριζεν ἑαυτόν, φοβούμενος τοὺς ἐκ περι-
τομῆς. καὶ συνυπεκρίθησαν αὐτῷ καὶ οἱ λοιποὶ Ἰουδαῖοι, 
ὥστε καὶ Βαρνάβας συναπήχθη αὐτῶν τῇ ὑποκρίσει. ἀλλ' 
ὅτε εἶδον ὅτι οὐκ ὀρθοποδοῦσι πρὸς τὴν ἀλήθειαν τοῦ 
εὐαγγελίου, εἶπον τῷ Πέτρῳ ἔμπροσθεν πάντων· εἰ σὺ 
Ἰουδαῖος ὑπάρχων ἐθνικῶς ζῇς καὶ οὐκ ἰουδαϊκῶς, τί τὰ 
ἔθνη ἀναγκάζεις ἰουδαΐζειν; – Όταν όμως ήρθε ο Πέτρος 
στην Αντιόχεια, κατά πρόσωπο αντιστάθηκα σ’ αυτόν, 
γιατί ήταν αξιοκατάκριτος. Γιατί, προτού να έρθουν μερι-
κοί από τον Ιάκωβο, έτρωγε μαζί με τους εθνικούς· αλλά 
όταν ήρθαν, αποσύρθηκε και αποχώρισε τον εαυτό του, 



19 

 

επειδή φοβόταν αυτούς που προέρχονταν από την περι-
τομή. Και υποκρίθηκαν μαζί με αυτόν και οι υπόλοιποι 
Ιουδαίοι, ώστε και ο Βαρνάβας παρασύρθηκε μαζί στην 
υποκρισία τους. Αλλά όταν είδα ότι δεν βαδίζουν ορθά ως 
προς την αλήθεια του ευαγγελίου, είπα στον Πέτρο μπρο-
στά σε όλους: “Αν εσύ, που είσαι Ιουδαίος, ζεις σαν εθνι-
κός και όχι σαν Ιουδαίος, γιατί αναγκάζεις τους εθνικούς 
να ιουδαΐζουν;”» (Γαλ.2:11­14).  Είναι  αναγκαίο  λοιπόν  να 
προσέξουμε μήπως στη διορατικότητά τους αυτή πρόσθε­
σαν  και  τα  δικά  τους  στοιχεία,  όπως  ατυχώς  έγινες  με 
τους Δεσπότες­επισκόπους και γενικά με το “ειδικό ιερα­
τείο”, το οποίο έσπειρε στο έδαφος της Εκκλησίας πολλά 
ζιζάνια και φανέρωσε νέο “ευαγγέλιο” με “ανομοιόμορφα 
σπέρματα”. 
     Οι Πατέρες, έδρασαν σύμφωνα με το φως το οποίο εί­
χαν  και  το  οποίο,  δυστυχώς,  σε  πολλούς  ήταν  ελάχιστο. 
Ως  παράδειγμα  αναφέρω  πάλι  τον  Πατριάρχη  Κύριλλο 
Αλεξανδρείας, ο οποίος έγινε ο ηθικός αυτουργός του θα­
νάτου της φιλοσόφου Υπατίας. Ο άνθρωπος αυτός παρε­
ξήγησε  την  φιλόσοφο  Υπατία  και  χαρακτήρισε  αυτή  μά­
γισσα,  επειδή  ως  Καθηγήτρια  Μαθηματικών,  ασχολείτο 
με τους αριθμούς. Η Αλεξανδρινή αυτή φιλόσοφος Υπατία 
είναι  μοναδικό  παράδειγμα  στην  ιστορία  φιλοσόφου  γυ­
ναίκας. Το Καλογερικό όμως πνεύμα του Πατριάρχη Αλε­
ξανδρείας Κυρίλλου, τύφλωσε τόσο αυτόν, όσο και τη φα­
νατική  ακολουθία  του, οι  οποίοι,  αφού  γύμνωσαν  την  Υ­
πατία,  της  ξέσχισαν  με  όστρακα  τις  σάρκες  και  κατόπιν 
την έκαψαν. Τούτο έγινε το μήνα Μάρτιο του 414. Φρίτ­
τουν οι  ιστορικοί μπροστά στην αποκρουστική και φοβε­
ρή  αυτή  πράξη.  Και  όμως,  η  Καλογερική  Ορθοδοξία  τον 
έχει άγιό της, τον θεωρεί έναν από τους μεγάλους Πατέ­
ρες της και επικαλείται τις μεσιτείες του και καθικεύει τις 
πρεσβείες του [εκλιπαρεί τη μεσολάβησή του]. 

     Για την ανωτέρω φιλόσοφο Υπατία, ο επίσκοπος Πτο­
λεμαΐδας Συνέσιος αναφέρει, ότι «δεν απείχε των Χριστι­
ανικών δογμάτων». Ο Συνέσιος είχε αλληλογραφία με την 



20 

 

Υπατία,  την  οποία  αποκαλεί  «μητέρα,  αδελφή,  φίλη  Δέ­
σποινα,  Σεβασμιοτάτη,  διδάσκαλο  και  θεοφιλέστατη  φι­
λόσοφο».  Αλλά  και  η  Υπατία  σε  επιστολή  της  προς  τον 
Συνέσιο, γράφει, ότι ήθελε να πεθάνει Χριστιανή. Δυστυ­
χώς, δεν πρόλαβε. 
     Ο ιστορικός Σωκράτης, επαινώντας την Υπατία, γράφει 
τα εξής: «Αυτοί που είναι από παντού και θέλουν να φι­
λοσοφούν  κατέτρεχαν  προς  αυτή…  Όλοι  απολαμβάνουν 
και  μένουν  κατάπληκτοι  από  την  υπερβάλλουσα  σωφρο­
σύνη της» (ΥΙΙ, 15, 17). 
     Ο  Σουΐδας,  αναφερόμενος  στο  φόνο  της  “δίκαιης  και 
σώφρονος” Υπατίας, γράφει: «Αναιρώντας την φιλόσοφο, 
ανοσιούργημα  είναι  τούτο  μέγιστο  και  όνειδος  [ντροπή] 

είναι  το  αποτέλεσμα  της  προστριβής  για  την  πατρίδα» 
(βλέπε  και  Κ.  Ι.  Αμάντου  “Ιστορία  του  Βυζαντινού  Κράτους”, 
τόμος Α’, σελ.97). 
     Και για να καλύψουν το φοβερό αυτό έγκλημα οι “ειδι­
κοί  ιερείς”, την 25η Νοεμβρίου 1897, εορτή της Αγίας Αι­
κατερίνης, καθώς γράφει ο Β. Μυρσιλίδης, γιόρτασαν την 
Υπατία  στο  Δενισλή  της  Μικράς  Ασίας  και  συμφώνησαν 
τότε  να  αλλάξουν  το  όνομα  το  οποίο  αναστάτωσε  τους 
Χριστιανούς με το νέο που της έδωσαν – Αικατερίνη. Στη 
γιορτή  αυτή  έλαβε  μέρος  και  ο  Β.  Μυρσιλίδης,  ο  οποίος 
ήταν διευθυντής της Σχολής στην Ελληνική Κοινότητα του 
Δενισλή (“Βιογραφία φιλοσόφου Υπατίας”, Β. Μυρσιλίδη). 
     Μεγάλοι οι καλόγεροι και θαυμαστά τα έργα τους! Με­
τά  το  θάνατο  της  Υπατίας,  και  αφού  πέρασαν  1483  έτη, 
της έδωσαν νέο όνομα, για να μην ακούγεται το παλιό ό­
νομά της και η ιστορία της η οποία αμαυρώνει την ιστορία 
των “ειδικών ιερέων”. 
     Επίσης το συναξάριο του Νικοδήμου αναφέρει, ότι άλ­
λοι,  εχθροί  της  αλήθειας,  οικοδόμησαν  Μοναστήρι  στο 
όνομα της Αγίας… Υπατίας στο Βόσπορο, κοντά στη Μονή 
της  Οσίας  Ματρόνας.  Με  τον  τρόπο  αυτό  νόμισαν  οι  α­
θεόφοβοι,  ότι  κάλυψαν  το  έγκλημα  του  Πατριάρχη  Αλε­
ξανδρείας Κύριλλου, χωρίς να λάβουν υπόψη τους, ότι οι 



21 

 

ιστορικοί δεν ήταν δυνατόν να σιγήσουν μπροστά στο τε­
ρατώδες  αυτό  έγκλημα.  Αλλά  αυτός  είναι  ο  τρόπος  σκέ­
ψης και πράξης εκείνων που δεν σέβονται τον Θεό και την 
ανθρώπινη αξιοπρέπεια. 
     Αναφορικά  με  την  Υπατία,  ο  Γιάννης  Θωμόπουλος  α­
ναφέρει στο βιβλίο του “ΜΕΓΑΛΕΣ ΓΥΝΑΙΚΕΣ” και στη θέ­
ση  της  φιλοσόφου  Υπατίας,  τους  ιδιόρρυθμους  χρόνους 
της εποχής εκείνης. Δεν παραλείπει να τονίσει ότι η Αλε­
ξάνδρεια ήταν το μεγαλύτερο πνευματικό κέντρο του κό­
σμου. Η Εκκλησία όμως βρισκόταν σε άθλια φανατική και 
δαιμονιώδη κατάσταση. 
     Ο αναγνώστης της Εκκλησίας Πέτρος, γράφει στο ανω­
τέρω βιβλίο, δίδασκε ότι «ο Χριστιανισμός πρέπει να είναι 
μαχητικός και να μην παραλείπει κανένα μέσο προκειμέ­
νου να εξουδετερώσει τους αντιπάλους του και να επικρα­
τήσει». 
     Και  επικαλούμενος  ο  Θωμόπουλος  τον  Σωκράτη  Σχο­
λαστικό, γράφει: «Οι Χριστιανοί ήταν αγροίκοι και κοκο­
ρόμυαλοι». 
     Την  προηγούμενη  του  οικτρού  θανάτου  της  Υπατίας, 
ημέρα Μεγάλη Πέμπτη, ο αναγνώστης Πέτρος καυχώμε­
νος  έλεγε:  «Η  αυριανή  ημέρα  (Μεγάλη  Παρασκευή)  θα 
γραφτεί  στην  ιστορία  του  Χριστιανισμού  σαν  ημέρα 
θριάμβου». 
     Η  Υπατία  ήταν  πολύ  μορφωμένη.  Δίδασκε  Πλάτωνα, 
Αριστοτέλη και άλλους αρχαίους φιλοσόφους. «Στο πέρα­
σμά  της  σταματούσαν  και  την  χαιρετούσαν  με  βαθύτατο 
σεβασμό». Ήταν απλή και γενναιόψυχη. Επειδή όμως δεν 
είχε  ασπαστεί  ακόμα  τον  Χριστιανισμό,  ο  Πατριάρχης 
Κύριλλος  και  οι  γύρω  από  αυτόν  την  μισούσαν.  Λεγόταν 
λοιπόν  μεταξύ  των  φανατικών  του  Κυρίλλου:  «Τι  λέει  ο 
Κύριλλος; Είναι μαζί μας·  την μισεί όσο κι εμείς».  Με α­
φορμή λοιπόν τούτων, σχεδιάστηκε ο τρόπος δολοφονίας 
της  φιλοσόφου.  Η  ευκαιρία  μόνο  αναμενόταν  για  να 
πραγματοποιηθεί το σχέδιό τους. 



22 

 

     Την Μεγάλη Παρασκευή η φιλόσοφος Υπατία αποφά­
σισε να κάνει τον περίπατό της στον Κυναρίωνα της Αλε­
ξάνδρειας.  Οι  δολοφόνοι  καιροφυλακτούσαν.  Όταν  επέ­
στρεφε  λοιπόν  από  τον  περίπατό  της,  όρμισαν  ξαφνικά 
και  οι  κρυμμένοι  οπαδοί  του  Κυρίλλου,  και  με  κραυγές 
ρίχτηκαν  εναντίον  της.  «Θάνατος  στην  άπιστη»,  φώνα­
ζαν.  «Θάνατος  στη  μάγισσα.  Θάνατος  στην  πλανεύτρα. 
Θάνατος στη θυγατέρα του Σατανά». 
     Οι κακούργοι αυτοί (αυτός ο χαρακτηρισμός τούς ανή­
κει),  «την  γκρέμισαν  από  το  αμάξι.  Της  ξέσχισαν  τα  φο­
ρέματα,  και  αφού  την  έγδυσαν  τσίτσιδη, άρχισαν  να  την 
χτυπούν με λύσσα». Ο αναγνώστης Πέτρος φώναζε: «Να 
μην πεθάνει αμέσως· πρέπει να βασανιστεί». Με κοχύλια 
της καταξέσχισαν με μανία όλο το σώμα, το πρόσωπο και 
όλα τα γυμνά μέλη. 
     Και στο σημείο τούτο ο Θωμόπουλος επικαλείται πάλι 
τον Σωκράτη Σχολαστικό, και λέει: «Οι κακούργοι έκοψαν 
το σώμα της κομμάτια, τα οποία πήγαν στον Κυναριώνα, 
και εκεί τα έκαψαν». 
     Η Υπατία ήταν περίπου εξήντα ετών, «πολυδιαβασμέ­
νη  και  βαθυστόχαστη,  τόσο  που  υπερτερούσε  όλων  των 
άλλων φιλοσόφων εκείνου του καιρού». «Όλοι οι αρχαίοι 
ιστορικοί ρίχνουν την ευθύνη στον επίσκοπο Κύριλλο και 
στην Εκκλησία της Αλεξανδρείας». 
     «Ο  Κύριλλος»,  συνεχίζει  ο  Θωμόπουλος,  «επιδίωξε  να 
προωθήσει τις θέσεις του και στην πολιτική εξουσία. Βγά­
ζοντας λοιπόν από τη μέση την Υπατία, υπολόγιζε πως θα 
κέρδιζε  διπλά».  Ήταν  αυταρχικός  και  θρασύς,  ο  οποίος 
«ήθελε να επιβάλει τη θέση του και στις πολιτικές αρχές… 
έχοντας  στη  διάθεσή  του  εκατοντάδες  μοναχούς  από  τη 
Νιτρία της Αιγύπτου» (Κ. Αμάντου, “Ιστορία του Βυζαντινού 
Κράτους”, σελ. 97). 
     Βλέπεις  λοιπόν,  αγαπητέ  μου,  ότι  έχω  δίκιο  όταν  λέω 
ότι οι Πατέρες δεν ήταν τέλειοι, καλοί φωτοδότες και ούτε 
άξιοι πολλές φορές να τους εμπιστεύεται κανείς στα λόγια 
τους  και  στις  πράξεις  τους.  Ο  Λόγος  του  Θεού  δεν  μας 



23 

 

προτείνει  να  ακολουθούμε  τον  “Α”  ή  τον  “Β”  Πατέρα  ή 
απολογητή που έδρασε υπέρ Αυτού, αλλά μας συνιστά να 
ακολουθήσουμε τα ίχνη Εκείνου, που για μας σταυρώθη­
κε,  και  ο  Οποίος  μάς  άφησε  το  λαμπρότερο  παράδειγμα 
της ζωής. «εἰς τοῦτο γὰρ ἐκλήθητε, ὅτι καὶ Χριστὸς ἔπαθεν 
ὑπὲρ ὑμῶν, ὑμῖν ὑπολιμπάνων ὑπογραμμὸν ἵνα ἐπακολου-
θήσητε τοῖς ἴχνεσιν αὐτοῦ – Γιατί σ’ αυτό κληθήκατε, επει-
δή και ο Χριστός έπαθε για χάρη σας, αφήνοντας πίσω 
Του υπόδειγμα σ’ εσάς, για να ακολουθήσετε πάνω στα 
ίχνη Αυτού» (Α’  Πετρ.2:21).  Ο  Κύριος  δεν  θέλει  μόνο  να 
πράττουμε  υπέρ  Αυτού,  αλλά  πρωτίστως  θέλει  να  ευθυ­
γραμμίσουμε τη ζωή μας με το Άγιο θέλημά Του. Και τότε 
θα  αντιληφθούμε,  με  τη  βοήθεια  του  Αγίου  Πνεύματος, 
πώς  πρέπει  να  δράσουμε  υπέρ  του  Κυρίου,  σύμφωνα  με 
το  μέτρο  των  χαρισμάτων  Του  και  της  Χάρης  του  Θεού. 
Για  το  λόγο  αυτό  ακριβώς  η  Βίβλος  μάς  λέει  τα  εξής: 
«ἕκαστος καθὼς ἔλαβε χάρισμα, εἰς ἑαυτοὺς αὐτὸ διακο-
νοῦντες ὡς καλοὶ οἰκονόμοι ποικίλης χάριτος Θεοῦ – Κα-
θένας, καθώς έλαβε χάρισμα, να το διακονεί αμοιβαία 
στους άλλους σαν καλοί οικονόμοι της ποικίλης χάρης του 
Θεού» (Α’  Πέτρ.4:10).  «ποιμάνατε τὸ ἐν ὑμῖν ποίμνιον τοῦ 
Θεοῦ, ἐπισκοποῦντες μὴ ἀναγκαστῶς, ἀλλ' ἑκουσίως, μηδὲ 
αἰσχροκερδῶς, ἀλλὰ προθύμως, μηδ’ ὡς κατακυ-ριεύοντες 
τῶν κλήρων, ἀλλὰ τύποι γινόμενοι τοῦ ποιμνίου – Ποιμά-
νετε το ποίμνιο του Θεού που είναι μεταξύ σας επιβλέπο-
ντας όχι αναγκαστικά αλλά εκούσια, μήτε αισχροκερδώς 
αλλά πρόθυμα, μήτε κατακυριαρχώντας τους κληρονό-
μους του Θεού, αλλά να γίνεστε πρότυπα του ποιμνίου» 
(Α’ Πετρ.5:2­3). 
     Δεν νομίζω, αγαπητέ μου, ότι έχεις την τόλμη να ισχυ­
ριστείς ότι ο “μεγάλος” Πατέρας της Εκκλησίας Κύριλλος, 
ήταν  τύπος  του  ποιμένα,  όπως  τον  ορίζει  η  Αγία  Γραφή. 
Πώς λοιπόν θα δεχτούμε ότι οι άνθρωποι αυτοί είδαν βα­
θιά  και  με  σαφήνεια  τα  Σχέδια  του  Θεού  και  τις  Βουλές 
Του,  και  θα  περιοριστούμε  να  βλέπουμε  και  εμείς  τόσο, 
όσο έβλεπαν και εκείνοι; Δεν νομίζεις ότι αυτό είναι μέγα 



24 

 

σφάλμα και φέρει μεγάλη ζημιά, γιατί περιορίζει και την 
πνευματική προαγωγή των ανθρώπων; 
     Αγαπητέ μου! Οι Βουλές του Θεού είναι ανεξιχνίαστες. 
Για  τούτο:  «αὐτὸς ἔδωκε τοὺς μὲν ἀποστόλους, τοὺς δὲ 
προφήτας, τοὺς δὲ εὐαγγελιστάς, τοὺς δὲ ποιμένας καὶ 
διδασκάλους, πρὸς τὸν καταρτισμὸν τῶν ἁγίων εἰς ἔργον 
διακονίας, εἰς οἰκοδομὴν τοῦ σώματος τοῦ Χριστοῦ – Αυ-
τός έδωσε άλλους αποστόλους, άλλους προφήτες, άλλους 
ευαγγελιστές, άλλους ποιμένες και διδασκάλους, για τον 
καταρτισμό των αγίων, σε έργο διακονίας, στην οικοδομή 
του σώματος του Χριστού» (Εφεσ.4:11­12). Ποιος είσαι εσύ 
λοιπόν  που  θα  κρίνεις  ανθρώπους  στους  οποίους  ο  Θεός 
έδωσε αυτά τα χαρίσματα και αποφάσισαν να ελευθερω­
θούν από μία κατάσταση η οποία τους περιόριζε την δρά­
ση  και  την  ελευθερία,  αποβάλλοντες  είτε  το  Ράσο,  είτε 
άλλα  εμπόδια  προκειμένου  να  προσφέρουν  πλέον  άνετα 
τις δυνάμεις τους, που η Θεία Χάρη τούς παραχώρησε στο 
έργο της διακονίας, στην οικοδομή του Σώματος του Χρι­
στού; «σὺ τίς εἶ ὁ κρίνων ἀλλότριον οἰκέτην; – Εσύ ποιος 
είσαι που κρίνεις ξένο υπηρέτη;» (Ρωμ.14:4). 
     Μη λησμονείς, για τους Πατέρες, ότι εκείνοι δεν ήταν 
όπως είναι οι σημερινοί, με κώδωνες και ράβδους, με Αυ­
τοκρατορικές ενδυμασίες και μίτρες. Δεν ήταν χρυσοστό­
λιστοι  και  “χρυσοκουδουνάτοι”.  Τη  σημερινή  διάθρωση 
και το παραστράτημα της Εκκλησίας εκείνοι δεν τα γνώ­
ριζαν. Ούτε και ο Ιωάννης ο Χρυσόστομος γνώριζε τη λει­
τουργία που σήμερα φέρει το όνομά του. Πρόκειται περί 
πλαστογραφίας. Και αν ήταν δυνατόν να σηκώνονταν από 
τους τάφους τους, ασφαλώς θα αποδοκίμαζαν τους συνα­
δέλφους  τους  και  θα  τους  χαρακτήριζαν  αιρετικούς  και 
λαθρόβιους  [ζουν χωρίς να γίνονται αντιληπτοί από τους άλ-
λους]. 

 
 
 
 



25 

 

ΕΠΙΣΤΟΛΗ 2η 
 
     Αγαπητέ εν Κυρίω. 
 

     Είναι γεγονός αναμφισβήτητο, ότι από την εποχή που η 
ανθρώπινη  αδυναμία  εισχώρησε  στους  κόλπους  της  Εκ­
κλησίας, βλέπουμε και την αντίχριστη εξέλιξη να απλώνει 
τα  πλοκάμια  της  και  να  δημιουργεί  συνθήκες  και  κατα­
στάσεις ανάλογες με τους  ιδιοτελείς σκοπούς εκείνων, οι 
οποίοι προΐστανταν των Εκκλησιών. Ιδού πώς αποδεικνύ­
εται η διαστροφή των πραγμάτων. Από το βιβλίο “Πράξεις 
των Αποστόλων”, οι οποίες αποτελούν το μοναδικό βιβλίο 
το οποίο φανερώνει το αδιάβλητο [απρόσβλητο] και αρχικό 
πολίτευμα  της  Εκκλησίας,  πληροφορούμαστε  τον  τρόπο 
με τον οποίο οι πρώτοι Χριστιανοί λάτρευαν τον Θεό. Ιδού 
μία βαρυσήμαντη πληροφορία από το βιβλίο αυτό: «ἦσαν 
δὲ προσκαρτεροῦντες τῇ διδαχῇ τῶν ἀποστόλων καὶ τῇ 
κοινωνίᾳ καὶ τῇ κλάσει τοῦ ἄρτου καὶ ταῖς προσευχαῖς – 
Και επέμεναν καρτερικά συνεχώς στη διδαχή των απο-
στόλων και στην κοινωνία και στον τεμαχισμό του άρτου 
και στις προσευχές» (Πραξ.2:42). Αναφερόμενη και η Χρι­
στιανική Αρχαιολογία στον αρχικό τύπο της Χριστιανικής 
λατρείας,  λέει:  «Οι  θρησκευτικές  συνάξεις  των  πρώτων 
Χριστιανών  για  λατρεία  του  Θεού…  στρέφονταν  κυρίως 
γύρω  από  την  ανάγνωση  και  ερμηνεία  των  Αγίων  Γρα­
φών, από τη δοξολογία του Θεού με την από κοινού προ­
σευχή και την τέλεση της θείας Ευχαριστίας»  (“Χριστιανι­
κή Αρχαιολογία”, Νικηφόρου Καλογερά, σελ. 295). 
     Αυτός ήταν λοιπόν ο τύπος της λατρείας της Εκκλησί­
ας, απλός και απέριττος [τίποτε περιττό], ταπεινός αλλά και 
Θείος, χωρίς ανθρώπινες φιλοδοξίες και  ζιζάνια. Μήπως, 
αγαπητέ  μου,  μπορείς  να  υποστηρίξεις,  ότι  έχει  αυτή  τη 
μορφή η λατρεία που γίνεται σήμερα στην Ορθόδοξη Εκ­
κλησία;  Ασφαλώς,  όχι!  Τα  πράγματα  μαρτυρούν  ότι  μα­
κριά  και  αντίθετα  βρίσκονται  οι  δύο  αυτοί  τύποι.  Είναι 
λοιπόν  απόλυτη  ανάγκη  να  αναζητήσουμε  αυτόν  τον  αρ­



26 

 

χαίο  τύπο  της  λατρείας  του  Θεού,  ο  οποίος  αναφέρεται 
στο Ευαγγέλιο, στην περικοπή Πράξεις 2:42, και για τον 
οποίο μιλά η ιστορία, η αρχαιολογία και η Ιερά Αποστολι­
κή Παράδοση. 
     Εάν θα μελετήσεις, αγαπητέ μου, με ειλικρινές πνεύμα 
την Αγία Γραφή και την ιστορία, σίγουρα θα σχηματίσεις 
διαφορετική γνώμη. Γιατί θα διαπιστώσεις, ότι από τον 4ο 
περίπου αιώνα, παραμελήθηκε η Αγία Γραφή και η Απο­
στολική Παράδοση, και στη θέση τους τοποθετήθηκαν οι 
ανθρώπινες διδασκαλίες και οι Καλογερικές παραδόσεις. 
Οι  δε  προϊστάμενοι  των  Εκκλησιών,  φουσκωμένοι  από 
υπερηφάνεια, εγωισμό και υψηλοφροσύνη, οικειοποιήθη­
καν τίτλους και αξιώματα, θέσεις και εξουσίες, τις οποίες 
ούτε  ο  Εωσφόρος  κατόρθωσε  να  οικειοποιηθεί  και  άρχι­
σαν ως Δεσπότες να κατακυριεύουν την “κληρονομιά του 
Θεού”. Ο δε λαός δεν προχώρησε. Στάθηκε γύρω από τους 
Δεσπότες με την άγνοιά του, αρκούμενος να βλέπει τόσο, 
όσο και εκείνοι έβλεπαν. Έτσι, οι Δεσπότες, έβαλαν τέρμα 
στην  πνευματική  προαγωγή  και  στην  ατομική  χρησιμο­
ποίηση του Θεού από τους ανθρώπους. 
 

Αναγκαία η ειλικρίνεια 
 

     Μου θέτεις το ερώτημα, αγαπητέ μου, επειδή έχω λά­
βει  θέση  διαμαρτυρόμενου  Ορθοδόξου,  εάν  οι  «Διαμαρ­
τυρόμενοι έχουν τέτοιους θερμουργούς [που να ενεργούν με 

θέρμη] πίστεως», (εννοεί τους Πατέρες που ανέφερε προ­
ηγουμένως),  όπως  η  Ορθόδοξη  Εκκλησία.  Σου  απαντώ, 
χωρίς  να  θέλω  να  υποστηρίξω  τη  Διαμαρτυρόμενη  Εκ­
κλησία, δεδομένου ότι η αληθινή Εκκλησία του Θεού δεν 
αποτελείται από Διαμαρτυρόμενους, αλλά από όλα τα  α­
ναγεννημένα τέκνα του Θεού, τα καθαρισμένα με το Αίμα 
του Ιησού Χριστού από τις αμαρτίες, που ανήκουν σε όλες 
τις Εκκλησιαστικές τάξεις, γιατί αγνοείς τελείως την ιερα­
ποστολική  δράση  και  συγγραφική  εργασία  των  Διαμαρ­
τυρομένων πάνω σε όλο το πρόσωπο της γης. Και επειδή 



27 

 

τα αγνοείς αυτά και για να είμαι ειλικρινής, σου λέω, ότι 
μόνο  μεταξύ  των  Διαμαρτυρομένων  γίνεται  ζωντανό  κή­
ρυγμα  Ευαγγελίου,  που  αφυπνίζει  τις  ψυχές  και  δίνει  α­
νόθευτες τις πληροφορίες του Λόγου του Θεού, περί σω­
τηρίας,  πνευματικής  σταδιοδρομίας  και  αιωνίου  αποκα­
τάστασης,  χωρίς  βεβαίως  να  υποστηρίζω  ότι  δεν  υπάρ­
χουν και εκεί ανθρώπινα σφάλματα. Είναι όμως αποκαρ­
διωτικό  για  τη  Ορθόδοξη  και  Ρωμαιοκαθολική  Εκκλησία 
το  ότι  το  ποίμνιό  τους  έχει  τέλεια  άγνοια  του  αληθινού 
τρόπου σωτηρίας και εξασφάλισης της αιώνιας ζωής. 
     Έχω  ρωτήσει  πολλούς  αγαπητούς  Ορθοδόξους:  Ποιες 
είναι οι σχέσεις σου με τον Θεό; Τι φρονείς περί του Χρι­
στού; Έχεις ειρήνη με τον Θεό; Ήταν θλιβερή η απάντηση 
που  έλαβα.  «Δεν  γνωρίζω  τη  γλώσσα  σου»,  είπε  ένας. 
«Αυτή είναι δουλειά του παπά», είπε άλλος. «Ξέρω εγώ;», 
απάντησε τρίτος και, «Χμ…», σηκώνοντας με απορία τους 
ώμους του, έδωσε βουβή απάντηση ο τέταρτος. Αντιλαμ­
βάνεσαι λοιπόν, ποια είναι η τρομερή ευθύνη του κλήρου 
απέναντι  στη  θλιβερή  αυτή  κατάσταση.  Γιατί  το  ποίμνιό 
σας το αφήνετε στην άγνοια των πραγμάτων του Θεού και 
των ένδοξων σχεδίων Του; Βλέπω ότι πρέπει να χρησιμο­
ποιήσουμε  το  γνωμικό,  “ουκ  αν  λάβης  παρά  του  μη  έχο­
ντος – τίποτε δεν θα λάβεις απ’ αυτόν που δεν έχει”. 
     Όντως,  η  Ορθόδοξη  και  η  Ρωμαιοκαθολική  Εκκλησία 
των τελευταίων αιώνων, δεν έχουν να επιδείξουν καρπούς 
Πνεύματος.  Έχουν  να  επιδείξουν  αξιώματα,  τίτλους  και 
οφίκια,  “χρυσοστόλιστους  δεσποτάδες”  και  “χρυσοκου­
δουνάτους Αρχιερείς”,  ταμεία χρυσού, αλλά όχι Χριστού. 
Έχουν  πολύπτυχη  επίδειξη  να  κάνουν,  αλλά  δεν  έχουν 
καρπούς  Πνεύματος  να  δώσουν.  Γιατί  όλη  αυτή  η  αντι­
Βιβλική  επίδειξη  άλλαξε  την  κατεύθυνση  της  κάννης  του 
πνευματικού  τους  όπλου  και  δεν  επιτυγχάνουν  ποτέ  το 
στόχο  του  Πνεύματος. Και  ο  λαός  παραμένει στο σκότος 
και δεν γνωρίζει να χρησιμοποιήσει τον Θεό στη ζωή του. 
     Αγαπητέ μου! Ο Θεός του Ελέους έσκυψε τόσο χαμηλά 
και  έκανε  τη  μεγαλύτερη  θυσία  που  έχουν  να  παρουσιά­



28 

 

σουν οι αιώνες, ακριβώς για να κάνει προσιτή τη σωτηρία 
και  να  πει  σε  όλους:  «τῇ γὰρ χάριτί ἐστε σεσῳσμένοι διὰ 
τῆς πίστεως· καὶ τοῦτο οὐκ ἐξ ὑμῶν, Θεοῦ τὸ δῶρον, οὐκ ἐξ 
ἔργων, ἵνα μή τις καυχήσηται – Γιατί με τη χάρη είστε σω-
σμένοι μέσω της πίστης· και αυτό δεν προέρχεται από ε-
σάς, του Θεού είναι το δώρο, όχι από έργα, για να μην 
καυχηθεί κανείς» (Εφεσ.2:8­9). 
     Η Ορθόδοξη όμως και η Παπική Εκκλησία, δημιούργη­
σαν  έναν  πολύ  ανηφορικό  δρόμο  σωτηρίας,  γιατί  η  συγ­
χώρεση του αμαρτωλού εξαρτάται από το εάν ο πνευμα­
τικός τού δώσει ή όχι άφεση αμαρτιών. Εξαρτάται επίσης 
από  τα  συγχωροχάρτια,  τα  μνημόσυνα  και  από  άλλα,  α­
ντίθετα  προς  τη  Γραφή,  καλογεροκατασκευάσματα.  Εξ 
αφορμής λοιπών αυτών, σε ρωτώ και πάλι, γιατί και εσύ 
αυτά θα επικροτείς [εγκρίνεις με ζωηρότητα]. Τι είδους δυ­
σκολίες αντιμετώπισε ο ληστής πάνω στο σταυρό και έλα­
βε τη διαβεβαίωση του Κυρίου ότι, μαζί με Αυτόν θα βρε­
θεί  στον  Παράδεισο;  Τι  είδους  “κανόνα”  τού  επέβαλε  ο 
Κύριος; Ως γνωστό, κανένα. Τι δυσκολίες αντιμετώπισαν 
οι  τρεις  χιλιάδες  που  σώθηκαν  την  ημέρα  της  Πεντηκο­
στής, σε ποιον πνευματικό εξομολογήθηκαν και τι είδους 
κανόνα τούς επέβαλαν οι Απόστολοι του Κυρίου; Ως γνω­
στό, κανέναν. 
     Εκείνοι,  που  θέλουν  να  γνωρίσουν  από  την  Πηγή  την 
Αλήθεια,  και  μελετούν  το  Λόγο  του  Θεού,  πληροφορού­
νται  ότι  η  Αγία  Γραφή,  δεν  περιέχει  τέτοια  διδασκαλία. 
Είναι αναγκαίο λοιπόν, φίλε μου, να γνωρίζουμε τα πράγ­
ματα  από  την  πηγή,  την  Αγία  Γραφή,  που  λέει  πάντοτε 
την αλήθεια και δεν αντιφάσκει στη διδαχή της, όπως δυ­
στυχώς συμβαίνει με τους Πατέρες, τους οποίους προτά­
σεις και για τους οποίους σχετικά αναφέρθηκα. 
     Κακίζεις τη διατυπωθείσα άποψη της εξωβιβλικής  “ει­
δικής  ιεροσύνης”,  γιατί  την  παρουσιάζω  ως  περιττή.  Η 
θεωρία όμως αυτή δεν είναι ανθρώπινη, αλλά του Λόγου 
του Θεού. Η ιεροσύνη πράγματι μετατέθηκε στο Πρόσω­
πο  του  Κυρίου  που  έκανε  τη  μοναδική  θυσία  υπέρ  των 



29 

 

αμαρτωλών και την ιεροσύνη αυτή, λέει ο Λόγος του Θεού 
την  έχει  «ΑΜΕΤΑΘΕΤΗ» (Εβρ.7:24),  η  δε  μετάθεση  αυτή 
έγινε  εξ  ανάγκης  νόμου  («μετατιθεμένης γὰρ τῆς 
ἱερωσύνης ἐξ ἀνάγκης καὶ νόμου μετάθεσις γίνεται – Γιατί 
όταν μετατίθεται η ιεροσύνη, κατ’ ανάγκη γίνεται και με-
τάθεση του νόμου» Εβρ.7:12). Για ποιον όμως νόμο δίνεται 
και μετατίθεται σήμερα η  ιεροσύνη από το ένα πρόσωπο 
στο άλλο; Τούτο δεν πρέπει να σας οδηγήσει σε σοβαρές 
σκέψεις; Λίγη λογική, μελέτη του Λόγου του Θεού, και το 
πρόβλημα λύνεται. 
     Οι  Απόστολοι  του  Κυρίου  εμπιστεύτηκαν  το  έργο  της 
Εκκλησίας σε αυτούς που προΐσταντο, τους οποίους αυτοί 
είχαν  χειροτονήσει,  όχι  όμως  ως  ιερείς,  αλλά  απλά,  ως 
προεστούς,  τους  οποίους  ονόμασαν  πρεσβυτέρους  ή  επι­
σκόπους ή ποιμένες και διακόνους.  
     Μελέτησε τις παρακάτω Βιβλικές περικοπές: 
     «Ἀπὸ δὲ τῆς Μιλήτου πέμψας εἰς Ἔφεσον μετεκαλέσατο 
τοὺς πρεσβυτέρους τῆς ἐκκλησίας. ὡς δὲ παρεγένοντο πρὸς 
αὐτὸν, εἶπεν αὐτοῖς· Ὑμεῖς ἐπίστασθε, ἀπὸ πρώτης ἡμέρας 
ἀφ’ ἧς ἐπέβην εἰς τὴν Ἀσίαν, πῶς μεθ’ ὑμῶν τὸν πάντα 
χρόνον ἐγενόμην, δουλεύων τῷ Κυρίῳ μετὰ πάσης ταπει-
νοφροσύνης καὶ πολλῶν δακρύων καὶ πειρασμῶν τῶν 
συμβάντων μοι ἐν ταῖς ἐπιβουλαῖς τῶν Ἰουδαίων, ὡς οὐδὲν 
ὑπεστειλάμην τῶν συμφερόντων τοῦ μὴ ἀναγγεῖλαι ὑμῖν 
καὶ διδάξαι ὑμᾶς δημοσίᾳ καὶ κατ’ οἴκους, διαμαρτυ-
ρόμενος Ἰουδαίοις τε καὶ Ἕλλησι τὴν εἰς τὸν Θεὸν μετά­
νοιαν καὶ πίστιν τὴν εἰς τὸν Κύριον ἡμῶν Ἰησοῦν Χριστόν. 
καὶ νῦν ἰδοὺ ἐγὼ δεδεμένος τῷ πνεύματι πορεύομαι εἰς 
Ἱερουσαλήμ, τὰ ἐν αὐτῇ συναντήσοντά μοι μὴ εἰδώς, πλὴν 
ὅτι τὸ Πνεῦμα τὸ ἅγιον κατὰ πόλιν διαμαρτύρεται λέγον ὅτι 
δεσμά με καὶ θλίψεις μένουσιν. ἀλλ’ οὐδενὸς λόγον 
ποιοῦμαι οὐδὲ ἔχω τὴν ψυχήν μου τιμίαν ἐμαυτῷ, ὡς 
τελειώσαι τὸν δρόμον μου μετὰ χαρᾶς καὶ τὴν διακονίαν ἣν 
ἔλαβον παρὰ τοῦ Κυρίου Ἰησοῦ, διαμαρτύρασθαι τὸ 
εὐαγγέλιον τῆς χάριτος τοῦ Θεοῦ. καὶ νῦν ἰδοὺ ἐγὼ οἶδα ὅτι 



30 

 

οὐκέτι ὄψεσθε τὸ πρόσωπόν μου ὑμεῖς πάντες, ἐν οἷς 
διῆλθον κηρύσσων τὴν βασιλείαν τοῦ Θεοῦ. διό μαρτύ­
ρομαι ὑμῖν ἐν τῇ σήμερον ἡμέρᾳ ὅτι καθαρός ἐγὼ ἀπὸ τοῦ 
αἵματος πάντων· οὐ γὰρ ὑπεστειλάμην τοῦ μὴ ἀναγγεῖλαι 
ὑμῖν πᾶσαν τὴν βουλὴν τοῦ Θεοῦ. προσέχετε οὖν ἑαυτοῖς 
καὶ παντὶ τῷ ποιμνίῳ, ἐν ᾧ ὑμᾶς τὸ Πνεῦμα τὸ ἅγιον ἔθετο 
ἐπισκόπους, ποιμαίνειν τὴν ἐκκλησίαν τοῦ Κυρίου καὶ 
Θεοῦ, ἣν περιεποιήσατο διὰ τοῦ ἰδίου αἵματος – Από τη 
Μίλητο τότε έστειλε στην Έφεσο και κάλεσε να έρθουν οι 
πρεσβύτεροι της Εκκλησίας. Μόλις λοιπόν παρουσιάστη-
καν σ’ αυτόν, είπε σ’ αυτούς: “Εσείς γνωρίζετε καλά, από 
την πρώτη ημέρα που πάτησα το πόδι μου στην επαρχία 
της Ασίας, πώς συμπεριφέρθηκα μαζί σας όλο το χρόνο 
της παραμονής μου, υπηρετώντας ως δούλος τον Κύριο με 
όλη την ταπεινοφροσύνη και με πολλά δάκρυα και με πει-
ρασμούς που μου συνέβηκαν από τις σκευωρίες των Ιου-
δαίων. Γνωρίζετε πως τίποτα δεν υπέκρυψα από φόβο, 
από εκείνα που σας συμφέρουν, ώστε να μη σας τα αναγ-
γείλω και να μη σας τα διδάξω δημόσια και στους οίκους 
σας, μαρτυρώντας επίσημα σε Ιουδαίους και σε Έλληνες 
τη μετάνοια στον Θεό και την πίστη στον Κύριό μας Ιησού 
Χριστό. Και τώρα, ιδού, δεμένος εγώ από το Πνεύμα πο-
ρεύομαι στην Ιερουσαλήμ μην ξέροντας αυτά που θα συ-
ναντήσω σ’ αυτήν, εκτός του ότι το Πνεύμα το Άγιο από 
πόλη σε πόλη μαρτυρεί επίσημα λέγοντας ότι δεσμά και 
θλίψεις με περιμένουν. Αλλά δεν λογαριάζω τίποτα από 
αυτά, ούτε θεωρώ τη ζωή μου πολύτιμη για τον εαυτό μου, 
όσο το να τελειώσω το δρόμο μου με χαρά και τη διακονία 
που έλαβα από τον Κύριο Ιησού: το να μαρτυρήσω επίση-
μα το Ευαγγέλιο της χάρης του Θεού. Και τώρα ιδού, εγώ 
ξέρω ότι δεν θα δείτε πια το πρόσωπό μου εσείς όλοι, με-
ταξύ των οποίων πέρασα κηρύττοντας τη βασιλεία του 
Θεού. Γιατί μαρτυρώ σ’ εσάς τη σημερινή ημέρα ότι εγώ 
είμαι καθαρός από το αίμα όλων· γιατί δεν υπέκρυψα κάτι 
από φόβο, ώστε να μην αναγγείλω σ’ εσάς όλη τη βουλή 
του Θεού. Προσέχετε, λοιπόν, τους εαυτούς σας και όλο το 



31 

 

ποίμνιο, στο οποίο το Πνεύμα το Άγιο σας έθεσε επισκό-
πους, για να ποιμαίνετε την Εκκλησία του Θεού, την οποία 
απέκτησε με το δικό Του αίμα”» (Πραξ. 20:17­28).  
     «Παῦλος καὶ Τιμόθεος, δοῦλοι Ἰησοῦ Χριστοῦ, πᾶσι τοῖς 
ἁγίοις ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ τοῖς οὖσιν ἐν Φιλίπποις σὺν 
ἐπισκόποις καὶ διακόνοις – Παύλος και Τιμόθεος, δούλοι 
του Ιησού Χριστού, προς όλους τους αγίους στον Χριστό 
Ιησού που είναι στους Φιλίππους, μαζί με τους επισκόπους 
και διακόνους» (Φιλιπ.1:1).  
     «χειροτονήσαντες δὲ αὐτοῖς πρεσβυτέρους κατ' 
ἐκκλησίαν…  ἔταξαν ἀναβαίνειν Παῦλον καὶ Βαρνάβαν καί 
τινας ἄλλους ἐξ αὐτῶν πρὸς τοὺς ἀποστόλους καὶ 
πρεσβυτέρους εἰς Ἰερουσαλὴμ – Και χειροτόνησαν γι’ αυ-
τούς πρεσβυτέρους σε κάθε Εκκλησία… όρισαν να ανέ-
βουν ο Παύλος και ο Βαρνάβας και μερικοί άλλοι από αυ-
τούς προς τους αποστόλους και τους πρεσβυτέρους στην 
Ιερουσαλήμ» (Πραξ.14:23, 15:2­6).  
     «Οἱ καλῶς προεστῶτες πρεσβύτεροι διπλῆς τιμῆς 
ἀξιούσθωσαν – Οι πρεσβύτεροι που έχουν διευθύνει καλά 
ας αξιώνονται διπλή τιμή» (Α’ Τιμ.5:17).  
     «Τούτου χάριν κατέλιπόν σε ἐν Κρήτῃ, ἵνα τὰ λείποντα 
ἐπιδιορθώσῃ, καὶ καταστήσῃς κατὰ πόλιν πρεσβυτέρους, 
ὡς ἐγώ σοι διεταξάμην – Γι’ αυτό σε άφησα στην Κρήτη, 
για να επιδιορθώσεις τις ελλείψεις και να καταστήσεις 
από πόλη σε πόλη πρεσβυτέρους όπως εγώ σε διέταξα» 
(Τιτ.1:5).  
     «Πρεσβυτέρους τοὺς ἐν ὑμῖν παρακαλῶ ὁ συμπρε-
σβύτερος – Τους πρεσβυτέρους μεταξύ σας τους παρα-
καλώ εγώ ο συμπρεσβύτερος» (Α’ Πετρ.5:1).  
     «Πιστὸς ὁ λόγος· εἴ τις ἐπισκοπῆς ὀρέγεται, καλοῦ ἔργου 
ἐπιθυμεῖ. Δεῖ οὖν τὸν ἐπίσκοπον ἀνεπίληπτον εἶναι, μιᾶς 
γυναικὸς ἄνδρα, νηφάλιον, σώφρονα, κόσμιον, φιλόξενον, 
διδακτικόν, μὴ πάροινον, μὴ πλήκτην, μὴ αἰσχροκερδῆ, 
ἀλλ’ ἐπιεικῆ, ἄμαχον, ἀφιλάργυρον, τοῦ ἰδίου οἴκου καλῶς 
προϊστάμενον, τέκνα ἔχοντα ἐν ὑποταγῇ μετὰ πάσης 



32 

 

σεμνότητος· ( εἰ δέ τις τοῦ ἰδίου οἴκου προστῆναι οὐκ οἶδε, 
πῶς ἐκκλησίας Θεοῦ ἐπιμελήσεται;) μὴ νεόφυτον, ἵνα μὴ 
τυφωθεὶς εἰς κρίμα ἐμπέσῃ τοῦ διαβόλου. δεῖ δὲ αὐτὸν καὶ 
μαρτυρίαν καλὴν ἔχειν ἀπὸ τῶν ἔξωθεν, ἵνα μὴ εἰς 
ὀνειδισμὸν ἐμπέσῃ καὶ παγίδα τοῦ διαβόλου. Διακόνους 
ὡσαύτως σεμνούς, μὴ διλόγους, μὴ οἴνῳ πολλῷ προσέ­
χοντας, μὴ αἰσχροκερδεῖς, ἔχοντας τὸ μυστήριον τῆς 
πίστεως ἐν καθαρᾷ συνειδήσει. καὶ οὗτοι δὲ δοκιμα-
ζέσθωσαν πρῶτον, εἶτα διακονείτωσαν ἀνέγκλητοι ὄντες. 
γυναῖκας ὡσαύτως σεμνάς, μὴ διαβόλους, νηφαλίους, 
πιστὰς ἐν πᾶσι. διάκονοι ἔστωσαν μιᾶς γυναικὸς ἄνδρες, 
τέκνων καλῶς προϊστάμενοι καὶ τῶν ἰδίων οἴκων – Αξιόπι-
στος είναι αυτός ο λόγος: αν κάποιος ορέγεται επισκοπή, 
καλό έργο επιθυμεί. Πρέπει λοιπόν ο επίσκοπος να είναι 
ανεπίληπτος, μιας γυναίκας άνδρας, νηφάλιος, σώφρονας, 
κόσμιος, φιλόξενος, διδακτικός, όχι φιλόκρασος, να μη 
χειροδικεί, να μην αισχροκερδεί· αλλά να είναι επιεικής, 
άμαχος, αφιλάργυρος, το δικό του οίκο να τον διευθύνει 
καλά, να έχει τα παιδιά του σε υποταγή με κάθε σεμνότη-
τα (εξάλλου αν κάποιος δεν ξέρει το δικό του οίκο να δι-
ευθύνει, πώς θα επιμεληθεί την Εκκλησία του Θεού;) Να 
μην είναι νεόφυτος, για να μη θολώσει από υπερηφάνεια 
και πέσει σε καταδίκη του Διαβόλου. Πρέπει επίσης αυτός 
να έχει και καλή μαρτυρία από τους έξω, για να μην πέσει 
σε ονειδισμό και παγίδα του Διαβόλου. Οι διάκονοι ομοίως 
να είναι σεμνοί, όχι δίλογοι, να μην επιδίδονται σε πολύ 
κρασί, να μην είναι αισχροκερδής, να κατέχουν το μυστή-
ριο της πίστης με καθαρή συνείδηση. Και αυτοί λοιπόν ας 
δοκιμάζονται πρώτα, έπειτα ας διακονούν, αν είναι ακα-
τηγόρητοι. Οι γυναίκες ομοίως να είναι σεμνές, να μη δια-
βάλλουν, να είναι νηφάλιες, πιστές σε όλα. Οι διάκονοι να 
είναι μιας γυναίκας άνδρες, να διευθύνουν καλά τα παιδιά 
τους και τους δικούς τους οίκους» (Α’ Τιμ.3:1­12). 
     Οι Βιβλικές αυτές περικοπές δίνουν σαφείς μαρτυρίες. 
Πουθενά  στην  Καινή  Διαθήκη  δεν  αναφέρεται  ότι  στην 



33 

 

οργάνωση της Εκκλησίας υπήρξε τάξη  ιερέων. Και αυτό, 
γιατί  το  έργο  της  επίγειας  ιεροσύνης  σταμάτησε,  αφού 
έγινε η θυσία του Ίδιου του Κυρίου. Επομένως, σταμάτη­
σε  και  η  αποστολή  τους.  Ο  δε  Χριστός  έγινε  Ιερέας  και 
Αρχιερέας  κατά  την  τάξη  Μελχισεδέκ.  Αυτό  αναφέρεται 
εκτενώς στο 7ο κεφάλαιο της προς Εβραίους Επιστολής. 
     Ο  ιλασμός  της  θυσίας  του  Κυρίου  δεν  δικαιολογεί  στο 
εξής την ύπαρξη ιερέων, γιατί θυσίες δεν γίνονται πλέον. 
Ο  Λόγος  του  Θεού  λέει  χαρακτηριστικά:  «αὐτὸς δὲ μίαν 
ὑπὲρ ἁμαρτιῶν προσενέγκας θυσίαν… μιᾷ γὰρ προσφορᾷ 
τετελείωκεν εἰς τὸ διηνεκὲς τοὺς ἁγιαζομένους – Αυτός 
όμως, αφού πρόσφερε μία θυσία για αμαρτίες… με μία 
προσφορά έχει τελειοποιήσει για πάντα αυτούς που αγιά-
ζονται» (Εβρ.10:12­14) 
     Στην παλαιά Οικονομία ήταν απαραίτητοι οι ιερείς για 
να  προσφέρουν  θυσίες  και  να  μεσιτεύουν  προς  τον  Θεό, 
για τις αμαρτίες του λαού. Δεν συμβαίνει όμως το ίδιο και 
στη Χριστιανική Οικονομία. Ο Κύριος αφού πρόσφερε τη 
θυσία  πάνω  στο  Σταυρό,  εκείνη  που  συμβόλιζαν  όλες  οι 
θυσίες των ιερέων, και αναστήθηκε από τους νεκρούς, και 
αναλήφτηκε  στους  ουρανούς,  «ὃς καὶ ἔστιν ἐν δεξιᾷ τοῦ 
Θεοῦ, ὃς καὶ ἐντυγχάνει ὑπὲρ ἡμῶν – ο Οποίος και είναι 
στα δεξιά του Θεού, ο Οποίος και μεσιτεύει για μας» (Ρωμ. 
8:34),  «ὅθεν καὶ σῴζειν εἰς τὸ παντελὲς δύναται τοὺς 
προσερχομένους δι’ αὐτοῦ τῷ Θεῷ, πάντοτε ζῶν εἰς τὸ 
ἐντυγχάνειν ὑπὲρ αὐτῶν – Συνεπώς, μπορεί και να σώζει 
ολοτελώς εκείνους που προσέρχονται μέσω Αυτού στον 
Θεό, ζώντας πάντοτε για να μεσιτεύει υπέρ αυτών» (Εβρ. 
7:25).  «Τοιοῦτος γὰρ ἡμῖν ἔπρεπεν ἀρχιερεύς, ὅσιος, 
ἄκακος, ἀμίαντος, κεχωρισμένος ἀπὸ τῶν ἁμαρτωλῶν καὶ 
ὑψηλότερος τῶν οὐρανῶν γενόμενος… ὃς ἐκάθισεν ἐν δεξιᾷ 
τοῦ θρόνου τῆς μεγαλωσύνης ἐν τοῖς οὐρανοῖς, τῶν ἁγίων 
λειτουργὸς – Γιατί πράγματι τέτοιος Αρχιερέας έπρεπε σ’ 
εμάς, όσιος, άκακος, αμόλυντος, χωρισμένος από τους 
αμαρτωλούς και υψωμένος πάνω από τους ουρανούς… ο 



34 

 

Οποίος κάθισε στα δεξιά του θρόνου της μεγαλοσύνης 
στους ουρανούς, και έγινε λειτουργός των αγίων» 
(Εβρ.7:26, 8:1­2). 
    Τα  εδάφια  αυτά,  αδελφέ  μου,  της  Αγίας  Γραφής,  μας 
δίνουν  σαφείς  πληροφορίες  για  τον  μοναδικό  Ιερέα  και 
Αρχιερέα στη Χριστιανική Οικονομία, ο Οποίος είναι μόνο 
ο Υιός του Θεού, και μέσω Εκείνου έχουν το δικαίωμα και 
την  εξουσία  να  προσέρχονται  όλοι  στην  παρουσία  του 
Θεού, χωρίς τη μεσολάβηση ιερέων και κληρικών. 
     Ο  Κύριος  είναι ο  μοναδικός  Μεσίτης  μεταξύ Θεού  και 
ανθρώπων·  «εἷς γὰρ Θεός, εἷς καὶ μεσίτης Θεοῦ καὶ 
ἀνθρώπων, ἄνθρωπος Χριστὸς Ἰησοῦς – Γιατί ένας Θεός 
υπάρχει, ένας και μεσίτης μεταξύ Θεού και ανθρώπων, ο 
άνθρωπος Χριστός Ιησούς» (Α’ Τιμ.2:5). Εκείνος που πλή­
ρωσε  για  τις  αμαρτίες  μας.  Εκείνος,  δικαιωματικά  είναι 
και ο Μεσίτης και ο Λυτρωτής. 
     Ο Λόγος του Θεού λέει χαρακτηριστικά! «εἷς γὰρ Θεός, 
εἷς καὶ μεσίτης Θεοῦ καὶ ἀνθρώπων, ἄνθρωπος Χριστὸς 
Ἰησοῦς – Γιατί ένας Θεός υπάρχει, ένας και μεσίτης μετα-
ξύ Θεού και ανθρώπων, ο άνθρωπος Χριστός Ιησούς» (Α’ 
Τιμ.2:5).  Το  υπούργημα  αυτό  της  μεσιτείας  μεταξύ  Θεού 
και ανθρώπων το έχει μόνο ο Κύριος. Το υπούργημα τού­
το δεν επέτρεψε να το θίξει ούτε η αγαπημένη Του Μητέ­
ρα, όταν στο γάμο της Κανά προσπάθησε να Του υπενθυ­
μίσει  τα  Θεϊκά  Του  υπουργήματα,  για  την  προμήθεια 
κρασιού. «καὶ ὑστερήσαντος οἴνου λέγει ἡ μήτηρ τοῦ Ἰησοῦ 
πρὸς αὐτόν· Οἶνον οὐκ ἔχουσιν. λέγει αὐτῇ ὁ Ἰησοῦς· Τί 
ἐμοὶ καὶ σοί, γύναι; οὔπω ἥκει ἡ ὥρα μου – Και επειδή τους 
τελείωσε το κρασί, λέει η μητέρα του Ιησού σ’ Αυτόν: 
“Κρασί δεν έχουν”. Λέει σ’ αυτήν ο Ιησούς: “Τι σχέση έ-
χουμε Εγώ κι εσύ γυναίκα; Ακόμα δεν έχει έρθει η ώρα 
Μου”» (Ιν.2:3­4). 
 
 
 



35 

 

ΕΠΙΣΤΟΛΗ 3η 
 
     Αγαπητέ εν Κυρίω. 
 

     Με ευγνωμοσύνη πρέπει να υψώνουμε τις καρδιές μας 
προς  τον  Κύριο  της  Δόξας,  ο  Οποίος  σαφώς  δήλωσε,  ότι 
θα είναι πάντοτε με τους δικούς Του, «ἰδοὺ ἐγὼ μεθ' ὑμῶν 
εἰμι πάσας τὰς ἡμέρας ἕως τῆς συντελείας τοῦ αἰῶνος – ι-
δού, Εγώ είμαι μαζί σας όλες τις ημέρες ως τη συντέλεια 
του αιώνα» (Μτ.28:20), υποσχέθηκε την αποστολή του Α­
γίου Πνεύματος, «καὶ ἐγὼ ἐρωτήσω τὸν πατέρα καὶ ἄλλον 
παράκλητον δώσει ὑμῖν, ἵνα μένει μεθ' ὑμῶν εἰς τὸν αἰῶνα, 
τὸ Πνεῦμα τῆς ἀληθείας, ὃ ὁ κόσμος οὐ δύναται λαβεῖν, ὅτι 
οὐ θεωρεῖ αὐτὸ οὐδὲ γινώσκει αὐτὸ· ὑμεῖς δὲ γινώσκετε 
αὐτό, ὅτι παρ’ ὑμῖν μένει καὶ ἐν ὑμῖν ἔσται – Και Εγώ θα 
παρακαλέσω τον Πατέρα και άλλον Παράκλητο θα δώσει 
σ’ εσάς, για να μένει μαζί σας στον αιώνα: Το Πνεύμα της 
αλήθειας, το Οποίο ο κόσμος δεν μπορεί να το λάβει, γιατί 
δεν το βλέπει ούτε το γνωρίζει. Εσείς όμως το γνωρίζετε, 
γιατί κοντά σας μένει και μέσα σας θα είναι» (Ιν.14:16­17), 
έδωσε τη διαβεβαίωση ότι δεν θα τους αφήσει ορφανούς, 
«Οὐκ ἀφήσω ὑμᾶς ὀρφανούς – Δεν θα αφήσω εσάς ορφα-
νούς» (Ιν.14:18), και την πληροφορία, ότι έχει στη διάθεση 
τους  πιστούς  αγγέλους  ως  «λειτουργικὰ πνεύματα εἰς 
διακονίαν ἀποστελλόμενα διὰ τοὺς μέλλοντας κληρονομεῖν 
σωτηρίαν – λειτουργικά πνεύματα αποσταλμένα για δια-
κονία, για χάρη εκείνων που μέλλουν να κληρονομούν τη 
σωτηρία» (Εβρ.1:14). Με όλα δε αυτά θέλει να μας φανε­
ρώσει, ότι Αυτός προσωπικά ενδιαφέρεται για τα ζητήμα­
τά  μας. Το  Πνεύμα  το Άγιο  θα  μας  εμπνέει, η  Παρουσία 
Του θα μας συντροφεύει και του αγγέλους Του θα έχει ως 
υπηρετικά  πνεύματα  για  την  πορεία  της  ζωής  μας.  Ποια 
θέση  λοιπόν  έχουν  οι  ιερείς  ως  μεσάζοντες,  μεταξύ  εμάς 
και του Θεού; 
     Στη Χριστιανική Οικονομία έχουμε το  “Βασίλειο  Ιερά­
τευμα”,  το  οποίο  αποτελούν  όλοι  αυτοί  που  πιστεύουν 



36 

 

στον Λυτρωτή Ιησού, ο Οποίος «ἐποίησεν ἡμᾶς βασιλείαν, 
ἱερεῖς τῷ Θεῷ καὶ πατρὶ αὐτοῦ – έκανε εμάς βασιλεία, ιε-
ρείς για τον Θεό και Πατέρα Αυτού» (Αποκ.1:6). Μέχρι τον 
3ο  μ.Χ.  αιώνα  περίπου,  όλοι  οι  Χριστιανοί  θεωρούνταν 
ιερείς, ως μέλη του μοναδικού Ιερέα Ιησού Χριστού. Την 
πληροφορία  αυτή  δίνουν  οι  αρχαίοι  συγγραφείς  Τερτυλ­
λιανός,  Ιουστίνος,  Ειρηναίος, Ωριγένης,  κ.α. Αλλά  και  τα 
αρχαιότερα  συγγράμματα  η  “Διδαχή  των  Δώδεκα  Απο­
στόλων”, η “Α’ Επιστολή Κλήμη” και   η “Επιστολή Πολυ­
κάρπου”,  αναφέρουν  μόνο  δύο  τάξεις  εκκλησιαστικών 
υπηρεσιών (επισκόπων και διακόνων). Μόνο οι επιστολές 
του  Ιγνατίου  Αντιοχείας  αναφέρουν  ιερείς  και  αρχιερείς, 
αλλά όπως είναι γνωστό (βλέπε “Πατρολογία” Μπαλάνου) οι 
επιστολές  αυτές  νοθεύτηκαν  τον  4ο  και  5ο  αιώνα.  Και  η 
νοθεία  αυτή,  υποστηρίζεται,  ότι  έγινε  από  τη  Ρωμαϊκή 
Εκκλησία, γιατί ήθελε να στηρίξει την αστήρικτη και ανύ­
παρκτη  στους  πρώτους  αιώνες  “ειδική  ιεροσύνη”.  Συνε­
πώς, οι επιστολές του Ιγνατίου δεν είναι αξιόπιστη πηγή. 
 

Σύγχρονες γνώμες 
 

     Όλοι εκείνοι, οι οποίοι ερμήνευσαν το “Βασίλειο Ιερά­
τευμα”  και  ασχολήθηκαν  με  τα  λαμπρά  προνόμια,  τα  ο­
ποία δίνει η Χάρη του Πανάγαθου Θεού στους λυτρωμέ­
νους, που αποτελούν την αληθινή Εκκλησία του Θεού, ό­
λοι  οι  Πατέρες  της  Εκκλησίας,  οι  απολογητές,  οι  αρχιε­
ρείς, οι ιερείς και θεολόγοι, Ορθόδοξοι, Διαμαρτυρόμενοι 
και  Καθολικοί,  συμφωνούν  και  σαφώς  τονίζουν,  ότι  όλοι 
οι Χριστιανοί είναι και θεωρούνται ιερείς, γιατί μέσω του 
Χριστού και της ευλογίας του Αγίου Πνεύματος, απέκτη­
σαν  τα  προνόμια  των  ιερέων,  σπουδαιότερο  των  οποίων 
είναι η απευθείας επικοινωνία με τον Θεό και η ελεύθερη 
προσαγωγή τους στο θρόνο της Χάρης, πράγμα το οποίο 
είχαν μόνο οι ιερείς στην Παλαιά Διαθήκη. 
     Θα  αναφέρω  κατά  σειρά  ορισμένους  της  Ορθοδόξου 
Εκκλησίας,  οι  οποίοι  ερμήνευσαν  το  θέμα  τούτο,  και  οι 



37 

 

οποίοι, παρόλο που αντι­Γραφικά και ανιστόρητα αναμι­
γνύουν  τις  έννοιες  και  εντελώς  αστήρικτα  διαχωρίζουν 
την  ιεροσύνη  σε  γενική  των  Χριστιανών  και  σε  “ειδική” 
των  ιερέων,  εντούτοις δεν  μπορούν  και  αυτοί  να  αποφύ­
γουν  την  αλήθεια,  την  οποία  σαφώς  τονίζουν.  Την  αλή­
θεια  όμως  αυτή  διακρίνουν  και  μπορούν  να  τη  διαχωρί­
σουν μόνο εκείνοι, οι οποίοι γνωρίζουν τα πράγματα από 
την  πηγή,  δηλαδή,  από  την  Αγία  Γραφή.  Επειδή  λοιπόν 
μέσα στα θεία προνόμια αναμιγνύουν και ξένα προς αυτά 
τα στοιχεία, εγώ θα χρησιμοποιήσω ως επιχειρήματα μό­
νο  ό,τι  είναι  σύμφωνο  με  το  Λόγο  του  Θεού.  Αρχίζουμε 
από τους θεολόγους της “ΖΩΗΣ”. 
     Στο  ομώνυμο  περιοδικό,  8/8/1957,  σελ.  228,  υπό  τον 
τίτλο  “ΒΑΣΙΛΕΙΟ  ΙΕΡΑΤΕΥΜΑ”,  γράφουν  χαρακτηριστικά 
τα εξής: «Στην Α’ Επιστολή του απ. Πέτρου, υπάρχει μία 
φράση εξαιρετικής σπουδαιότητας, η οποία πρέπει να μας 
απασχολήσει  ιδιαιτέρως.  Σε  αυτή,  ο  κορυφαίος  Απόστο­
λος του Χριστού, απευθυνόμενος στους Χριστιανούς, λέει: 
«καὶ αὐτοὶ ὡς λίθοι ζῶντες οἰκοδομεῖσθε, οἶκος πνευ-
ματικὸς, ἱεράτευμα ἅγιον, ἀνενέγκαι πνευματικὰς θυσίας 
εὐπροσδέκτους τῷ Θεῷ διὰ Ἰησοῦ Χριστοῦ – και εσείς οι 
ίδιοι σαν λίθοι ζωντανοί οικοδομείστε σαν οίκος πνευμα-
τικός, ιερατείο άγιο, για να προσφέρετε πνευματικές θυ-
σίες, ευπρόσδεκτες στον Θεό μέσω του Ιησού Χριστού» 
(Α’  Πετρ.2:5).  Και  λίγο  παρακάτω  επαναλαμβάνει  τη  δια­
βεβαίωση του Θεού, που περιέχεται στην Παλαιά Διαθή­
κη: «Ὑμεῖς δὲ γένος ἐκλεκτόν, βασίλειον ἱεράτευμα, ἔθνος 
ἅγιον – Εσείς όμως είστε γένος εκλεκτό, βασίλειο ιερά-
τευμα, έθνος άγιο» (Α’ Πετρ.2:9). Όλοι, δηλαδή, οι Χριστι­
ανοί  οικοδομούνται  και  χτίζονται  πάνω  στο  ζωντανό  θε­
μέλιο τον Χριστό, σαν λίθοι και αυτοί  ζωντανοί, ώστε να 
αποτελούν οίκο Θεού πνευματικό, σύνολο  ιερέων βασιλι­
κό και άγιο, για να προσφέρουν μέσω του Ιησού Χριστού 
θυσίες πνευματικές, που ευχαρίστως τις δέχεται ο Θεός. 
     Τα  βαρυσήμαντα  αυτά  λόγια  του  απ.  Πέτρου,  που  α­
πευθύνονται σε όλο το εκκλησιαστικό πλήρωμα, δεν απο­



38 

 

τελούν  απλή  εικόνα  ή  μεταφορά,  αλλά  φανερώνουν  μία 
πραγματική και εσωτερική ιδιότητα, η οποία μεταδίδεται 
σε κάθε πιστό… Η Εκκλησία ολόκληρη έχει λάβει το ιερα­
τικό  αξίωμα  της  Κεφαλής  της  και  του  Νυμφίου  της…  Η 
Εκκλησία  είναι  βασιλικό  ιερατείο,  βασίλειο,  που  αποτε­
λείται  από  ιερείς  και  συνεχίζει  πάνω  στη  γη  τη  ζωή  του 
Χριστού, τη δράση Του και τη θυσία Του. 
     Ο  αιώνιος  και  ύψιστος  Αρχιερέας  μας  μετέδωσε  την 
εξουσία  Του…  σε  ολόκληρο  το  Χριστιανικό  λαό.  Όλο  το 
πλήρωμα συμμετέχει… στο τριπλό αξίωμα του Σωτήρα: το 
προφητικό,  το  βασιλικό  και  το  ιερατικό…  Κάθε  Χριστια­
νός,  κατά  τον  ιερό  Χρυσόστομο,  είναι  ιερέας  και  θυσια­
στήριο, μάχαιρα και θύμα. Πλατύτερα το αναπτύσσει αυ­
τό  ο  Ωριγένης:  “Όλοι…  έγιναν  ιερείς,  όπως  λέει  ο  θείος 
Πέτρος, σε όλη την Εκκλησία: “Ὑμεῖς βασίλειον ἱεράτευμα 
– Εσείς είστε βασίλειο ιεράτευμα”». 
     Αυτός,  φίλε  μου,  είναι  πράγματι  ο  μεγάλος  και  ιερός 
ρόλος  κάθε  Χριστιανού  στο  σώμα  της  Εκκλησίας,  όπως 
διδάσκει η Αγία Γραφή και οι Πατέρες της Εκκλησίας. 
     Στο  ανωτέρω  άρθρο  υποστηρίζεται  ότι  τα  ίδια  τονίζει 
και  ο  ιερός  Οικουμένιος.  Στο  αμέσως  επόμενο  περιοδικό 
“ΖΩΗ”,  15/8/1957,  σελ.  235,  και  με  τον  τίτλο  “ΒΑΣΙΛΕΙΣ 
ΚΑΙ ΙΕΡΕΙΣ”, γράφουν επίσης τα παρακάτω: 
     «Όλοι οι Χριστιανοί, όσοι πιστεύουν στον Χριστό, απο­
τελούν  ένα  γένος  βασιλικό  και  ιερατικό,  ένα  «βασίλειο 
ιεράτευμα» (Α’  Πετρ.2:5­9).  Η  μεγάλη  αυτή  αλήθεια,  την 
οποία αναπτύξαμε στο προηγούμενο άρθρο, είναι αρχαιό­
τατη  διδασκαλία  της  Εκκλησίας  μας,  μαρτυρούμενη  από 
τους μεγάλους Πατέρες. 
     Αν ανατρέξουμε στον 2ο μ.Χ. αιώνα, θα ακούσουμε τον 
μεγάλο φιλόσοφο και μάρτυρα Ιουστίνο να μας λέει:  «Ε­
μείς, οι οποίοι μέσω του στόματος του Ιησού σαν ένας άν­
θρωπος  πιστέψαμε  στον  Δημιουργό  των  όλων  Θεό  και 
βγάλαμε τα ρυπαρά ενδύματα της αμαρτίας και πυρωθή­
καμε  δια  του  λόγου  και  της  κλήσεως  Αυτού,  είμαστε  το 
αληθινό αρχιερατικό γένος του Θεού» (προς Τρυφώνα, 116). 



39 

 

     Εάν  μεταφερθούμε  νοερά  στην  αρχαία  Εκκλησία  της 
Δύσης,  θα  ακούσουμε  τον  ιερό  Αυγουστίνο  να  τονίζει: 
«Όλοι  είναι  ιερείς,  επειδή  είναι  μέλη  του  ενός  Ιερέως» 
(Περί Πολιτείας Θεού, ΧΧ 10).  
     Αλλά ας έρθουμε τώρα  στον μεγαλοφωνότατο κήρυκα 
της  Ορθοδοξίας,  τον  άγιο  Ιωάννη  τον  Χρυσόστομο,  ο  ο­
ποίος κατ’ επανάληψη ομιλεί για τη μεγάλη αυτή αλήθεια 
στο  ποίμνιό  του:  «Τι  σημαίνει  αυτός  που  χρίζει  και  ο 
σφραγισμένος;»  ρωτά  ο  Χρυσόστομος  ερμηνεύοντας  το 
σχετικό χωρίο του απ. Παύλου. «Σημαίνει ότι ο Θεός έδω­
σε  το  Άγιο  Πνεύμα,  δια  του  Οποίου  έκανε  αυτά  τα  δύο, 
και κατέστησε εμάς ταυτοχρόνως προφήτες και ιερείς και 
βασιλείς.  Με  αυτά  τα  τρία  αξιώματα  χρίζονταν  την  πα­
λαιά εποχή. Αλλά εμείς τώρα, όχι ένα, αλλά και τα τρία με 
υπεροχή  έχουμε  αξιώματα.  Γιατί  και  βασιλεία  μέλλουμε 
να απολαύσουμε και ιερείς γινόμαστε… Και μαζί με αυτά, 
και  προφήτες  γινόμαστε.  Γιατί  αυτά  που  οφθαλμός  δεν 
είδε και αυτί δεν άκουσε, αυτά μας έχουν αποκαλυφθεί» 
(Ομιλία ΙΗ’ προς Κορινθίους). 
     Ασχολούμενο δε οι θεολόγοι της “ΖΩΗΣ” και με την ιε­
ροσύνη  του  Χριστού,  γράφουν  στο  ομώνυμο  περιοδικό, 
1924,  σελ.  19:  «Εσύ  είσαι  ιερέας  όχι  προσωρινός,  αλλά 
αιώνιος… από  αυτή δε  την  άποψη, η  βασιλεία Σου  και η 
ιεροσύνη Σου είναι αξιώματα αιώνια χωρίς να μεταβιβά­
ζονται  διαδοχικά  σε  άλλα  πρόσωπα».  Τα  ίδια  σχεδόν 
γράφουν και στα περιοδικά “ΖΩΗ” (σελ.258, 1924, σελ.322, 
1924  και  σελ.298,  1925).  Ερμηνεύοντας  ο  Χρυσόστομος  το 
ίδιο θέμα, γράφει: «Αυτός λοιπόν είναι και  ιερείο και  ιε­
ρέας» (Πατρολογία Migne, τόμος 63, σελ.108). 
     Οι ανωτέρω πληροφορίες είναι εξ ολοκλήρου Βιβλικές 
αλήθειες  και  τις δημοσιεύει  στο  περιοδικό  “ΖΩΗ”  ο  κ.  Π. 
Τρεμπέλας, καθηγητής του Πανεπιστημίου Αθηνών. 
     Βλέπεις, λοιπόν, αγαπητέ μου, ότι και οι Ορθόδοξοι, όχι 
οι ετερόδοξοι, προκειμένου να ερμηνεύσουν το θέμα τού­
το της ιεροσύνης, τα λαμπρά και ουράνια προνόμια, με τα 
οποία  η  Χάρη  του  ουράνιου  Πατέρα  μας  προικίζει  τους 



40 

 

λυτρωμένους Του, αναγκάζονται να διακηρύττουν σαφώς 
την  αλήθεια  του  Ευαγγελίου,  την  οποία  και  εμείς  με  την 
ευλογία  του  Θεού  πρεσβεύουμε;  Αλλά  για  να  μην  κλονί­
σουν την ανθρώπινα συσταθείσα ιερατική τάξη θαλασσο­
ποιούν  την  ιερή  επιστήμη  της  θεολογίας,  και  υποστηρί­
ζουν ότι, κατά έναν ιδιαίτερο τρόπο έχουν την ιεροσύνη οι 
κληρικοί. Κατά ποιον όμως τρόπο; Πού στην Αγία Γραφή 
αναφέρεται αυτός ο “ιδιαίτερος τρόπος” ότι υπήρχε στους 
πρώτους αιώνες, και πού τον αναφέρει η ιστορία και πού 
τον παραθέτει η Χριστιανική αρχαιολογία; Καμία μαρτυ­
ρία δεν έχουμε. 
     Ο Κύριός μας σαφώς απαγορεύει σε όλους όχι μόνο τέ­
τοιου είδους αξιώματα, αλλά και τους διδασκαλικούς και 
πατερικούς τίτλους, για να μας προφυλάξει από την αλα­
ζονεία  και  την  κουφότητα,  από  το  κοσμικό  φρόνημα  και 
το πνεύμα της εναντιολογίας· «ὑμεῖς δὲ μὴ κληθῆτε ῥαββί· 
εἷς γάρ ὑμῶν ἐστιν ὁ διδάσκαλος, ὁ Χριστός· πάντες δὲ 
ὑμεῖς ἀδελφοί ἐστε. καὶ πατέρα μὴ καλέσητε ὑμῶν ἐπὶ τῆς 
γῆς· εἷς γάρ ἐστιν ὁ πατὴρ ὑμῶν, ὁ ἐν τοῖς οὐρανοῖς. μηδὲ 
κληθῆτε καθηγηταί· εἷς γάρ ὑμῶν ἐστιν ὁ καθηγητὴς, ὁ 
Χριστός – Εσείς όμως μην ονομαστείτε “Ραββί”, γιατί ένας 
είναι ο δικός σας διδάσκαλος, ο Χριστός, και εσείς όλοι 
είστε αδελφοί. Και “πατέρα” σας μην καλέσετε κάποιον 
πάνω στη γη, γιατί ένας είναι ο Πατέρας σας, Αυτός που 
είναι στους ουρανούς. Μήτε ονομαστείτε “ηγήτορες”, γιατί 
ένας είναι ο ηγήτοράς σας, ο Χριστός» (Μτ.23:8­10).  Με 
τους αντι­Γραφικούς όμως τίτλους της ιεραρχίας: του Σε­
βασμιοτάτου,  Μακαριοτάτου.  Παναγιοτάτου,  Πάπα  και 
Πατριάρχου και Κριτή της Οικουμένης, πώς διατηρήθηκε 
ανόθευτη και στην πρώτη γραμμή η εντολή αυτή του Κυ­
ρίου μας και η καθόλου Χριστιανική διδασκαλία; Μήπως 
όλα αυτά δεν αντιστρατεύονται προς το δημοκρατικό πο­
λίτευμα  της  Εκκλησίας,  της  οποίας  Μεσίτης  είναι  ο  Χρι­
στός; «Καὶ διὰ τοῦτο διαθήκης καινῆς μεσίτης ἐστίν, ὅπως 
θανάτου γενομένου εἰς ἀπολύτρωσιν τῶν ἐπὶ τῇ πρώτῃ 
διαθήκῃ παραβάσεων, τὴν ἐπαγγελίαν λάβωσιν οἱ κεκλη-



41 

 

μένοι τῆς αἰωνίου κληρονομίας – Και γι’ αυτό είναι μεσίτης 
καινούργιας διαθήκης, αφού έγινε ο θάνατός Του για α-
πολύτρωση των παραβάσεων κατά τον καιρό της πρώτης 
διαθήκης, ώστε να λάβουν την υπόσχεση οι καλεσμένοι 
της αιώνιας κληρονομιάς» (Εβρ.9:15). Όχι μόνο τούτο, αλ­
λά  όλα  αυτά  περιορίζουν  και  την  υπηρεσία  του  Αγίου 
Πνεύματος  πάνω  στη  γη.  «καὶ ἐλθὼν ἐκεῖνος ἐλέγξει τὸν 
κόσμον περὶ ἁμαρτίας καὶ περὶ δικαιοσύνης καὶ περὶ 
κρίσεως… ὅταν δὲ ἔλθῃ ἐκεῖνος, τὸ Πνεῦμα τῆς ἀληθείας, 
ὁδηγήσει ὑμᾶς εἰς πᾶσαν τὴν ἀλήθειαν· οὐ γὰρ λαλήσει ἀφ' 
ἑαυτοῦ, ἀλλ' ὅσα ἂν ἀκούσει λαλήσει, καὶ τὰ ἐρχόμενα 
ἀναγγελεῖ ὑμῖν. ἐκεῖνος ἐμὲ δοξάσει, ὅτι ἐκ τοῦ ἐμοῦ 
λήψεται καὶ ἀναγγελεῖ ὑμῖν. πάντα ὅσα ἔχει ὁ πατὴρ ἐμά 
ἐστι· διὰ τοῦτο εἶπον ὅτι ἐκ τοῦ ἐμοῦ λήψεται καὶ ἀναγγελεῖ 
ὑμῖν – Και όταν έρθει Εκείνος, θα ελέγξει τον κόσμο περί 
αμαρτίας και περί δικαιοσύνης και περί κρίσεως… Όταν 
όμως έρθει Εκείνος, το Πνεύμα της αλήθειας, θα σας οδη-
γήσει σε όλη την αλήθεια. Γιατί δεν θα μιλήσει από τον 
Εαυτό Του, αλλά όσα ακούσει θα μιλήσει και τα ερχόμενα 
θα αναγγέλλει σ’ εσάς. Εκείνος Εμένα θα δοξάσει, γιατί 
από το δικό Μου θα λάβει και θα αναγγέλλει σ’ εσάς. Όλα 
όσα έχει ο Πατέρας δικά Μου είναι· γι’ αυτό είπα, ότι από 
το δικό Μου θα λάβει και θα αναγγέλλει σ’ εσάς» (Ιν.16:8, 
13­15). Ο Κύριος υποδεικνύει ακριβώς τη στάση που πρέ­
πει  να  έχει  ο  ένας  απέναντι  στον  άλλο,  λέγοντας:  «ὁ δὲ 
μείζων ὑμῶν ἔσται ὑμῶν διάκονος. ὅστις δὲ ὑψώσει ἑαυτὸν 
ταπεινωθήσεται, καὶ ὅστις ταπεινώσει ἑαυτὸν ὑψωθήσεται 
– Αλλά ο μεγαλύτερός σας να είναι υπηρέτης σας. Όποιος, 
λοιπόν, υψώσει τον εαυτό του θα ταπεινωθεί· και όποιος 
ταπεινώσει τον εαυτό του θα υψωθεί» (Μτ.23:11­12).  «εἰ 
ταῦτα οἴδατε, μακάριοί ἐστε ἐὰν ποιῆτε αὐτά – Αν ξέρετε 
αυτά, μακάριοι είστε αν τα κάνετε» (Ιν.13:17). 
 
 
 



42 

 

ΕΠΙΣΤΟΛΗ 4η 
 
     Αγαπητέ εν Κυρίω. 
 

     Τα  λόγια  του  Θεού  δεν  δόθηκαν  για  να  μένουν  μόνο 
γραμμένα  και  να  φυλάσσονται  στο  προσκέφαλο  ή  στο 
στήθος  σαν  μαγικό  φυλακτό,  καθώς  πράττουν  αρκετοί 
ιερείς.  Δόθηκαν  για  να  εννοηθούν  από  τους  ανθρώπους 
και να τεθούν σε εφαρμογή. Ο σταυρικός θάνατος του Ιη­
σού,  δεν  έγινε  για  να  γιορτάζεται  μία  φορά  το  έτος  ως 
Πάσχα, αλλά βάσει αυτού πρέπει να νοήσουμε τη δικαίω­
σή  μας,  δηλαδή,  τη  μετάβασή  μας  από  την  αμαρτία  στη 
Χάρη. Συνεπώς, φίλε μου, είναι αναγκαίο να πληροφορη­
θούμε τη σημασία του σταυρικού θανάτου, τον ιλασμό τον 
οποίο πέτυχε, τη θέση την οποία από την Ανάληψή Του ο 
Κύριος μας κατέχει στο θρόνο της Χάρης του Θεού, και αν 
επιτρέπεται οι βεβαρυμμένοι από τις αμαρτίες άνθρωποι, 
έστω και αν έχουν δικαιωθεί με το Αίμα του Χριστού, να 
λαμβάνουν  τη  θέση  Του  και  να  οικειοποιούνται  στα  υ­
πουργήματά Του. 
 

Δεν υπάρχει πάνω στη γη έργο “ειδικών ιερέων” 
 

     Εξετάζοντας τα ανωτέρω θέματα, βλέπουμε, ότι η θέση 
την  οποία  κατέχει  ο  Κύριος  στο  θρόνο  της  Χάρης  του 
Θεού, δεν επιτρέπει σε άλλους να την οικειοποιούνται, να 
τη χρησιμοποιούν και να αγγίζουν τα θεϊκά Του υπουργή­
ματα. Αυτός, ο Υιός του Θεού, ως ο μόνος Μεσίτης, Σωτή­
ρας,  Λειτουργός  και  Μέγας  Αρχιερέας  «ἐπὶ τὸν [πάνω 
στον] οἶκον τοῦ Θεοῦ» (Εβρ.10:21),  εκεί,  στην  παρουσία 
του  Αιωνίου  στο  θρόνο  της  Χάρης,  λειτουργεί,  μεσιτεύει 
και ιερατεύει για κάθε αμαρτωλή ψυχή, που μετανοεί και 
εγκολπώνεται τη Σωτηρία, την οποία εξασφάλισε ο θάνα­
τός Του πάνω στο Σταυρό. Κατά συνέπεια, κάθε ανθρώπι­
νη  χειρονομία  στο  έργο  τούτο  του  Υιού  του  Θεού,  είναι 
εναντίωση και αποστασία και στασιασμός, κατά της Ιερο­
σύνης, του Ιλασμού και της Λειτουργίας του Σωτήρα μας 



43 

 

Ιησού  Χριστού.  Είναι  λοιπόν  όλα  αυτά  ασφαλώς  απαρά­
δεκτα για τον Θεό. 
     Το έργο, το οποίο επιτελεί ο Κύριος στην παρουσία του 
Ουράνιου Πατέρα, το εξεικονίζει ο Θεός με τη Σκηνή του 
Μαρτυρίου,  μέσω  των  ιερέων  της  Παλαιάς  Οικονομίας. 
Τότε υπήρχε τόπος πάνω στη γη για να ιερατεύουν και να 
λειτουργούν  οι  άνθρωποι  ιερείς.  Επειδή  όμως  όλα  αυτά 
εξεικόνιζαν το ουράνιο, μετά την Ανάληψη, έργο του Υιού 
του Θεού, σήμερα δεν υπάρχει τόπος πάνω στη γη, στον 
οποίο  να  μπορούν  άνθρωποι  ιερείς  να  λειτουργούν,  να 
ιερατεύουν, να μεσιτεύουν και να θυσιάζουν, αιματηρά ή 
αναίμακτα, υπέρ της σωτηρίας της γης ή της ευλογίας των 
ανθρώπων από τον ουρανό. Η θυσία που ήταν αναγκαία 
για να ικανοποιηθεί η θεία Δικαιοσύνη, προσφέρθηκε από 
τον Απεσταλμένο του Θεού και η κατόπιν λειτουργία, δη­
λαδή,  η  μεσολάβηση  που  απαιτεί  η  απονομή  της  Χάρης 
προς αυτούς που μετανοούν, γίνεται επίσης από τον Ίδιο, 
όταν ο αμαρτωλός βασισμένος στο Αίμα του Χριστού εμ­
φανιστεί  νοερά  στην  παρουσία  του  Θεού  και  ζητήσει  ά­
φεση και ευλογία. 
     Εφόσον λοιπόν ο Θεός, γεμάτος αγάπη μάς χάρισε έναν 
τέτοιο  Αρχιερέα,  όχι  μόνο  δεν  βλέπουμε  να  έχουν  θέση 
άλλοι  ιερείς  και  Αρχιερείς  για  την  άφεση  των  αμαρτιών 
και την ευλογία, αλλά χαιρόμαστε και αγαλλιαζόμαστε να 
ακολουθούμε  εκείνο  που  λέει  ο  Λόγος  Του:  «ἡγιασμένοι 
ἐσμὲν διὰ τῆς προσφορᾶς τοῦ σώματος Ἰησοῦ Χριστοῦ 
ἐφάπαξ…  Ἔχοντες οὖν, ἀδελφοί, παρρησίαν εἰς τὴν 
εἴσοδον τῶν Ἁγίων ἐν τῷ αἵματι τοῦ Ἰησοῦ, ἣν ἐνεκαίνισεν 
ἡμῖν ὁδὸν πρόσφατον καὶ ζῶσαν διὰ τοῦ καταπετάσματος, 
τοῦτ' ἔστι τῆς σαρκὸς αὐτοῦ, καὶ ἱερέα μέγαν ἐπὶ τὸν οἶκον 
τοῦ Θεοῦ, προσερχώμεθα μετὰ ἀληθινῆς καρδίας ἐν πλη-
ροφορίᾳ πίστεως ἐρραντισμένοι τὰς καρδίας ἀπὸ συνει-
δήσεως πονηρᾶς, καὶ λελουσμένοι τὸ σῶμα ὕδατι καθαρῷ 
κατέχωμεν τὴν ὁμολογίαν τῆς ἐλπίδος ἀκλινῆ· πιστὸς γὰρ ὁ 
ἐπαγγειλάμενος – είμαστε αγιασμένοι μέσω της προσφο-



44 

 

ράς του σώματος του Ιησού Χριστού που έγινε μια φορά 
για πάντα… Επειδή έχουμε λοιπόν, αδελφοί, παρρησία για 
την είσοδο στα Άγια των Αγίων με το αίμα του Ιησού, την 
οποία εγκαινίασε σ’ εμάς με μία οδό πρόσφατη και ζωντα-
νή διαμέσου του καταπετάσματος, δηλαδή της σάρκας 
Του, και επειδή έχουμε Ιερέα μέγα στον οίκο του Θεού, ας 
προσερχόμαστε με αληθινή καρδιά, με πλήρη βεβαιότητα 
πίστεως, έχοντας ραντισμένες τις καρδιές από συνείδηση 
πονηρή και λουσμένοι στο σώμα με νερό καθαρό. Ας κα-
τέχουμε σταθερά την ομολογία της ελπίδας άκαμπτη· για-
τί πιστός είναι Εκείνος που υποσχέθηκε» (Εβρ.10:10,19­23). 
 

Αληθινές ερμηνείες 
 

     Τα ανωτέρω εδάφια, αγαπητέ μου, δίνουν χωρίς κανέ­
να σχόλιο και καμία ιδιαίτερη ερμηνεία, σαφείς εξηγήσεις 
για τη θέση του πιστού, ότι αυτός δεν έχει ανάγκη ιερέων 
ή  κληρικών,  προκειμένου  να  εμφανιστεί  ενώπιον  του 
Θεού, να λάβει άφεση αμαρτιών, Χάρη, γενική αμνηστία 
και ευλογία. 
     Αλλά, για να μην υπάρξουν τυχόν αμφιβολίες, σου πα­
ραθέτω την ερμηνεία των ανωτέρω εδαφίων από δύο Ορ­
θόδοξα  συγγράμματα,  του  Απόστολου  Μακράκη  και  του 
Θ.  Ζωγράφου.  Ερμηνεύοντας  τα  εδάφια  αυτά  ο  Μακρά­
κης, γράφει: «Σε τούτο το τελικό θέλημα του Θεού, το ο­
ποίο  έστησε  ο  Χριστός  θυσιάζοντας  μία  φορά  για  πάντα 
το  δικό  Του  σώμα  και  εμείς  είμαστε  αγιασμένοι,  γιατί  ο 
καθαρισμός και ο αγιασμός με την προσφορά του Χριστού 
δόθηκε σ’ εμάς… Τα Άγια των Αγίων του Ναού του Θεού 
πάνω  στη  γη  ήταν  για  πάντα  άβατα  για  όλο  το  λαό  και 
τους  ιερείς τους. Και μόνο ο Αρχιερέας είχε δικαίωμα ει­
σόδου σε αυτά μία φορά το έτος, όταν προσέφερε τη θυ­
σία του εξιλασμού. Αλλά τα Άγια των Αγίων του Ναού του 
Θεού στον ουρανό γίνονταν βατά από όλους τους πιστούς, 
τους  αγιασμένους  με  το  Αίμα  του  Χριστού,  μέσω  του  Ο­
ποίου έχουμε το δικαίωμα της εισόδου και της εμφάνισης 



45 

 

ενώπιον του Θεού, διερχόμενοι την οδό εκείνη, την οποία 
πρώτος διήλθε ο Κύριός μας Ιησούς Χριστός. 
     Έχοντας λοιπόν αυτό το δικαίωμα δυνάμει του Αίματος 
του Χριστού, έχοντας οδό πρόσφατη και ζωντανή, την ο­
ποία εγκαινίασε ο Μέγας Αρχιερέας μας μέσω του κατα­
πετάσματος,  δηλαδή,  της  σάρκας  Αυτού  και  Ιερέα  Μέγα 
στον  Οίκο  του  Θεού,  ας  προσερχόμαστε  και  εμείς  στον 
Θεό με αληθινή καρδιά με πληροφορία πίστης, ραντισμέ­
νοι στις καρδιές από συνείδηση πονηρή. Γιατί έχουμε την 
παρρησία ενώπιον του Θεού, όταν αποβάλουμε την πονη­
ρή συνείδηση με τον ραντισμό του αίματος του Χριστού. 
Τον δε ραντισμό και αγιασμό λαβαίνουμε δυνάμει της πί­
στεως στον Χριστό, με την οποία η καρδιά γίνεται αληθι­
νή και πιστή… 
     Ανεβαίνουμε  λοιπόν και  εμείς  από  τη  γη  στον  ουρανό 
και έχουμε παρρησία ενώπιον του Θεού όμοια με τον Χρι­
στό, έχοντας την πίστη που δικαιώνει και τον αγιασμό και 
την αγαθή συνείδηση… 
     Παρατηρούμε  δε  ότι,  καταπέτασμα  καλεί  (ο  Παύλος) 
τη σάρκα του Χριστού… Και αυτή έγινε σ’  εμάς θύρα ει­
σόδου στο ναό του Θεού στον ουρανό» (Ερμηνεία της Και­
νής Διαθήκης, Απόστολος Μακράκης, σελ. 2274, 2278, 2279). 
     Τα  ίδια  κατά  βάση  γράφει  και  ο  θεολόγος  Θ.  Κ.  Ζω­
γράφος,  από  τα  οποία  παραθέτω:  «Μέσω  της  μεγάλης 
αυτή και αιώνιας θυσίας (του Χριστού) αγνιστήκαμε αλλά 
και αγιαστήκαμε, έχουμε όχι μόνο άφεση αμαρτιών αλλά 
και αγιασμό… Καθαριστήκαμε από τις αμαρτίες. Ας προ­
σερχόμαστε λοιπόν στον Χριστό με πληροφορία πίστης…  
επειδή έχουμε παρρησία για να εισέλθουμε στα Άγια μέ­
σω  του  Αίματος  του  Χριστού…  γιατί  μέσω  του  Αίματος 
Αυτού αξιωθήκαμε να λάβουμε την άφεση των αμαρτιών, 
από την οποία είναι και η παρρησία μας… Και ιερέα μέγα 
έχουμε στον Οίκο του Θεού… εκεί ο Θεάνθρωπος κάθεται 
στα δεξιά του Πατέρα και μεσιτεύει στον Θεό Πατέρα  υ­
πέρ ημών. 



46 

 

     “Προσερχόμαστε με αληθινή καρδιά”. Ας προσερχόμα­
στε με αληθινή καρδιά στον ουρανό ή μάλλον στον Μέγα 
Αρχιερέα  μας  που  είναι  στους  ουρανούς,  υψώνοντας  τη 
λογική  και  προσηλώνοντας  την  καρδιά,  ας  πλησιάζουμε 
προς Αυτόν με αληθινή καρδιά»  (Ερμηνεία Επιστολών Και­
νής Διαθήκης, Θ. Κ. Ζωγράφου, σελ.185, 191­193). 
     Οι δύο αυτοί θεολόγοι δεν ορθοτομούν βέβαια καθ’ ο­
λοκληρία στα συγγράμματά τους το Λόγο του Θεού, αλλά 
ερμηνεύοντας  τα  διαφωτιστικά  αυτά  εδάφια,  δεν  μπο­
ρούν να αποφύγουν και να μην τονίσουν την αλήθεια. Ε­
ξετάζοντας  λοιπόν  προσεκτικά  το  περιεχόμενο  των  συγ­
γραμμάτων τους, καθαρίζουμε από τα ζιζάνια την αλήθει­
α,  την  οποία  και  εμείς  πρεσβεύουμε  και  την  οποία  εδώ 
παραθέτουμε. 
     Αν προσέξεις τα ανωτέρω, μπορείς, φίλε μου, να κατα­
λάβεις την αλήθεια την οποία ακολουθούμε την οποία και 
οι ανωτέρω ορθόδοξοι ερμηνευτές τονίζουν. 
     Βασιζόμενος ο άνθρωπος στο Αίμα του Χριστού, δηλα­
δή, πιστεύοντας ότι ο Χριστός τον αντικατέστησε στο θά­
νατο, μπορεί ως ελεύθερος από την αμαρτία να εμφανίζε­
ται μόνος του στην παρουσία του Θεού, ο μεν αμαρτωλός 
για  τη  συγνώμη,  ο  δε  δικαιωμένος  για  ευχαριστίες  και 
πνευματικές ευλογίες. Αυτό ακριβώς τονίζουν και οι ανω­
τέρω ερμηνευτές Απόστολος Μακράκης και Θ. Ζωγράφος. 
     Είναι άξια προσοχής τα λόγια του Μακράκη: «Τα Άγια 
των Αγίων του Ναού του Θεού στον ουρανό  έγιναν βατά 
σε όλους τους πιστούς, τους αγιασμένους με το Αίμα του 
Χριστού, μέσω του Οποίου έχουμε το δικαίωμα της εισό­
δου και της εμφάνισης ενώπιον του Θεού, κλπ». Στη συ­
νέχεια  δε,  με  αυτά  που  γράφει  και  ο  Θ.  Ζωγράφος,  βλέ­
πουμε ότι το ΑΙΜΑ ΤΟΥ ΙΗΣΟΥ, μας θέτει όλους τους “ειδι­
κούς ιερείς” στο περιθώριο. 
     Σ’ εμένα, αγαπητέ μου, είναι υπέρ αρκετός ένας τέτοιος 
Αρχιερέας,  ο  Χριστός.  Και  πιστεύοντας  στην  πανταχού 
Παρουσία Του, δεν θα θελήσω ποτέ, άλλος ιερέας να λά­
βει μέρος σε ό,τι αφορά τη θέση μου με τον Θεό. 



47 

 

Προσευχή 
 
     «Λάμψε  στις  καρδιές  μας,  φιλάνθρωπε  Δέσποτα,  της 
δικής Σου θεογνωσίας το αγνό φως, και διάνοιξε τους οφ­
θαλμούς της διάνοιάς μας, στην κατανόηση των ευαγγελι­
κών Σου κηρυγμάτων. Βάλε σ’ εμάς και το φόβο των μα­
καρίων εντολών Σου, για να καταπατήσουμε τις σαρκικές 
επιθυμίες, να μετέλθουμε στην πνευματική πολιτεία, όλα 
τα  προς  τη  δική  Σου  ευχαρίστηση  να  φρονούμε  και  να 
πράττουμε.  Γιατί  Εσύ  είσαι  ο  φωτισμός  των  ψυχών  και 
των  σωμάτων  μας,  Χριστέ  ο  Θεός,  και  σε  Σένα  τη  Δόξα 
αναπέμπουμε,  μαζί  με  τον  άναρχο  Πατέρα  Σου,  και  το 
Πανάγιο  και  αγαθό  και  ζωοποιό  Σου  Πνεύμα,  τώρα  και 
πάντοτε και στους αιώνες των αιώνων». 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



48 

 

ΕΠΙΣΤΟΛΗ 5η 
 
     Αγαπητέ εν Κυρίω. 
 

     Έλαβα τις από 2/11/62 και 13/11/62 επιστολές σου. Θα 
σου απαντήσω εν καιρώ, όταν το περιεχόμενο του επιστο­
λικού Δελτίου μου, το επιτρέπει. 
     Στο τέλος του προηγούμενου Δελτίου μου, σου έγραφα, 
ότι  σε  μένα  είναι  υπεραρκετός  ο  Αρχιερέας  Χριστός  και 
πιστεύοντας στην Πανταχού Παρουσία Του και στις υπο­
σχέσεις  Του,  δεν  θα  θελήσω  ποτέ  άλλος  ιερέας  να  λάβει 
μέρος σε ό,τι αφορά την επικοινωνία μου με τον Θεό.  Ί­
σως απορρίψεις τη γνώμη μου αυτή ως πεπλανημένη. Αλ­
λά αν το κάνεις αυτό, είμαι και εγώ υποχρεωμένος να σου 
πω, ότι κακώς σε πληροφόρησαν οι διδάσκαλοί σου, γιατί 
τόσο ο Λόγος του Θεού, όσο και η Ιστορία και η Αρχαιο­
λογία  μαρτυρούν  υπέρ  των  απόψεών  μου.  Συνεπώς,  θα 
αδικήσεις τον Θεό, αν απορρίψεις όσα γράφω. 
     Είναι γεγονός αναμφισβήτητο, αδελφέ μου, ότι ο Κύρι­
ος  παρέχει  το  δικαίωμα  σε  όλους  ανεξαιρέτως  τους  πι­
στούς  να  κάνουν  χρήση  του  ονόματός  Του,  μέσω  του  ο­
ποίου μπορούν να ανοίγουν τις πύλες του ουρανού και να 
επικοινωνούν ελεύθερα με τον Θεό και Πατέρα. Και εφό­
σον  μας  παρέχει  αυτό  το  δικαίωμα,  μας  παρέχει  και  την 
εξουσία  και  τη  δύναμη να  εμφανιζόμαστε  στο  θρόνο  της 
Χάρης ως αδελφοί Του και συγκληρονόμοι Του. Συνεπώς, 
τα  προνόμια  αυτά  φανερώνουν,  ότι  υπάρχει  απόλυτη 
σχέση  και  συνεργασία  μεταξύ  των  πιστών  και  Εκείνου. 
Χαρακτηριστικά  γράφει  ο  απ.  Παύλος:  «Θεοῦ γάρ ἐσμεν 
συνεργοί – Γιατί του Θεού είμαστε συνεργάτες» (Α’  Κορ. 
3:9). Είμαστε λοιπόν συνέταιροι και έχουμε κοινά συμφέ­
ροντα.  Πόσο  χαρμόσυνο  είναι  τούτο  και  πόσο  χαροποιεί 
την καρδιά εκείνων, που το έχουν αντιληφθεί… 
     Τους πιστούς­αναγεννημένους, οι οποίοι έχουν τα προ­
νόμια αυτά, ο Λόγος του Θεού τούς πλουτίζει με τα πλέον 
περικαλλή  [πολύ ωραία] και  ουρανόπλαστα  διακοσμητικά 



49 

 

επίθετα,  ονομάζοντας  αυτούς,  «Βασίλειο  ιεράτευμα,  Βα­
σιλείς και ιερείς στον Θεό και Πατέρα». 
 

Το φως λάμπει στα σκότη 
 

     Ας  είμαστε  ευγνώμονες  στον  Θεό,  αγαπητέ  μου,  γιατί 
Εκείνος δεν μεροληπτεί. Δεν παραχωρεί τα προνόμια αυ­
τά  σε  ορισμένη  μόνο  τάξη  ανθρώπων,  κληρικών­ιερέων, 
αλλά  τα  δίνει  ως  έπαθλο  σε  όλους  εκείνους,  που  θα  δε­
χτούν  τον  Απεσταλμένο  Του,  Ιησού  Χριστό,  ως  ατομικό 
τους Σωτήρα. 
     Ναι, αδελφέ μου! Βασιλείς και ιερείς είναι όλοι οι Χρι­
στιανοί. Η ιδιότητα αυτή του ιερέα αποδίδεται σε όλα τα 
μέλη του εκκλησιαστικού πληρώματος. Κανείς δεν μπορεί 
να  αφαιρέσει  το  δικαίωμα  και  το  λειτούργημα  αυτό  από 
το  πλήρωμα  της  Εκκλησίας,  γιατί  είναι  καθιδρυμένο  [θε-

μελιωμένο] με  θείο  δίκαιο  και  αποτελεί  κοινό  κλήρο  και 
κοινό γνώρισμα όλων των αναγεννημένων πιστών. 
     Για να γνωρίσεις λοιπόν ότι δεν πλανώμαι σε όσα γρά­
φω,  σου  υποσχέθηκα,  ότι  θα  σου  παραθέσω  γνώμες  σει­
ράς θεολόγων. Άρχισα, όπως θα θυμάσαι, από τους Ορθο­
δόξους  για  να  μη  νομίσεις  ότι  επικαλούμαι  τη  θεολογία 
των  ετεροδόξων  και  στη  συνέχεια  σου  αναφέρω  τον  κα­
θηγητή  της  Θεολογίας  του  Πανεπιστημίου  Αθηνών  κ.  Π. 
Τρεμπέλα, ο οποίος λέει  εν προκειμένω τα  εξής: «Έκανε 
εμάς  Βασιλείς  και  ιερείς,  Βασίλειον  ιεράτευμα,  δηλαδή, 
σώμα ιερέων, το οποίο έχει βασιλική καταγωγή και απο­
τελείται για τούτο από βασιλείς συγχρόνως και ιερείς και 
γένος εκλεκτό και γένος άγιο και λαός απόκτησης, δηλα­
δή, κατ’ εξαίρεση σε περιουσία και κτήμα λογιζόμενος και 
υιοθετημένος από τον Θεό. Σύμφωνα με τον Σέβηρο Αντι­
οχείας χαρακτηρίζονται από τον θείο Πέτρο όλοι που πι­
στεύουν  στον  Χριστό  και  είναι  ενσωματωμένοι  στην  Εκ­
κλησία  Αυτού.  Και  για  να  δώσουμε  το  λόγο  στον  παλαιό 
σχολιαστή, του οποίου το σχόλιο περιέλαβε ο Οικουμένιος 
στην  ερμηνευτική  του  σειρά:  “Κατά  την  παλαιά  διάταξη 



50 

 

του Νόμου άλλο ήταν το βασιλικό γένος και άλλο ήταν το 
ιερατικό γένος. Με εκείνη τη διάταξη δέχτηκε το Ευαγγέ­
λιο έναν και τον Ίδιο ιερέα και Βασιλιά διδάσκαλο. Γιατί ο 
Χριστός είναι και τα δύο… Και είναι αναγκαίο σε αυτούς 
που ανήκουν σε Αυτόν, που είναι μαζί Βασιλιάς και  ιερέ­
ας, να είναι γένος εκλεκτό μαζί και βασίλειο και ιεράτευ­
μα. Γιατί Αυτός που γέννησε τις δύο αρχές, είναι ανάγκη 
και  αυτοί  να  είναι  από  Βασιλιά  γένος  βασιλικό  και  από 
Ιερέα ιεράτευμα”». 
     Και επεξηγώντας ο κ. Τρεμπέλας τον ανωτέρω παλαιό 
σχολιαστή, γράφει: «Ο παλαιός σχολιαστής δηλαδή, βασί­
ζεται  πάνω  στην  πνευματική  αναγέννηση  των  Χριστια­
νών, που παρέχεται μέσω του Ιησού Χριστού και ανυψώ­
νει σε τέκνα Θεού όλους που μέσω της πίστης λαμβάνουν 
Αυτόν.  Όλοι  αυτοί  είναι  γένος  εκλεκτό,  γιατί  όπως  και  ο 
απολογητής  Αριστείδης,  ο  οποίος  ήκμασε  κατά  τον  2ο 
αιώνα,  τονίζει στην απολογία του:  “Οι Χριστιανοί γενεα­
λογούνται  από  τον  Κύριο  Ιησού  Χριστό”  (Κεφ.  ΙΙ  και  ΧΥ). 
Ως εξ Αυτού λοιπόν καταγόμενοι, φέρουν και τις δύο αρ­
χές και ιδιότητες Αυτού που πνευματικά γέννησε αυτούς. 
Και όπως Εκείνος είναι βασιλεύς μαζί και ιερέας, έτσι και 
οι απόγονοι Αυτού, το εκλεκτό γένος των Χριστιανών, εί­
ναι  βασιλείς  και  ιερείς, όπως συμμαρτυρεί  και  ο  θείος  Ι­
ωάννης  στην  Αποκάλυψή  του,  λέγοντας:  “καὶ ἐποίησεν 
ἡμᾶς βασιλείαν, ἱερεῖς – Και έκανε εμάς βασιλεία και ιε-
ρείς” (Αποκ.1:6).  Ο  θείος  Αυγουστίνος  βασίζεται  σε  άλλη 
άποψη για να εξηγήσει τις σύμφωνα με τον θείο Πέτρο τις 
ιδιότητες  αυτές  των  Χριστιανών…  “Όλοι  είναι  ιερείς,  ε­
πειδή  είναι  μέλη  του  ενός  Ιερέα”.  Στηρίζεται  δηλαδή  επί 
της  ενσωμάτωσης  των  Χριστιανών  στον  Χριστό.  Εφόσον 
οι Χριστιανοί είναι μέλη του Ιησού Χριστού, ο δε Ιησούς 
είναι ο ένας και Αιώνιος ιερέας, άρα και οι Χριστιανοί που 
αποτελούν το πνευματικό Σώμα Αυτού, είναι ιερείς». 
     Και  συνεχίζοντας  ο  κ.  Τρεμπέλας  γράφει  για  τον  Ιου­
στινιανό τον φιλόσοφο, που ήκμασε τον 2ο αιώνα  (ερμη­
νευτικά  σχόλια  του  οποίου  παραθέσαμε  στην  τρίτη  επι­



51 

 

στολή), ότι και αυτός από άλλη άποψη  τα ίδια υποστηρί­
ζει,  καθώς  επίσης  και  ο  Χρυσόστομος  και  ο  Ισίδωρος  ο 
Πηλουσιώτης (“Οι Λαϊκοί στην Εκκλησία”, σελ.33­37). 
     Ο  κ.  Τρεμπέλας  είναι  πολυγραφότατος  και  θεωρείται 
από  την  Ορθόδοξη  Εκκλησία  ως  αυθεντία.  Συνεπώς,  αν 
απορρίψεις τις δικές μου απόψεις, είναι λογικό να απορ­
ρίψεις και του κ. Τρεμπέλα, στου οποίου τα χέρια το Κρά­
τος και η Εκκλησία έχουν εμπιστευτεί έναν κλάδο της Θε­
ολογικής  επιστήμης.  Ο  κ.  Τρεμπέλας,  άλλωστε,  επικαλεί­
ται τους πατέρες και όσα εν προκειμένω υποστηρίζει, επι­
βεβαιώνονται από αυτούς. 
     Η  ερμηνεία  του  θέματος,  αγαπητέ  μου  συνάδελφε,  με 
όσα ανωτέρω αναφέρω, είναι σαφέστατη και ακριβής. 
     Ο Θεός λοιπόν δεν μεροληπτεί. Αναγνωρίζει και παρέ­
χει σε όλους τους πιστούς τα ένδοξα προνόμια του βασιλιά 
και  του  ιερέα,  μέσω  των  οποίων  προσδιορίζει  τη  θέση 
τους  ως  λατρευτές,  χωρίς  καμία  απολύτως  διάκριση,  με­
ταξύ κλήρου και λαού. Αλλά όταν νόθευσαν την ποιότητα 
των Χριστιανών και τα στοιχεία της λατρείας, τότε η Εκ­
κλησία δέχτηκε κοσμικές διακρίσεις και χωρίστηκε σε δύο 
τάξεις,  στον  κλήρο  (ιερείς)  και  το  λαό.  Και  έτσι  έχουμε 
σήμερα το  ιερατείο, που αποτελεί δογματικά την “ποιμέ­
νουσα  εκκλησία”,  το  “αφεντικό”,  το  οποίο  στέκεται  υπε­
ράνω  του  άλλου  σώματος  ως  δεσπότης  και  ιεροκράτης 
[ιεροκρατία: η πολιτική και κοινωνική κυριαρχία των κληρι-

κών], με την κακή βέβαια έννοια της λέξης.  Ο Λόγος του 
Θεού όμως απορρίπτει  εκ  θεμελίων  αυτή  την  κάκιστη  ά­
ποψη  και  θέση  του  πράγματος,  γιατί  λέει  τα  εξής  για  ό­
λους τους πιστούς:  «Ὑμεῖς δέ ἐστε σῶμα Χριστοῦ – Εσείς 
όμως είστε σώμα Χριστού» (Α΄Κορ.12:27). Επίσης, λέει: «ὁ 
Χριστὸς κεφαλὴ τῆς ἐκκλησίας, καὶ αὐτός ἐστι σωτὴρ τοῦ 
σώματος – ο Χριστός είναι κεφαλή της Εκκλησίας, και 
Αυτός είναι σωτήρας του σώματος» (Εφεσ.5:23). 
     Οι  επίσκοποι  ή  πρεσβύτεροι  ή  ποιμένες  και  διάκονοι, 
είναι εντεταγμένοι στο ένα σώμα της Εκκλησίας ως υπη­
ρέτες, χωρίς κανένα ιδιαίτερο αξίωμα, για την πνευματική 



52 

 

και εύρυθμη  [με ωραίο ρυθμό] Χριστιανική πορεία, για τη 
διατήρηση  της  εκκλησιαστικής  ευταξίας  και  όχι  σαν  δε­
σπότες και κατακτητές. Και τους πρεσβυτέρους αυτούς ή 
ποιμένες  ή  επισκόπους  εκλέγει  ο  Κύριος,  προικίζοντας 
αυτούς με τα απαραίτητα εφόδια, προσόντα και χαρίσμα­
τα, τα οποία απαιτούνται για την υπηρεσία της Εκκλησί­
ας,  για  να  είναι  αληθινοί  διάκονοι  της  Καινής  Διαθήκης, 
όχι  του  γράμματος,  αλλά  του  πνεύματος.  Με  τα  από  τον 
Κύριο  χαρίσματά  τους,  διακρίνονται  ως  ικανοί  για  την 
υπηρεσία  της  Εκκλησίας  και  τα  μέλη  τούς  δέχονται  ως 
από τον Θεό ορισθέντες. 
     Για  να  είμαστε  όμως  ειλικρινείς,  αγαπητέ  μου  συνά­
δελφε, αυτό δεν συμβαίνει στην Ορθόδοξη Εκκλησία. Αλ­
λά  όπως  από  τον  άμβωνα  είπε  και  ο  Αρχιμανδρίτης  Αυ­
γουστίνος Καντιώτης: «Παίρνει ο βουλευτής κάποιον από 
το  αυτί,  τον  πηγαίνει  στον  Δεσπότη,  και  του  λέει:  “Κάνε 
μού τον παπά”. Ο Δεσπότης τον τυλίγει με ένα μαύρο κά­
μποτο  [ύφασμα απλής ύφανσης] και να’τος παπάς έτοιμος. 
Είναι  παπάς  αυτός;»  Και  προσθέτει  ο  επίσης  Ορθόδοξος 
θεολόγος  Π.  Κολεσίδης  τα  εξής  χαρακτηριστικά:  «Όσο 
υψώθηκε ο ανώτερος κλήρος, τόσο ταπεινώθηκε ο κατώ­
τερος. Λυπούμε όμως να διασαλπίσω τη φανερή αλήθεια, 
γιατί και ο μεν και ο δε αποτελούνται δυστυχώς από παι­
δομαζώματα  και  απόκληρους  της  τύχης.  Και  εκτός  της 
αργυρολογίας και του φανατισμού, τίποτε άλλο δεν έχουν 
να επιδείξουν… Και χάρη της αρχιερατικής Σιμωνίας2 και 
σήμερα ακόμη χειροτονούνται αγράμματοι ζευγαλάδες ως 
παπάδες, και απλά με το ράσο και την αγιαστούρα γίνο­

                                                           
2 Ο όρος “Σιμωνία” εκφράζει την περίπτωση που κληρικός δω­
ροδοκεί για να αποκτήσει ανώτερη θέση στην ιεραρχία της Εκ­
κλησίας, δηλαδή, αγοράζει αξίωμα στην ιεραρχία της Εκκλησί­
ας με χρήματα. Αναφέρεται στον Σίμωνα το Μάγο, στη Σαμά­
ρεια, που πρότεινε χρήματα στον Απόστολο Πέτρο, ώστε να 
μπορεί κι αυτός να κάνει θαυματουργικά σημεία (δες Πράξεις 
8:9­24). 



53 

 

νται  σεβαστοί  και  μακάριοι…  Αρκεί  να  φέρει  κάποιος 
πολλά  χιλιάρικα  και  αμέσως  μεταμορφώνεται  σε  ερίτιμο 
[πολύτιμο] παπά που ευλογεί, αγιάζει και χρήματα στοιβά­
ζει» (“Υπόμνημα”, σελ.7). 
     Όχι λοιπόν αυτά, αγαπητέ μου! Αυτά δεν διδάσκονται 
από  το  Λόγου  του  Θεού.  Φοβήσου  τον  Θεό!  Στώμεν  κα­
λώς! Τα προνόμια, που δίνει ο Θεός στο λαό Του, εμείς οι 
ιερωμένοι δεν έχουμε κανένα απολύτως δικαίωμα να του 
τα στερήσουμε και να τα οικειοποιηθούμε σαν ιεροκράτες 
[ιεροκρατία: η πολιτική και κοινωνική κυριαρχία των κληρι-

κών].  Πρόσεξες  τι  γράφει  ο  κ.  Τρεμπέλας;  Όλοι οι  ενσω­
ματωμένοι  στην  Εκκλησία  πιστοί,  ΕΙΝΑΙ  ΣΩΜΑ  ΙΕΡΕΩΝ, 
για να λειτουργεί καθένας, γράφει αλλού, ο ίδιος στο σώ­
μα του και στην ψυχή του. 
     Συμφωνείς; Αν όχι, τα παράπονά σου στους κ. κ. Τρε­
μπέλα και Κολεσίδη. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



54 

 

ΕΠΙΣΤΟΛΗ 6η 
 
     Αγαπητέ εν Κυρίω. 
 

     Στην προηγούμενη επιστολή μου σε αποκάλεσα συνά­
δελφο και αυτό θα σου γέννησε απορίες και θα σε οδήγη­
σε σε σκέψεις. Είμαι λοιπόν συνάδελφός σου. Αλλά τα κα­
κώς  κείμενα  στην  Εκκλησία  και  οι  δεσποτισμοί  των  Δε­
σποτάδων,  με  ώθησαν  να  αλλάξω  πορεία,  να  διαχωρίσω 
τη  θέση  μου  και  τις  ευθύνες  μου  και  με  πόνο  να  γράφω 
και να υψώνω τη φωνή μου προς εσάς τους συναδέλφους 
μου,  καλώντας  τούς  πάντες  σε  μετάνοια  και  επιστροφή 
στην  κατά  το Σύμβολο  της  Πίστεως  “Αποστολική  Εκκλη­
σία” και έρευνα και μελέτη του θείου Λόγου, ο οποίος δύ­
ναται  να  λύσει  κάθε  απορία,  να  βεβαιώσει  το  ορθό  και 
δίκαιο και να τοποθετήσει την αλήθεια στη θέση της. Κι­
νούμενος  λοιπόν  από  τα  αισθήματα  αυτά,  είναι  φανερό 
ότι  δεν  είμαι  εχθρός  της  Εκκλησίας,  αλλά  καλός  φίλος· 
«ὑμεῖς φίλοι μού ἐστε, ἐὰν ποιῆτε ὅσα ἐγὼ ἐντέλλομαι ὑμῖν. 
οὐκέτι ὑμᾶς λέγω δούλους, ὅτι ὁ δοῦλος οὐκ οἶδε τί ποιεῖ 
αὐτοῦ ὁ κύριος· ὑμᾶς δὲ εἴρηκα φίλους, ὅτι πάντα ἃ ἤκουσα 
παρὰ τοῦ πατρός μου ἐγνώρισα ὑμῖν – Εσείς είστε φίλοι 
Μου, αν κάνετε όσα Εγώ δίνω εντολή σ’ εσάς. Δεν σας λέω 
πια δούλους, γιατί ο δούλος δεν ξέρει τι κάνει ο κύριός 
του. Εσάς όμως σας έχω πει φίλους, γιατί όλα όσα άκουσα 
από τον Πατέρα Μου τα έκανα γνωστά σ’ εσάς» (Ιν. 15:14­
15). 
     Με όσα γράφω και κηρύττω δεν στρέφομαι με κανένα 
τρόπο εναντίον της Εκκλησίας, αλλά εναντίον εκείνων, τα 
οποία  δεν  θέσπισαν  οι  Απόστολοι  του  Κυρίου  και  αυτοί 
που διαδέχτηκαν αυτούς Αποστολικοί Εργάτες του Ευαγ­
γελίου,  αλλά  είναι  μεταγενέστερες  ανθρώπινες  προσθή­
κες. 
     Αν  με  παρακολουθείς  με  ενδιαφέρον,  και  χωρίς  ερευ­
νητικό  πνεύμα  προκαταλήψεων,  θα  διακρίνει,  ότι,  όσον 
αφορά το σοβαρό υπό εξέταση θέμα,  “ΤΟ  ΒΑΣΙΛΕΙΟΝ ΙΕ­



55 

 

ΡΑΤΕΥΜΑ”,  αποφεύγω  όσο  το  δυνατόν  να  εκφέρω  δικές 
μου απόψεις. Αφήνω να μιλούν οι Πατέρες της Εκκλησίας 
και άλλα έγκυρα στόματα της Ορθοδοξίας, τα οποία, όσο 
και  αν  προσπάθησαν  να  δικαιολογήσουν  την  αδικαιολό­
γητη  σε  κληρικούς  “ειδική  ιεροσύνη”,  δεν  μπόρεσαν  να 
παρακάμψουν την αλήθεια, την οποία παραλλήλως κατα­
χωρούν  και  κάθε  ειλικρινής  ερευνητής,  μπορεί  να  παρα­
τηρήσει διάχυτη στα συγγράμματά τους. 
 

Η λάμψη του φωτός 
 

     Ως συμπέρασμα των όσων ο Αρχιμανδρίτης Αυγουστί­
νος Καντιώτης είπε, και ο κ. Π. Κολεσίδης στο “Υπόμνη­
μά”  του  έγραψε  –  αποσπάσματα  των  οποίων  παρέθεσα 
στην  προηγούμενη  επιστολή  μου,  αλλά  και  από  όσα  εκ 
πείρας γνωρίζουμε, μπορούμε να πούμε, ότι ο κλήρος της 
Ορθόδοξης  Εκκλησίας  προέρχεται  από  λαό,  στερούμενο 
της  Χάρης  και  των  ευλογιών  του  Θεού.  Όχι,  μόνο,  αλλά 
προερχόμενος ο κλήρος από έναν λαό, ο οποίος εν πολλοίς 
είναι  αδιάφορος,  άθεος  και  αγνοεί  τελείως  την  Σωτήρια 
γραμμή την οποία χαράζει ο Λόγος του Θεού, είναι τελεί­
ως  άτοπο  να  νομίζουμε  ότι  από  το  λαό  αυτό  μπορεί  να 
σχηματιστεί και να υφίσταται ο ιερατικός κλήρος, που κα­
τά τη Δογματική άποψη της Εκκλησίας, είναι “Ταμειούχος 
της θείας Χάρης”. Αλλά, ας αφήσουμε να συνεχχίσει ο κ. 
Παναγιώτης  Τρεμπέλας  το  υπό  εξέταση  θέμα,  “ΤΟ  ΒΑΣΙ­
ΛΕΙΟ ΙΕΡΑΤΕΥΜΑ”, το οποίο, όπως και οι πρώτοι Χριστια­
νοί  συγγραφείς  και  Πατέρες  δέχονται,  υποστηρίζει  εν 
προκειμένω  και  με  απόλυτη  βεβαιότητα  τονίζει,  ότι  το 
θείο δίκαιο είναι καθιδρυμένο σε όλο το πλήρωμα της Εκ­
κλησίας.  Ιδού  λοιπόν  στη  συνέχεια,  τι  υποστηρίζει  ο  κ. 
Τρεμπέλας: 
     «Είμαστε λοιπόν “βασίλειο  ιεράτευμα”. Και η ιδιότητα 
αυτή  καταχωρείται  σε  όλα  τα  μέλη  του  εκκλησιαστικού 
πληρώματος»  (“Οι  Λαϊκοί  στην  Εκκλησία”,  σελ.37).  Και  για 
να δώσει σαφέστερα την έννοια της ιεροσύνης, ο κ. Τρε­



56 

 

μπέλας,  η  οποία  με  το  θείο  δίκαιο  ανήκει  σε  όλους  τους 
αναγεννημένους  πιστούς,  γράφει  στις  σελίδες  68­71  του 
βιβλίου  του:  «Οι  τίτλοι  “βασίλειο  ιεράτευμα”,  “λαός  πε­
ριούσιος”, “έθνος άγιο”, δόθηκαν μεν και τους Ιουδαίους, 
αλλά εκεί αυτά ήταν απλοί τύποι, ενώ στους Χριστιανούς 
οι  ονομασίες  αυτές  εκπροσωπούν  την  αλήθεια  και  την 
πραγματικότητα». Και μέσω αυτών ο κ. Τρεμπέλας ερμη­
νεύει  μία  χαρακτηριστική  εν  προκειμένω  φράση  του  Ι­
ωάννου  Χρυσοστόμου,  που  λέει:  «Εκείνα  μεν  ως  τύπο, 
αυτά  δε  ως  αλήθεια,  φυλάσσουν  κάποια  ομωνυμία,  αλλά 
όχι συνωνυμία»  (Ομιλία  ιδ’  Ιωάννου). Στη συνέχεια δε επι­
καλείται και παράδειγμα το οποίο χρησιμοποίησε ο Χρυ­
σόστομος, και το οποίο παραθέτω ως έχει: «Για το έργο, 
παράδειγμα,  καλλιτέχνη  ζωγραφικής  και  το  σχεδιάγραμ­
μα, το οποίο ο καλλιτέχνης ζωγράφος σχεδιάζει σύροντας 
τις γραμμές με χρώμα μαύρο, λέγεται άνθρωπος. Και όταν 
έπειτα πάνω στο σχεδιαγράφημα τούτο επιθέσει τα χρώ­
ματα και αποτελειώσει με αυτά τη ζωγραφική εικόνα, το 
ίδιο όνομα αποδίδει στον χαμένο πίνακα. Το πρώτο όμως 
ήταν τύπος και σχέδιο, το τελευταίο δε μόνο ενσωματώνει 
την  αλήθεια  και  το  πλήρες  καλλιτεχνικό  έργο.  Τούτο  το 
ίδιο συμβαίνει και με τους ανδριάντες. Και το πρόπλασμα, 
που  από  πηλό  φιλοτεχνείται  από  τον  καλλιτέχνη,  και  το 
ίδιο αποτέλεσμα είτε από χρυσό ή μάρμαρο έργο, ανδριά­
ντες λέγονται. Αλλά το πήλινο πρόπλασμα ήταν απλός τύ­
πος,  ενώ  το  μόνιμο  και  πράγματι  καλλιτεχνικό  έργο,  το 
οποίο θα τοποθετηθεί στην αρμόζουσα θέση για να θαυ­
μάζεται και από τους  μεταγενέστερους,  είναι το χρυσό ή 
το μαρμάρινο». 
     «Βασισμένος σε αυτά ο θείος Πατέρας συνάγει το συ­
μπέρασμά  του,  που  είναι  σαφές  και  κατηγορηματικό… 
ακούμε τον τίτλο βασίλειο  ιεράτευμα (βασιλικό  ιερατείο) 
να  αποδίδεται  και  στους  Ιουδαίους  της  Παλαιάς  Διαθή­
κης. Από  την  ταυτότητα  αυτή  των  ονομάτων,  δεν  πρέπει 
να παρασυρθούμε και να νομίσουμε ότι με την ίδια έννοια 
αποδίδεται  η  ονομασία  αυτή  και  στους  δύο  τους  λαούς. 



57 

 

Βέβαια οι ονομασίες αυτές έχουν σχέση και συγγένεια με­
ταξύ τους. Και δεν είναι εντελώς ξένοι οι Ιουδαίοι των ιδι­
οτήτων, τις οποίες έχουν οι Χριστιανοί ως βασίλειο  ιερά­
τευμα. Αλλά οι Ιουδαίοι είχαν τον τύπο μόνο και τη σκιά, 
ενώ  στους  Χριστιανούς  κληροδοτήθηκε  η  αλήθεια  και  η 
πραγματικότητα. Και όπως η σκιά δεν είναι εντελώς ξένη 
προς το σώμα, από το οποίο αυτή προβάλλεται, έτσι και η 
ονομασία βασίλειο ιεράτευμα δεν είναι εντελώς ξένη από 
την  πραγματικότητα,  την  οποία  εκπροσωπεί  η  ίδια  ονο­
μασία από τους Χριστιανούς. Τι είναι όμως η σκιά σε σχέ­
ση με το σώμα που την εκπέμπει; Είναι εικόνα ασύλληπτη 
και  χωρίς  πραγματικό  περιεχόμενο,  σε  αντίθεση  με  το 
σώμα το οποίο είναι μεστό πραγματικότητας, περιεχομέ­
νου και ζωής». 
     Επιθυμώντας να διατυπώσει ο κ. Τρεμπέλας σαφέστε­
ρη και με καλή εν προκειμένω πρόθεση να θέσει ακριβέ­
στερα την αλήθεια ότι τα ανωτέρω χαρίσματα είχαν δοθεί 
μόνο ως τίτλοι τιμής στους Ιουδαίους, ενώ στους Χριστια­
νούς  έγιναν  πραγματικότητα,  επικαλείται  δύο  σχετικά  ι­
στορικά  της  Παλαιάς  Διαθήκης.  Το  πρώτο  αναφέρεται 
στην υπερήφανη ανταρσία των Κορέ, Δαθάν και Αβειρών 
κλπ,  οι  οποίοι  δυνάμει  του  τίτλου  «πάντες ἅγιοι, καὶ ἐν 
αὐτοῖς Κύριος – όλοι είναι άγιοι, και σε αυτούς είναι ο Κύ-
ριος», αξίωσαν να προσφέρουν θυσία ενώπιον της Σκηνής 
του Μαρτυρίου και το αποτέλεσμα ήταν σκληρό «ἠνοίχθη 
ἡ γῆ καὶ κατέπιεν αὐτοὺς – άνοιξε η γη και κατάπιε αυ-
τούς» (Αριθ.16:32­35). Το  δεύτερο αναφέρεται στην ευσε­
βή προσπάθεια του Οζά, να συγκρατήσει την Κιβωτό του 
Κυρίου, η οποία επρόκειτο ν πέσει από την άμαξα. Επειδή 
όμως δεν ήταν  ιερέας, λέει η Γραφή: «καὶ ἐθυμώθη ὀργῇ 
Κύριος τῷ ᾿Οζά, καὶ ἔπαισεν αὐτὸν ἐκεῖ ὁ Θεός, καὶ 
ἀπέθανεν ἐκεῖ παρὰ τὴν κιβωτὸν τοῦ Κυρίου ἐνώπιον τοῦ 
Θεοῦ – Kαι θύμωσε η οργή του Kυρίoυ με τον Oζά, και 
χτύπησε αυτόν εκεί ο Θεός, και πέθανε εκεί δίπλα στην 
Κιβωτό του Κυρίου ενώπιον του Θεού» (Β’ Βασιλειών 6:7). 



58 

 

     Βλέπεις λοιπόν, αγαπητέ συνάδελφέ  μου, πόσο σαφής 
είναι  ο  Χρυσόστομος  και  ο  επικαλούμενος  αυτόν  κ.  Π. 
Τρεμπέλας, στο θέμα των ουράνιων χαρισμάτων; Βλέπεις 
ότι με παραδείγματα αποδεικνύει ο Χρυσόστομος, ότι  το 
χάρισμα  της  ιεροσύνης  ως  τύπος  μόνο  είχε  δοθεί  στους 
Ιουδαίους, ενώ στους Χριστιανούς το χάρισμα αυτό έγινε 
πραγματικότητα; Και τούτο είναι φυσικό, ως από τη φυ­
σική σχέση του Χριστού με τους οπαδούς Του. Ο Χριστια­
νός είναι μέρος του σώματος,  του οποίου κεφαλή είναι ο 
Χριστός.  Γι’  αυτό,  άλλωστε,  γράφει  και  ο  απ.  Παύλος: 
«μέλη ἐσμὲν τοῦ σώματος αὐτοῦ – μέλη είμαστε του σώμα-
τος Αυτού» (Εφεσ.5:30). Ο Χριστιανός έχει στενή σχέση με 
τον Χριστό, όπως η κληματαριά με τα κλήματα. Και για να 
δείξει ο Κύριός μας τη φυσική αυτή ενότητά Του με τους 
πιστούς,  είπε:  «ἐγώ εἰμι ἡ ἄμπελος, ὑμεῖς τὰ κλήματα – 
Εγώ είμαι η άμπελος, εσείς τα κλήματα» (Ιν.15:5). 
     Η  φυσική  λοιπόν  αυτή  ενότητα  του  Χριστού  με  τους 
οπαδούς  Του  αποδεικνύει  πλήρως,  ότι  δεν  είναι  μόνο  ο­
παδοί Του, ή ακόλουθοί Του, ή Μαθητές Του, αλλά είναι 
κάτι περισσότερο από αυτά, είναι μέλη Του. Και τα μέλη 
αυτά δεν έχουν απλά μία σχέση με Αυτόν, αλλά συνταυτί­
ζονται  όπως  τα  μέλη  με  το  σώμα  και  τα  κλήματα  με  την 
κληματαριά.  Αυτά  λοιπόν  τα  μέλη  του  Αρχιερέα  Ιησού 
Χριστού, κατά φυσικό πλέον κανόνα τον οποίο κανείς  ε­
χέφρων δεν μπορεί να αμφισβητήσει, είναι όλοι Χριστια­
νοί­ αναγεννημένοι,  ιερείς και βασιλείς, όπως σαφώς το­
νίζει  ο  Ωριγένης,  ο  Τερτυλλιανός,  ο  Χρυσόστομος,  ο  Αυ­
γουστίνος, κ.α. 
     Όπως εσύ, αδελφέ μου, προερχόμενος από την οικογέ­
νεια Σωτηρόπουλου, είσαι μέλος του φυσικού σου πατέρα 
και λέγεσαι Σωτηρόπουλος, με τον ίδιο τρόπο και οι Χρι­
στιανοί, ως μέλη του Σώματος και των οστών του Αρχιε­
ρέα Χριστού, είναι βασιλείς­βασίλειο  ιεράτευμα, δηλαδή, 
βασιλικό ιερατείο. Πολύ χαρακτηριστική είναι και η γνώ­
μη  του  ιερού  Αυγουστίνου  επί  του  θέματος  αυτού.  Δεν 
υπάρχει κανείς μεταξύ αυτών που πιστεύουν, ο οποίος να 



59 

 

αμφιβάλλει  για  το  ότι  η  ιουδαϊκή  ιεροσύνη  ήταν  πρωτύ­
πωση  του  μέλλοντος  βασιλικού  ιερατεύματος,  που  είναι 
στην Εκκλησία και στο οποίο καθιερώνονται όλοι εκείνοι, 
οι  οποίοι  ανήκουν  στο  Σώμα  του  Χριστού,  του  Υψίστου 
και αληθινού Κυρίαρχου των ιερέων. 
     Μπροστά  στα  μυστήρια  αυτά,  αδελφέ  μου,  σιγεί  κάθε 
γλώσσα  και  μόνο  όσοι  αισθάνονται  ευγνωμοσύνη  στον 
Δοτήρα  των  χαρισμάτων  αυτών  υψώνουν  φωνή  ευχαρι­
στίας και ευγνωμοσύνης προς Αυτόν. Κανένας συγγραφέ­
ας των πρώτων αιώνων δεν μιλά περί “ειδικής ιεροσύνης” 
κληρικών  ιεροπαπάδων  του  “προκρουστικού  ζουρλομαν­
δύα… του θυμιατού με τα σκέρτσα του τζιγκήρ τζιγκήρ και 
της ρασοκαλυμμαυχοκοτσιδοφορίας”. Ούτε γίνεται λόγος 
για τα “παπαδικά τερτίπια,  των μεγάλων και  μικρών πα­
ρακλήσεων, των μεγάλων και μικρών αγιασμών, ούτε περί 
αγιαστούρας,  χάρη  αργυρολογίας”.  Ούτε  λέγεται  τίποτα 
για  τους  “χρυσοφόρους και  μιτροπατεριτσοφόρους  Αρχι­
ερείς”. 
     Ευχαριστώ τον Θεό μου, που με βοήθησε μέσω του Λό­
γου  Του  και  της  ιστορίας  να  ανακαλύψω  την  ορθότητα 
των αληθειών,  τις οποίες υποστηρίζω και τις οποίες βλέ­
πω, ότι πριν από εμένα άλλοι περισσότερο τις υποστήρι­
ξαν  γραπτά  και  προφορικά,  ότι  όλοι  οι  αναγεννημένοι 
Χριστιανοί έχουν το χάρισμα της ιεροσύνης με το δικαίω­
μα της ελεύθερης προσαγωγής προς το Θρόνο της Χάρης 
του  Θεού  και  σύμφωνα  με  τη  Γραφική  επίσης  μαρτυρία, 
κάθε  Χριστιανός  είναι  και  ναός  του  Θεού…  και  ως  ναός 
του  Θεού,  είναι  και  ιερέας  του  ναού  τούτου,  για  να  ιε­
ρουργεί καθένας στο σώμα του και στην ψυχή του. Αυτά 
είναι τα μεγάλα θέλγητρα της αγάπης του Θεού προς τον 
αμαρτωλό που δέχεται τον Χριστό και το θάνατό Του, ως 
το μοναδικό μέσω της εξιλέωσής του προς τη θεία Δικαιο­
σύνη. 
 
 



60 

 

ΕΠΙΣΤΟΛΗ 7η 
 
     Αγαπητέ εν Κυρίω. 
 

     Θεώρησα υποχρέωσή μου να σου αποκαλύψω τον εαυ­
τό  μου,  στην  προηγούμενη  επιστολή  μου,  για  να  μη  βρί­
σκεσαι  σε  καμία  απορία  και  ανησυχία.  Ως  εκ  τούτου,  α­
ντιλαμβάνεσαι  ότι  έχω  ίδια  αντίληψη  για  να  βαριά  και 
δυσπρόσιτα επίθετα των κληρικών, για τα οποία έγραψα 
προηγουμένως. Οι τίτλοι και τα επίθετα αυτά, “τα παπα­
δικά  τερτίπια  και  σκέρτσα”, δεν  είναι  δικής  μου  έμπνευ­
σης, αλλά είναι άλλων κληρικών και θεολόγων. Στα συγ­
γράμματα αυτών υπάρχουν ορθές παρατηρήσεις και σκέ­
ψεις, τις οποίες εν καιρώ θα επικαλεστώ. 
     Με  λύπη  όμως,  ήρθα  στην  ανάγκη  να  αντιγράψω  και 
να  επικαλεστώ  τους  βαρείς  αυτούς  τίτλους  και  τα  αντι­
Βιβλικά  επίθετα  με  τα  οποία  έγκυρα  στόματα  της  Ορθο­
δοξίας στόλισαν τους κληρικούς τους, γιατί από αυτά φαί­
νονται ότι τα μέσα που θεωρούνται ως απαραίτητα για τη 
λατρεία του Θεού, δεν είναι αρεστά και σε αυτούς ακόμα 
τους  Ορθοδόξους,  λαϊκούς  και  κληρικούς,  που  έχουν  εμ­
βαθύνει στην αλήθεια του Ευαγγελίου. 
 

Οι παπαδικοί στολισμοί είναι μώμος  

στη διακονία του Ευαγγελίου 
 

     Τα  “παπαδικά”  αυτά  “τερτίπια”  έκαναν  να  λησμονή­
σουν οι άνθρωποι τη θέση που πρέπει να έχουν οι ποιμέ­
νες τους στο Σώμα της Εκκλησίας, θέση αποστολικού χα­
ρακτήρα. Το αποτέλεσμα των “παπαδικών” αυτών “τερτι­
πιών”  είναι  να  στερηθούν  οι  ποιμένες  ή  μάλλον  να  αφή­
σουν μόνοι τους τούς ιερογραφικούς τίτλους και αξιώματα 
του  Αποστόλου,  Προφήτη,  Διδασκάλου,  Ευαγγελιστή, 
κλπ.  («καὶ αὐτὸς ἔδωκε τοὺς μὲν ἀποστόλους, τοὺς δὲ 
προφήτας, τοὺς δὲ εὐαγγελιστάς, τοὺς δὲ ποιμένας καὶ 
διδασκάλους, πρὸς τὸν καταρτισμὸν τῶν ἁγίων εἰς ἔργον 



61 

 

διακονίας, εἰς οἰκοδομὴν τοῦ σώματος τοῦ Χριστοῦ – Και 
Αυτός έδωσε άλλους αποστόλους, άλλους προφήτες, άλ-
λους ευαγγελιστές, άλλους ποιμένες και διδασκάλους, για 
τον καταρτισμό των αγίων, σε έργο διακονίας, στην οικο-
δομή του σώματος του Χριστού» Εφεσ.4:11­12), και να οι­
κειοποιηθούν  δικούς  τους  τίτλους  και  αξιώματα,  για  τα 
οποία, τίποτε απολύτως, και με κανένα τρόπο δεν αναφέ­
ρει ο Λόγος του Θεού, η Αγία Γραφή. Εξ αφορμής τούτων, 
βλέπουμε σήμερα τους ποιμένες με τους τίτλους του Πα­
ναγιωτάτου,  Μακαριωτάτου,  Σεμασμιωτάτου,  Θεοφιλε­
στάτου, με τους τίτλους του Πρωθιερέα, Συγγέλου, Πρω­
τοσυγγέλου, Αρχιμανδρίτη, με κάθε οφίκιο και οφικιούχο 
τίτλο,  χωρίς  να  ενθυμούνται  ποτέ  τον  ΘΕΙΟ  ΠΑΥΛΟ,  ο  ο­
ποίος προς Δόξα Θεού χρησιμοποιούσε μόνο τον τίτλο του 
υπηρέτη  και  του  δούλου.  Γι’  αυτό  και  γράφει:  «Οὕτως 
ἡμᾶς λογιζέσθω ἄνθρωπος, ὡς ὑπηρέτας Χριστοῦ – Έτσι ας 
θεωρεί εμάς κάθε άνθρωπος, ως υπηρέτες Χριστού» (Α’ 
Κορ.4:1).  «Παῦλος, δοῦλος Ἰησοῦ Χριστοῦ – Παύλος, δού-
λος του Ιησού Χριστού» (Ρωμ.1:1). 
     Οι τίτλοι και τα εκτός της Αγίας Γραφής αποδιδόμενα 
αξιώματα και οφίκια στους κληρικούς­ιερείς, άλλαξαν και 
παραμόρφωσαν  τη  Χριστιανική  σκέψη.  Και  σήμερα  αν 
θελήσει  κάποιος  να  θίξει  τους  χωρίς  θεμέλιο  πάνω  στο 
Λόγο  του  Θεού  τίτλους  των  κληρικών,  θεωρείται  αιρετι­
κός. Αλλά ευτυχώς που και καθηγητές των Πανεπιστημί­
ων όπως ο κ. Τρεμπέλας κάνουν ορθές παρατηρήσεις στο 
θέμα  αυτό.  Έτσι,  ο  κ.  Τρεμπέλας  γράφει  στο  βιβλίο  του 
“Οι Λαϊκοί στην Εκκλησία”: «Οι αντιγραφικοί τίτλοι ανά­
γκασαν και  τον διδάσκαλο του Γένους Αδαμάντιο Κοραή 
με αγανάκτηση να γράψει στις επιστολές του Α’ 197: “Α­
παίδευτοι και άθλιοι Γραικίσκοι, χάσανε τα γένια και κα­
ταγίνονται  με  αυτά  που  δεν  χρησιμεύουν  πια,  τα  χτένια. 
Τίποτε  άλλο δεν  είναι,  παρά  χτένια,  τα οποία  εκδηλώνο­
νται με επίθετα Παναγιώτατοι, Σεβασμιώτατοι…”» 
     Όλα τα αξιώματα και οι  τίτλοι που έλαβαν μόνοι τους 
οι  κληρικοί  κάλυψαν  το  Πρόσωπο  του  Θεού,  και  έτσι  ο 



62 

 

Θεός δεν αποκαλύπτεται σε αυτούς, γιατί όλα αυτά, πλαι­
σιώνονται  με  μάταιες  απαιτήσεις,  εγωισμούς,  υπερηφά­
νειες,  με  δαιμονικές  καυχήσεις  και  αντι­Βιβλικές  δικαιο­
λογίες. Έτσι, ο κληρικός σήμερα δεν μπορεί να προχωρή­
σει στο μέσο ενός κόσμου, που σε όλες τις πτυχές της ζωής 
αναδεικνύει τα ίχνη της αμαρτίας. Όλη αυτή η κατάσταση 
φανερώνει ότι οι κληρικοί­ιερείς δεν διδάχτηκαν και δεν 
ασκήθηκαν από το Πνεύμα του Θεού, και επομένως, δεν 
αναπαύονται και δεν χαίρουν στα ταπεινά αλλά ουρανό­
πλαστα  αξιώματα  και  χαρίσματα  που  δίνει  ο  Λόγος  του 
Κυρίου. Και όταν η καρδιά εγκαταλείψει την πραγματικό­
τητα του Λόγου του Θεού και ακολουθήσει τον κατήφορο, 
δεν υπάρχουν πλέον γι’ αυτή όρια στο κατρακύλισμα. Και 
το  αποτέλεσμα  όλων  αυτών  είναι  πάρα  πολύ  λυπηρό. Το 
όνομα  του  Θεού  χρησιμεύει  μόνο  για  να  στηρίζονται  “οι 
ξεπεσμένες  αυτές  καρδιές”,  όχι  για  αναζωπύρωση,  αλλά 
για μεγαλύτερη εξύψωση των αντι­Γραφικών και έξω από 
τη Σφραγίδα του Θεού τίτλων και αξιωμάτων τους. 
     Είναι μεγάλη ανάγκη, φίλε μου, να βρουν οι ιεροκράτες 
[ιεροκρατία: η πολιτική και κοινωνική κυριαρχία των κληρι-

κών] την  ανάπαυσή  τους  στον  Λυτρωτή.  Να  παύσουν  να 
τη  ζητούν  σε  έναν  κόσμο,  ο  οποίος  είναι  κάτω  από  την 
κρίση του Θεού. Να αρκεστούν στο αξίωμα του “υπηρέτη” 
και  στον  τίτλο  του  “δούλου”,  όπως  και  ο  θείος  Παύλος. 
Και να ερευνήσουν για να εννοήσουν ότι ο Λυτρωτής και 
Ιδρυτής της Εκκλησίας, δεν έδωσε σε κανέναν απολύτως 
δικαίωμα  να  αγγίζει  του  θεία  Υπουργήματά  Του  και  να 
λάβει  τη  θέση  Του  ή  να  παρεμποδίζει  τη  λειτουργία  του 
Ιλασμού  του  Εσταυρωμένου  πάνω  στη  γη,  την  οποία  “ο 
Πατέρας, μέσω του Υιού, με Πνεύμα Άγιο τελούν”. 
 

Το φως λάμπει 
 
     Το ιερατικό βασίλειο – βασίλειο ιεράτευμα, το χάρισμα 
τούτο  το  οποίο  μονοπωλιακά  κράτησαν  “οι  ιεροκράτες”, 
ανήκει  σε  όλο  το  πλήρωμα  της  Εκκλησίας  (περί του  “δε­



63 

 

σμείν” και “λύειν” των ιερέων, θα μιλήσω αργότερα). Περί 
αυτού, ιδού και πάλι τι γράφει ο κ. Τρεμπέλας: «Βασίλειο 
ιεράτευμα  και  λαός  για  απόκτηση  και  κληρονομιά  του 
Κυρίου κλήθηκε όχι από ανθρώπους, αλλά από το Ίδιο το 
Πνεύμα του Θεού ο λαός αυτών που πιστεύουν… Όταν δε 
τέτοιες  ονομασίες  και  τέτοιοι  χαρακτηρισμοί  παρέχονται 
από τον Ίδιο τον Θεό στο λαό… ο λαός αυτός έχει δικαιώ­
ματα  όχι  από  ανθρώπινο,  αλλά  από  θείο  δίκαιο,  όχι  από 
φυσικό,  αλλά  από  υπερφυσικό  δίκαιο»  (“Οι  Λαϊκοί  στην 
Εκκλησία”, σελ. 32­33). 
     Ο Μέγας και Αιώνιος και Μοναδικός Αρχιερέας Ιησούς 
Χριστός μετέδωσε τα θεία Του χαρίσματα, όχι σε ορισμέ­
νη  τάξη  κληρικών­ιερέων,  αλλά  σε  όλο  το  πλήρωμα  της 
Εκκλησίας.  Συνεπώς,  οι  Χριστιανοί,  ως  μέλη  Εκείνου 
συμμετέχουν  και  στα  τρία  αξιώματα  του  Λυτρωτή  τους: 
Το  διδασκαλικό,  το  ιερατικό  και  το  βασιλικό.  «ὁ δὲ 
βεβαιῶν ἡμᾶς σὺν ὑμῖν εἰς Χριστὸν καὶ χρίσας ἡμᾶς Θεός, ὁ 
καὶ σφραγισάμενος ἡμᾶς καὶ δοὺς τὸν ἀρραβῶνα τοῦ 
Πνεύματος ἐν ταῖς καρδίαις ἡμῶν – Και Αυτός που μας 
στερεώνει μαζί σας στον Χριστό και μας έχρισε, είναι ο 
Θεός· ο Οποίος και σφράγισε εμάς και μας έδωσε τον αρ-
ραβώνα του Πνεύματος μέσα στις καρδιές μας» (Β’  Κορ. 
1:21­22). 
     Ο Ιωάννης ο Χρυσόστομος, ερμηνεύοντας το ανωτέρω 
χωρίο,  το  οποίο  φανερώνει  ότι  όλοι  οι  αναγεννημένοι 
Χριστιανοί  είναι  χρισμένοι  και  σφραγισμένοι  με  το  Άγιο 
Πνεύμα με τα ιερατικά χαρίσματα, λέει: «Και τι είναι χρι­
σμένος και σφραγισμένος; Το Πνεύμα δίνει, με το  Οποίο 
και τα δύο αυτά έκανε, μαζί προφήτες (διδασκάλους) και 
ιερείς και βασιλείς  να εργάζονται. Γιατί με αυτά στον πα­
λαιό καιρό χρίζονταν τα γένη. Αλλά εμείς δεν έχουμε ένα, 
αλλά  τα  τρία  αξιώματα  με  υπεροχή  έχουμε»  (βλέπε  Επι­
στολή 3η).  
     Για να συνεχίζεται πάνω στη γη η ζωή του Ιδρυτή της 
Εκκλησίας από τα μέλη Του, ήταν αναγκαίο τα ανωτέρω 
προνόμια να τα έχουν όλα τα μέλη της Εκκλησίας, ώστε η 



64 

 

ζωή τους να είναι μία συνεχής λατρεία και ορθοδοξία και 
ύμνος προς τον Θεό. Αυτά υποστηρίζει και ο Ωριγένης. Η 
ανάγκη  λοιπόν  του  πράγματος  απαιτούσε  τη  μετάδοση 
των  τριών  αυτών  αξιωμάτων,  του  διδασκάλου,  του  ιερέα 
(όχι  του  ιερέα  του  καλυμμαυχίου)  και  του  βασιλιά,  στα 
μέλη της Εκκλησίας. 
     Αγαπητέ μου φίλε, 
     Ας  πλημμυρίσει  η  καρδιά  μας  από  ευγνωμοσύνη  προς 
τον  Μέγα  Δωρητή,  ο  Οποίος,  στην  άπειρη  ευσπλαχνία 
Του,  όχι  μόνο  πλήρωσε  με  το  θάνατό  Του  το  χρέος  των 
αμαρτιών μας στη θεία Δικαιοσύνη και για εμάς καταδέ­
χτηκε το σταυρό της ντροπής και μέσω του Αίματός Του 
σήμερα έχουμε ελεύθερη την είσοδο στα Άγια των Αγίων 
του  Θεού,  χωρίς  τη  μεσολάβηση  τρίτων  προσώπων  ιερέ­
ων­κληρικών, αγίων και μεσιτών, αλλά μας χορηγεί και τα 
ιερατικά εφόδια ως μέσον για να είναι η ζωή μία συνεχής 
λατρεία  και  δοξολογία  προς  την  ανέκφραστη  καλοσύνη 
και αγάπη Του. 
     Ας  γονατίσει  κάθε  ψυχή,  αγαπητέ  μου,  ενώπιον  του 
Μεγάλου  Αυτού  Δωρητή,  ο  Οποίος  προσέφερε  ό,τι  ήταν 
δυνατόν  να  προσφέρει  μία  άπειρη  αγάπη,  για  να  κάνει 
σίγουρη  την  απολύτρωση  του  αμαρτωλού.  Και  τώρα,  αν 
και  αναλήφτηκε  στους  ουρανούς,  διατηρεί  την  ίδια  ευ­
σπλαχνική  φύση  και  την  ίδια  τρυφερή  και  συμπαθούσα 
καρδιά,  με  απλωμένα  τα  διάτρητα  χέρια  Του,  έτοιμα  να 
δεχτούν  κάθε  αμαρτωλό  και  να  τον  ευλογήσουν.  «προ-
σερχώμεθα οὖν μετὰ παρρησίας τῷ θρόνῳ τῆς χάριτος – 
Ας προσερχόμαστε λοιπόν με παρρησία στο θρόνο της χά-
ρης» (Εβρ.4:16). 
     Η περιοχή του Θρόνου της Χάρης είναι μια πνευματική 
κατάσταση  στην  οποία εισέρχονται  τα  πνεύματα  των  πι­
στών,  με  ελεύθερη  την  είσοδο  να  λατρεύουν  τον  Μέγα 
Δωρητή,  ερχόμενα  σε  επικοινωνία  με  Αυτόν.  Η  περιοχή 
αυτή, είναι η αληθινή Σκηνή, «ἣν ἔπηξεν ὁ Κύριος, καὶ οὐκ 
ἄνθρωπος – την οποία έστησε ο Κύριος, και όχι άνθρω-



65 

 

πος» (Εβρ.8:2). Είναι ο τύπος στον οποίο ο θείος Λυτρωτής 
συνεχίζει την υπηρεσία Του. 
     Προκειμένου  λοιπόν  να  εισέλθουν  στην  περιοχή  αυτή 
τα πνεύματα των πιστών και να λατρεύσουν τον Λυτρωτή 
τους, ή οι αμαρτωλοί να ζητήσουν Χάρη και άφεση, είναι 
απαραίτητο  να  μεσολαβήσουν  ιερείς  με  τα  Μυστήρια;  Ο 
Λόγος  του  Θεού  λέει:  ΟΧΙ.  Γιατί  ΤΟ  ΑΙΜΑ  ΤΟΥ  ΧΡΙΣΤΟΥ, 
μας βάζει όλους τους ιερωμένους στο περιθώριο. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



66 

 

ΕΠΙΣΤΟΛΗ 8η 
 
     Αγαπητέ εν Κυρίω. 
 

     Θρησκευτικές συζητήσεις γύρω από θέματα που θα  έ­
λεγε  κάποιος  ότι  δεν  έχουν  πρακτική  σπουδαιότητα,  τά­
ραξαν με μεγάλο τρόπο την Εκκλησία του Χριστού. 
     Συζητούνταν θέματα, επί των οποίων ο Λόγος του Θεού 
ή σιωπά ή η αποκάλυψη και ερμηνεία τους έμελλε να γίνει 
στους δούλους του Θεού κατά τον μέλλοντα χρόνο. Εξαι­
τίας  αυτών,  βλέπουμε,  ότι  στους  συζητητές  αυτούς  δεν 
υπήρχε σοφία Θεού και οι μικροφιλονικίες πήραν μεγάλες 
διαστάσεις. Αποτέλεσμα αυτών ήταν η σύγκληση των Οι­
κουμενικών  Συνόδων,  οι  οποίες  κατά  τη  μαρτυρία  της  ι­
στορίας,  δεν  συνήλθαν  με  αγαθά  ελατήρια,  προς  αναπύ­
ρωση των πιστών, ενθάρρυνση, παρηγοριά και οικοδομή. 
Δεν συνήλθαν για την προαγωγή της αγάπης και τη Δόξα 
του Θεού. Συνήλθαν με εμπαθή ελατήρια προς κατάκριση 
άλλων Χριστιανών και συναδέλφων τους. Έτσι λοιπόν  α­
ναγκάστηκε  ο  άγιος  Γρηγόριος  ο  Θεολόγος  να  γράψει: 
«Αν  πρέπει  να  γράψω  την  αλήθεια,  αναγκάζομαι  να  πω 
ότι πρέπει να αποφεύγει κανείς κάθε σύλλογο επισκόπων, 
γιατί καμίας Συνόδου το τέλος δεν ήταν καλής ποιότητας 
(δεδομένου  ότι  οι  επίσκοποι  δεν  πολιτεύτηκαν  ενάρετα), 
ούτε είχε καμία Σύνοδο να παραθέσει κάτι ωφέλιμο προς 
λύση των ανωμαλιών» (Επιστολή 130). 
     Και  στη  συνέχεια  έρχεται  ο  Καθηγητής  κ.  Τρεμπέλας 
να  προσθέσει:  «Κατ’  άτυχη  συγκυρία  όλες  οι  Οικουμενι­
κές Σύνοδοι συνήλθαν για κατάκριση, είτε πρεσβυτέρων, 
είτε επισκόπων και μάλιστα πατριαρχών»  (“Οι  Λαϊκοί  στη 
Εκκλησία”, σελ.65­66). 
     Τα  θέματα  όμως  τα  οποία  εμείς  συζητούμε  και  οι  θέ­
σεις,  τις  οποίες  εγώ  υποστηρίζω,  μαρτυρούνται  σαφώς 
από  την Αγία Γραφή  και  επομένως είναι  αποκαλυμμένες 
αλήθειες,  δεν  είναι  ασήμαντες  λεπτομέρειες.  Έχουν  όχι 
μόνο  δογματική,  αλλά  πρωτίστως  πρακτική  σπουδαιότη­



67 

 

τα. Συνεπώς, επιβάλλεται η λεπτομερής συζήτηση και εξέ­
ταση  αυτών.  Παρόλα  αυτά  όμως  και  παρόλο  το  σοβαρό 
ενδιαφέρον που έχει δημιουργήσει η προσπάθειά μου με 
τα υπό συζήτηση θέματα, εντούτοις σε ορισμένους φανα­
τικούς, δεν προάγει την αγάπη και το ειλικρινές ενδιαφέ­
ρον,  να  διδαχθούν.  Δυστυχώς,  έρχομαι  στην  ανάγκη  να 
γράψω γι’ αυτούς ότι σπέρνω σε άγονο αγρό. 
     Η  έλλειψη  ενδιαφέροντος  και  ο  φανατισμός,  ώθησε 
κάποιον  αναγνώστη  να  μου  στείλει  ανώνυμη  επιστολή. 
Αγνόησα όμως ότι πρόκειται για έναν πολύ αγαπητό φίλο. 
Δεν  έχει  να  προσθέσει  κάτι  στα  υπό  συζήτηση  θέματα, 
ανοίγει  όμως  το  δρόμο  για  τη  συζήτηση  νέων  θεμάτων. 
Επίσης,  κάποιος  Δεσπότης  μού  έστειλε  ένα  βιβλίο  και 
διάφορα  φυλλάδια  δικής  του  συγγραφής,  σχετικά  με  τις 
διαφορές που χωρίζουν την Ορθόδοξη από τις ετερόδοξες 
Εκκλησίες.  Είναι  γεμάτα  ύβρεων,  πράγμα  το  οποίο  δεν 
τιμά  τον  συγγραφέα.  Σε  όσα  μελλοντικά  θα  γράψω,  θα 
αποδείξω στον αγαπητό Γέροντα, ότι όχι μόνο δεν βρίσκε­
ται στην αλήθεια, αλλά σε ορισμένα σημεία, ούτε και Ορ­
θόδοξος δεν είναι. Θα τον παρακαλέσω λοιπόν, αν θέλει, 
να μας γνωρίσει τι θρήσκευμα πρεσβεύει. 
     Ύστερα από όλα αυτά, δεν πρέπει κανείς να  με κατη­
γορήσει ότι ασχολούμαι με θέματα που ταράζουν την Εκ­
κλησία του Χριστού. Την Εκκλησία ταράζουν εκείνοι, που 
την  εμπορεύονται  και  οι  οποίοι  οικειοποιήθηκαν  αντι­
Γραφικά τα Υπουργήματα του Λυτρωτή για τις δόξες τους 
και τους εγωισμούς τους. Εγώ δίνω μόνο απαντήσεις και 
μάλιστα από έγκυρα στόματα, σε εκείνους, οι οποίοι στο 
πρόσωπό μου προκαλούν την Αλήθεια. 
     Είναι  δε  αναγκαίο  να  δίνονται  σαφείς  εξηγήσεις  στα 
θέματα αυτά, για να γνωρίσει ο κόσμος, ότι ο Θεός ετοί­
μασε σωτηρία και καλεί κάθε αμαρτωλό να του δώσει γε­
νική  αμνηστία  δια  της  πίστεως  δωρεάν  και  κατά  χάρη, 
“χωρίς  αργύριο  και  τιμή”,  χωρίς  μεσολάβηση  “ειδικού” 
ιερέα και χωρίς πληρωμή διοδίων, πράγμα το οποίο συμ­
βαίνει με τους παλαιούς συναδέλφους μου, γιατί εξαιτίας 



68 

 

αυτών  των  διοδίων  πολλοί  φτωχοί  που  δεν  έχουν  να  τα 
καταβάλλουν, καταντούν να γίνονται ασεβείς και άθεοι. 
     Ο  Λόγος  του  Θεού,  λέει:  «πῶς δὲ ἀκούσουσι χωρὶς 
κηρύσσοντος; πῶς δὲ κηρύξουσιν ἐὰν μὴ ἀποσταλῶσι; – 
Και πώς θα ακούσουν χωρίς κάποιος να κηρύττει; Και 
πώς θα κηρύξουν, αν δεν αποσταλούν;» (Ρωμ.10:14­15). 
 

Η “ειδική ιεροσύνη” έγινε “χαράτσι διοδίων” 
 

     Συνεχίζοντας την εξέταση του θέματος “Βασίλειο Ιερά­
τευμα”  και  δίνοντας  την  αρμόζουσα  θέση  και  σπουδαιό­
τητα, είμαι υποχρεωμένος τώρα, αγαπητέ συνάδελφε, να 
σε  ρωτήσω:  Εξέτασες  ποτέ,  τι  σημαίνει  λατρεία;  Νομίζω 
ότι ο ορισμός του Πασκάλ δίνει πλήρη απάντηση επί του 
ερωτήματος.  «Λατρεία  είναι  η  εξωτερίκευση  των  εσωτε­
ρικών  συναισθημάτων  του  ανθρώπου  προς  το  Πανυπερ­
τέλειο Ον. Είναι η παραχώρηση του νου και  της καρδιάς 
στην αγάπη και στους σκοπούς του Θεού». 
     Ποια  δύναμη  και  ποιο  μέσον  μπορεί  να  μεσολαβήσει, 
προκειμένου ο άνθρωπος να εξωτερικεύσει τα εσωτερικά 
του  συναισθήματα  και  να  παραχωρήσει  το  νου  και  την 
καρδιά του στον Θεό; Καμία δύναμη και κανένα μέσον. Ο 
άνθρωπος  ελεύθερα  και  αβίαστα  μπορεί  μόνος  του  να 
πράξει αυτό, προσερχόμενος νοερά και με παρρησία στο 
Θρόνο  της  Χάρης·  («προσερχώμεθα οὖν μετὰ παρρησίας 
τῷ θρόνῳ τῆς χάριτος – Ας προσερχόμαστε λοιπόν με 
παρρησία στο Θρόνο της Χάρης» Εβρ.4:16). Η Ορθόδοξη 
Εκκλησία  όμως,  δογματικά  δεν  το  δέχεται  με  αυτό  τον 
τρόπο.  Προκειμένου  ο  άνθρωπος  να  λατρεύσει  τον  Θεό, 
μπορεί  να  κάνει  αυτό,  λέει,  μέσω  των  ιερέων.  Έτσι  θα 
πληρώσει  και  “διόδια”  για  να  διανύσει  το  δρόμο  μεταξύ 
ιερέα και Θεού. Έχω άδικο, αδελφέ μου; Έχω πειραματι­
στεί σε αυτά ως κληρικός, επί δώδεκα ολόκληρα έτη, και 
έχω προσωπική αντίληψη των πραγμάτων. 
     Βέβαια, δεν είναι δογματική η καταβολή των “διοδίων”. 
Είναι όμως αποτέλεσμα του μονοπωλιακού αξιώματος της 
ιεροσύνης και των απροσέγγιστων τίτλων των ιερωμένων. 



69 

 

Γιατί, πώς μπορούσαν οι ιερωμένοι με τους βαρείς τίτλους 
του  Παναγιωτάτου,  Σεβασμιωτάτου,  Πανοσιολογιωτάτου 
και μοναδικού μεσίτη μεταξύ Θεού και ανθρώπων (;), με 
το στερούμενο πρακτικότητας ένδυμα του ράσου και του 
καλυμμαυχίου,  να  εργαστούν  εργασία  τίμια,  για  τα  προς 
το ζην αναγκαία και να κάνουν αδάπανο το Ευαγγέλιο του 
Χριστού, όπως ο γράφων; Γι’ αυτό έρχονται στην ανάγκη 
να επιβάλλουν στους ανθρώπους την καταβολή “διοδίων” 
στις ποικιλώνυμες ιερατικές τελετές, μέσω των οποίων και 
μόνο, τους λένε, ότι μπορούν να λατρεύσουν τον Θεό και 
να έχουν μια αδύναμη δυστυχώς ελπίδα σωτηρίας. 
     Πόσο  ευλογημένη  θα  ήταν  η  Εκκλησία,  εάν  παρέμενε 
στην  απλότητα  των  πρώτων  αιώνων,  «ἦσαν δὲ προ-
σκαρτεροῦντες τῇ διδαχῇ τῶν ἀποστόλων καὶ τῇ κοινωνίᾳ 
καὶ τῇ κλάσει τοῦ ἄρτου καὶ ταῖς προσευχαῖς – Και επέμε-
ναν καρτερικά συνεχώς στη διδαχή των αποστόλων και 
στην κοινωνία και στον τεμαχισμό του άρτου με τα χέρια 
και στις προσευχές» (Πραξ.2:42), και δεν μονοπωλούσε το 
χάρισμα  της  ιεροσύνης,  το  οποίο  ανήκει  σε  όλους  τους 
πιστούς.  Η  μονοπώληση  αυτή  της  ιεροσύνης  είχε  το  θλι­
βερό αποτέλεσμα να κάνει το λαό παθητικό στοιχείο, δο­
χείο  άδειο  χαρισμάτων,  με  την  υποχρέωση  να  περιμένει 
να δώσει ως τροφή στην ψυχή του, ό,τι του μαγειρέψει ο 
παπάς  και  ό,τι  του  ετοιμάσει  ο  Δεσπότης.  Ποτέ  από  τον 
Ιδρυτή  της  Εκκλησίας,  ποτέ  από  τους  Αποστόλους  Του, 
ποτέ από τους συγγραφείς των πρώτων αιώνων, δεν διδά­
χτηκε μια τέτοια διδασκαλία. 
     Οι  συγγραφείς  των  πρώτων  αιώνων  και  στην  εποχή 
που δεν υπήρχαν τα σημερινά Μυστήρια, απέδωσαν πολύ 
μεγάλη σπουδαιότητα στο θέμα της λατρείας, της ελεύθε­
ρης  και  χωρίς  μεσολάβηση  “ειδικού”  ιερέα  στην  προσα­
γωγή στο Θρόνο της Χάρης και στα χαρίσματα της  ιερο­
σύνης,  τα οποία, μέσω της εξιλαστήριας θυσίας του Χρι­
στού μεταβιβάζονται σε όλους τους Χριστιανούς. 
     Ο μεγάλος απολογητής του 3ου (τέλος 2ου και αρχές 3ου) 
αιώνα, Τερτυλλιανός, δίνει ακριβείς πληροφορίες περί του 



70 

 

πώς  η  τότε  Εκκλησία,  στηριζόμενη  μόνο  ση  διδαχή  των 
Αποστόλων, δεχόταν τη γενική ιεροσύνη των Χριστιανών: 
«Δεν  είμαστε  όλοι  ιερείς;  Είναι  γραμμένο:  “καὶ ἐποίησεν 
ἡμᾶς βασιλείαν, ἱερεῖς τῷ Θεῷ καὶ πατρὶ αὐτοῦ  – και μας 
έκανε βασιλεία, ιερείς για τον Θεό και Πατέρα Αυτού”» 
(Αποκ.1:6). 
     Αναφερόμενος δε στον αναμνηστικό Δείπνο του Κυρί­
ου, τη Θεία Ευχαριστία και το Βάπτισμα, ότι μπορεί κάθε 
Χριστιανός  να  τα  τελέσει,  λέει:  «…και  προσφέρεις  (τον 
αναμνηστικό Δείπνο) και βαπτίζεις και ιερέας είσαι... Εάν 
έχεις το δικαίωμα του ιερέα για τον εαυτό σου εκεί, ανα­
γκαίο  είναι  να  έχεις  και  τις  υποχρεώσεις  του  ιερέα» 
(Migne, 2:971). 
     Καμία λοιπόν αμφιβολία δεν υπάρχει, ότι στον Χριστι­
ανό η ιεροσύνη υπάρχει εν σπέρματι και εν δυνάμει. Την 
ίδια ακριβώς γνώμη δίνουν και οι παρακάτω μεγάλοι κατά 
σειρά απολογητές και συγγραφείς των πρώτων αιώνων: 
     1.  Ο  Ειρηναίος  (2ος  αιώνας).  2.  Ο  Ιουστίνος  ο  φιλόσο­
φος  (2ος  αιώνας).  3.  Ο  Κλήμης  ο  Αλεξανδρείας  (3ος  αιώ­
νας).  4.  Ο  Ωριγένης  (3ος  αιώνας).  5.  Ο  Χρυσόστομος  (4ος 

αιώνας).  6.  Ο  Αυγουστίνος  (5ος  αιώνας).  7.  Ο  Ισίδωρος 
Πηλουσιώτης  (5ος  αιώνας).  8.  Ο  Οικουμένιος  (10ος  αιώ­
νας), και άλλοι. 
     Οι  ανωτέρω  πληροφορίες  των  μεγάλων  συγγραφέων 
και απολογητών, δίνουν σαφείς εξηγήσεις περί ιεροσύνης 
και  κλείνουν  το  στόμα  κάθε  αντιφρονούντα  “ιεροκράτη” 
[ιεροκρατία: η πολιτική και κοινωνική κυριαρχία των κληρι-

κών] και ο Λόγος του Θεού αποκαθίσταται στην πρέπουσα 
θέση του. Και όταν στη συνέχεια των Αποστόλων του Κυ­
ρίου έχουμε κατά σειρά τις ακριβείς αυτές μαρτυρίες, δεν 
νομίζω ότι μπορούν να έχουν θέση δικανικά ή δικολαβικά 
[με αγόρευση ή με παράσταση] επιχειρήματα.  Ενώπιον  της 
διακήρυξης λοιπόν του Λόγου του Θεού, και  των ως άνω 
μαρτυριών, πρέπει ο καθένας να διαχωρίσει τη θέση του 
και να είναι ειλικρινής με τον εαυτό του και με τον Θεό, 
όπως ακριβώς έπραξε και ο γράφων. 



71 

 

ΕΠΙΣΤΟΛΗ 9η 
 
     Αγαπητέ εν Κυρίω. 
 

     Οι  Μεγάλοι  Απολογητές  και  συγγραφείς  των  πρώτων 
αιώνων, τους οποίους κατά χρονολογική σειρά παρέθεσα 
στην προηγούμενη επιστολή μου με τα λόγια τους μαρτυ­
ρούν και φανερώνουν ότι η ιεροσύνη υπάρχει και υφίστα­
ται  εν  σπέρματι  και  εν  δυνάμει,  σε  κάθε  Χριστιανό.  Δεν 
πιστεύω να έχεις τη γνώμη ότι αυτοί ήταν Ευαγγελικοί και 
γι’ αυτό ερμήνευσαν το θέμα περί ιεροσύνης κατά το Ευ­
αγγελικό  δόγμα.  Τότε,  δεν  υπήρχαν  Ευαγγελικοί,  αλλά 
ούτε και Ορθόδοξοι, όπως σήμερα. Υπήρχαν μόνο Χριστι­
ανοί. 
     Δυστυχώς, οι οξείες  διαφωνίες  μεταξύ Ανατολικής  και 
Δυτικής  Εκκλησίας  για λόγους  δοξομανίας  και  πρωτοκα­
θεδρίας,  δημιούργησαν  το  διαχωρισμό.  Συνέπεια  αυτών 
και  των  ανθρώπινων  προσθηκών,  που  βαθμηδόν  εισχώ­
ρησαν στην Εκκλησία, αναγκάστηκαν άλλοι αργότερα να 
διαχωρίσουν τις ευθύνες τους και να δημιουργήσουν άλλη 
εστία,  “έξω  του  στρατοπέδου”  των  ατασθαλιών  των  Εκ­
κλησιών Ανατολής και Δύσης. Έτσι διαμορφώθηκε η Δια­
μαρτυρόμενη Εκκλησία, η οποία αποτίναξε τα ανθρώπινα 
στοιχεία και άφησε μόνο την Αγία Γραφή, ως κανόνα της 
ζωής και της ύπαρξής της, κατά το πρότυπο της Εκκλησί­
ας  των  Αποστόλων,  σφάλλουσα  μόνο  στο  ότι  απέρριψε 
και την Ιερά Παράδοση. 
     Δεν  αρμόζει  να  κοπιάζουμε  ασχολούμενοι  με  την  κατ’ 
επάγγελμα  ιεροσύνη  και  να  προτρέπουμε  άλλους  και  να 
καθοδηγούμε άλλους στο πώς να λατρεύουν τον Θεό, και 
εμείς  να  έχουμε  άγνοια  των  στοιχειωδών  κανόνων  περί 
ιεροσύνης  και  λατρείας.  Γιατί,  αν  έτσι  πολιτευόμαστε, 
μοιάζουμε με τον δήθεν υπερηφανευόμενο ως καλλιτέχνη 
μουσικό, ο οποίος έχει άγνοια της μουσικής κλίμακας. 
 
 



72 

 

Είθε να είχα ποταμούς δακρύων 
 

     Λυπούμαι  ιδιαιτέρως,  και  η  καρδιά  μου  θρηνεί,  “με 
στεναγμούς  ανείπωτους”,  γιατί  τα  πράγματα  και  οι  επι­
στολές των διαφόρων, ανωνύμων και μη, με αναγκάζουν 
να  γράφω,  όπως  γράφω.  Λέω  όμως  προς  όλους,  ότι  δεν 
είμαι εχθρός. Είμαι φίλος. Σας πονώ. Πώς να μην γράφω 
όμως  και  πώς  να  μην  υψώνω  τη  φωνή  μου,  όταν  βλέπω 
και  αντιμετωπίζω  μια  τέτοια  κατάσταση;  Πολύ  δίκαια, 
γράφει κάποιος Ορθόδοξος: «Το Ευαγγέλιο στα χέρια των 
παπάδων,  είναι  σαν  το  χρυσό  στυλό  στα  χέρια  ενός  α­
γράμματου». 
     Μου γράφει ένας ανωνυμογράφος: «…δεν φέρνεις κα­
νένα αποτέλεσμα με την κυνική αυτή διαφώτιση που κά­
νεις». Επ’ αυτού πληροφορώ τον αγαπητό ανωνυμογράφο 
(γνωρίζω  ποιος  είναι),  ότι  στην  προσπάθειά  μου  αυτή  έ­
λαβα υπόψη μου την εντολή του Κυρίου: «Μαθητεύσατε» 
(Μτ.28:19). Εγώ θα ρίξω το σπόρο της Αλήθειας. Ρίπτοντας 
δε αυτόν, γνωρίζω ότι άλλος θα πέσει στην πατημένη οδό, 
άλλος στο πετρώδες έδαφος, άλλος στο ακανθώδες μέρος, 
αλλά και άλλος θα πέσει σε γη καλή και θα φέρει καρπούς 
πολλούς  (δες  Λκ.8:5­15).  Αν  δημοσιεύσω  τις  επιστολές  – 
καρπούς του καλού αυτού εδάφους, θα διαπιστώσει ο  α­
γαπητός  μου  ανωνυμογράφος,  ότι  έχει  φέρει  ήδη  η  δια­
φώτιση μου θαυμάσια αποτελέσματα. 
     Αγαπητέ μου. «Μὴ μισήσῃς ἐπίπονον ἐργασίαν» (Σοφία 
Σειράχ 7:15). 
     Ονομάζεις τη διαφώτισή μου αυτή “κυνική”. Αλλά όταν 
εγώ γράφοντας στηρίζομαι στο Λόγο του Θεού, στους  Α­
πολογητές  των  πρώτων αιώνων,  στους  Πατέρες και  σύγ­
χρονους  καθηγητές,  και  ο  χαρακτηρισμός  του  “κυνικού” 
αποδίδεται απ’ ευθείας σε εκείνους. 
     Είθε να είχα ποταμούς δακρύων, οδυρμού και ολοφυρ­
μού [γοερής κραυγής] να κλάψω για μια τέτοια θλιβερή κα­
τάσταση που δημιούργησαν οι παπαδικοί νόμοι. «Είθε να 
ήταν η κεφαλή μου ύδατα και οι οφθαλμοί μου πηγή δα­



73 

 

κρύων, για να κλαίω ημέρα και νύχτα τους φονευμένους» 
από την παπαδική άγνοια. 
 

Το φως δεν σβήνει 
 

     Τα  “παπαδικά  τερτίπια”,  έκαναν  τους  ανθρώπους  πα­
ράσιτα  αδρανείας  και  απραξίας,  που  ικανοποιούνται  να 
ζουν με τους παπαδικούς μόνο χυμούς. Δεν γνωρίζουν ότι 
υπάρχουν καλλίτεροι στο Τραπέζι του Θεού, να λαβαίνουν 
οι ίδιοι την τροφή τους και να τρέφονται κανονικά. 
     Εγώ είμαι άραγε που ερμηνεύω το θέμα της ιεροσύνης 
ή ο Λόγος του Θεού και οι Μεγάλοι Απολογητές των πρώ­
των αιώνων; Ιδού τι γράφει ο μεγάλος υπέρμαχος της Ορ­
θοδοξίας,  φιλόσοφος  Χριστιανός,  Απόστολος  Μακράκης: 
«Ποιοι  είναι  ιερείς;  Οι  λουσμένοι  και  καθαρισμένοι  από 
τις αμαρτίες τους στο αίμα του Χριστού, αυτοί είναι βασι­
λείς  και  ιερείς  στον  Θεό  και  Πατέρα,  δηλαδή,  αρεστοί 
στον  Θεό…  Περιλαμβάνει  στην  τάξη  των  βασιλέων  και 
ιερέων όλους τους Χριστιανούς των Εκκλησιών, προς τους 
οποίους έγραψε (ο αποκαλύπτων Ιωάννης), για να δηλώ­
σει  ότι  τα  αξιώματα  της  βασιλείας  και  της  ιεροσύνης  τα 
λαμβάνουν ανεξαιρέτως όλοι οι λουσμένοι από τις αμαρ­
τίες στο αίμα του Χριστού»  (“Ερμηνεία Αποκάλυψης”, Από­
στολου  Μακράκη,  σελ.52­53).  Τα  ίδια  υποστηρίζει και στην 
περικοπή  Α’  Πέτρου  2:9  («Ὑμεῖς δὲ γένος ἐκλεκτόν, 
βασίλειον ἱεράτευμα, ἔθνος ἅγιον, λαὸς εἰς περιποίησιν, 
ὅπως τὰς ἀρετὰς ἐξαγγείλητε τοῦ ἐκ σκότους ὑμᾶς 
καλέσαντος εἰς τὸ θαυμαστὸν αὐτοῦ φῶς – Εσείς όμως εί-
στε «γένος εκλεκτό, βασιλικό ιερατείο, έθνος άγιο, λαός 
για ιδιοκτησία του Θεού, για να εξαγγείλετε τις αρετές» 
Εκείνου που σας κάλεσε από το σκότος στο θαυμαστό Του 
φως»), όπου αναφέρονται και εκεί οι ουράνιοι αυτοί χα­
ρακτηρισμοί των λυτρωμένων (“Ερμηνεία Καινής Διαθήκης”, 
Απόστολου Μακράκη, σελ.2370). Την ίδια ερμηνεία δίνει και 
ο Αρχιμανδρίτης κ.  Ιωήλ Γιαννακόπουλος στο βιβλίο του 
(“Ερμηνεία Αποκαλύψεως”, σελ.19 και 44). 



74 

 

     Έχεις, αγαπητέ μου, να προσθέσεις κάτι για να απορ­
ρίψεις τις άνω ερμηνείες; Μην τολμήσεις, γιατί έτοιμος να 
σου απαντήσει τώρα άλλος Καθηγητής της Θεολογίας του 
Πανεπιστημίου Αθηνών, ο κ. Π. Μπρατσιώτης. Ο καθηγη­
τής αυτός, ερμηνεύοντας το ίδιο εδάφιο της Αποκάλυψης 
(«καὶ ἐποίησεν ἡμᾶς βασιλείαν, ἱερεῖς τῷ Θεῷ καὶ πατρὶ 
αὐτοῦ – και έκανε εμάς βασιλεία, ιερείς για τον Θεό και 
Πατέρα Αυτού» 1:6) δέχεται, ότι τα λόγια του εδαφίου αυ­
τού, αποβλέπουν στο να αποδείξουν τη θεμελιώδη έννοια 
του βιβλίου της Αποκάλυψης περί της βασιλείας του Θεού, 
αποτελούμενη  από  ένα  “βασίλειο  ιερέων”,  βασιλείς  και 
ιερείς. Και προσθέτει: «Το όλο χωρίο, το οποίο έχει ιδιαί­
τερη  θεολογική  σπουδαιότητα  για  την  σε  αυτό  ανάδειξη 
της  ιδέας  του  “βασιλείου  ιερατεύματος”  (βασίλειο  ιερέ­
ων), στηρίζεται στην περικοπή της Εξόδου 19:6 «ὑμεῖς δὲ 
ἔσεσθέ μοι βασίλειον ἱεράτευμα καὶ ἔθνος ἅγιον – και εσείς 
θα είστε σε Μένα βασίλειο ιεράτευμα και έθνος άγιο». Δες 
επίσης  Δανιήλ  7:18  «καὶ παραλήψονται τὴν βασιλείαν 
ἅγιοι ῾Υψίστου καὶ καθέξουσιν αὐτὴν ἕως αἰῶνος τῶν 
αἰώνων – και θα παραλάβουν τη βασιλεία οι άγιοι του Υ-
ψίστου και θα κατέχουν αυτή μέχρι τον αιώνα των αιώ-
νων», Α’ Πέτρου 2:9 «Ὑμεῖς δὲ γένος ἐκλεκτόν, βασίλειον 
ἱεράτευμα, ἔθνος ἅγιον, λαὸς εἰς περιποίησιν, ὅπως τὰς 
ἀρετὰς ἐξαγγείλητε τοῦ ἐκ σκότους ὑμᾶς καλέσαντος εἰς τὸ 
θαυμαστὸν αὐτοῦ φῶς – Εσείς όμως είστε γένος εκλεκτό, 
βασιλικό ιερατείο, έθνος άγιο, λαός για ιδιοκτησία του 
Θεού, για να εξαγγείλετε τις αρετές Εκείνου που σας κά-
λεσε από το σκότος στο θαυμαστό Του φως» και Αποκά­
λυψη 5:10, 20:4, 22:5 «καὶ ἐποίησας αὐτοὺς τῷ Θεῷ ἡμῶν 
βασιλεῖς καὶ ἱερεῖς – και έκανες αυτούς για τον Θεό μας 
βασιλείς και ιερείς… Καὶ εἶδον θρόνους, καὶ ἐκάθισαν ἐπ’ 
αὐτούς – Και είδα θρόνους και κάθισαν πάνω σε αυτούς… 
καὶ βασιλεύσουσιν εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων – και θα 
βασιλεύουν στους αιώνες των αιώνων». 



75 

 

     Ο ουράνιος αυτός και Θεόπνευστος χαρακτηρισμός των 
λυτρωμένων, ότι είναι και αποτελούν ένα βασίλειο ιερέων, 
έμεινε  δυστυχώς  ένα  νεκρό  γράμμα  στην  Ορθόδοξη  Εκ­
κλησία, καθώς υποστηρίζει και ο κ. Τρεμπέλας στο προα­
ναφερμένο βιβλίο του (σελ.10). 
     Περί  της  γενικής  ιεροσύνης  των  Χριστιανών,  γράφει 
και ο Ρώσος θεολόγος Στέργιος Βουλγάκωφ, τα εξής: «Το 
γεγονός ότι όλοι οι Χριστιανοί κατέχουν τη Χάρη, με την 
έννοια  αυτή,  υφίσταται  γενική  σε  όλους  η  ιεροσύνη»  (L’ 
Orthodoxie, σελ.60). Και για να δώσει κύρος στα λόγια του 
αυτά,  επικαλείται  τον  Μεγάλο  Απολογητή  Τερτυλλιανό 
(3ος αιώνας μ.Χ.), που λέει: «Δεν είμαστε όλοι ιερείς;» 
     Στο ανωτέρω βιβλίο του ο Βουλγάκωφ δικαιολογεί ανι­
στόρητα βέβαια και εξωβιβλικά και το σκότος της “ειδικής 
ιεροσύνης”, αλλά το σοβαρό σημείο είναι ότι δεν παρακά­
μπτει το φως της ιεροσύνης. 
     Αυτή είναι, αγαπητέ μου, η θέση όλων των λυτρωμένων 
ενώπιον του Θεού. Θέση μελών με ιερατικές ιδιότητες, για 
να προσφέρουν μόνοι τους, χωρίς “ειδικό ιερέα”, τις απα­
ραίτητες  πνευματικές  θυσίες  για  τη  λατρεία  και  τη  δόξα 
του Θεού. «καὶ αὐτοὶ ὡς λίθοι ζῶντες οἰκοδομεῖσθε, οἶκος 
πνευματικὸς, ἱεράτευμα ἅγιον, ἀνενέγκαι πνευματικὰς 
θυσίας εὐπροσδέκτους τῷ Θεῷ διὰ Ἰησοῦ Χριστοῦ – και 
εσείς οι ίδιοι σαν λίθοι ζωντανοί οικοδομείστε σαν οίκος 
πνευματικός, ιερατείο άγιο, για να προσφέρετε πνευματι-
κές θυσίες, ευπρόσδεκτες στον Θεό μέσω του Ιησού Χρι-
στού» (Α’ Πετρ.2:5). 
 

Η υπέρ ημών θέση του θείου Λυτρωτή 
 

     Βλέπεις,  φίλε  μου,  ότι  ο  Λόγος  του  Θεού,  δεν  λέει  να 
προσφέρονται οι πνευματικές θυσίες για τη λατρεία μέσω 
“ειδικών  ιερέων”,  αλλά  «διὰ Ἰησοῦ Χριστοῦ; – μέσω του 
Ιησού Χριστού;» Γιατί;  Επειδή  Αυτός  είναι  ο  Μέγας  και 
Αληθινός  Ιερέας  στην  Παρουσία  του  Θεού,  ως  Αντιπρό­
σωπός  μας  και  Μάρτυρας  του  Έργου  της  Σωτηρίας,  το 



76 

 

οποίο  Αυτός  τελείωσε  πάνω  στο  Σταυρό,  υπέρ  εκείνων 
που θα Τον πιστέψουν. Εμείς δε είμαστε τα μέλη Εκείνου 
του Ιερέα, που αποτελούμε τη Βασιλεία Του, Βασιλεία ιε­
ρέων. 
     Η θέση του Ένδοξου και θείου Λυτρωτή μας στην Πα­
ρουσία του Θεού, έχει τριπλή σημασία: 
     1. Του Μάρτυρα, γιατί η αμαρτία καθαρίστηκε μία φο­
ρά και για πάντα μέσω του Αίματός Του. 
     2. Του Ιερέα, να επιτυγχάνει Χάρη και βοήθεια για τις 
εκάστοτε περιστάσεις, για την τελειοποίηση των αγιασμέ­
νων, και, 
     3.  Του  Μεσίτη,  να  επαναφέρει  στην  κοινωνία  με  τον 
Θεό, τον πιστό που θα λοξοδρομήσει· «Τεκνία μου, ταῦτα 
γράφω ὑμῖν ἵνα μὴ ἁμάρτητε· καὶ ἐάν τις ἁμάρτῃ, παρά­
κλητον ἔχομεν πρὸς τὸν πατέρα, Ἰησοῦν Χριστὸν δίκαιον· 
καὶ αὐτὸς ἱλασμός ἐστι περὶ τῶν ἁμαρτιῶν ἡμῶν – Παιδά-
κια μου, αυτά γράφω σ’ εσάς για να μην αμαρτήσετε. Και 
αν κάποιος αμαρτήσει, έχουμε Παράκλητο κοντά προς 
τον Πατέρα, τον Ιησού Χριστό τον δίκαιο. Και Αυτός είναι 
ιλασμός για τις αμαρτίες μας» (Α’ Ιν.2:1­2). 
     Η φύση της θέσης και των δικαιωμάτων αυτών του θεί­
ου Λυτρωτή, τα οποία απέκτησε,  «δι' ἑαυτοῦ καθαρισμὸν 
ποιησάμενος τῶν ἁμαρτιῶν ἡμῶν ἐκάθισεν ἐν δεξιᾷ τῆς 
μεγαλωσύνης ἐν ὑψηλοῖς – αφού, μέσω του Εαυτού Του 
έκανε καθαρισμό των αμαρτιών μας, κάθισε στα δεξιά της 
Μεγαλοσύνης στα ύψη» (Εβρ.1:3),  σε  κανέναν  απολύτως 
δεν επιτρέπει να τα οικειοποιηθεί και να τους κάνει χρήση 
με το δικαίωμα δήθεν του “δεσμείν και λύειν”. Αυτός έκα­
νε  καθαρισμό  των  αμαρτιών.  Συνεπώς,  δεν  χρειάζονται 
άλλοι “καθαριστές” ιερείς. Χρειάζονται μόνο οι διαγγελείς 
που θα εξαγγείλουν το χαρμόσυνο αυτό γεγονός, του κα­
θαρισμού  των  αμαρτιών.  Μόνο  από  αυτούς  τους  διαγγε­
λείς βλέπουμε στην Καινή Διαθήκη να υπάρχουν στον ορ­
γανισμό της Εκκλησίας. Και ανάλογα του πεδίου δράσης, 
οι  διαγγελείς  αυτοί,  ονομάζονταν:  Προφήτες,  Ευαγγελι­
στές, Ποιμένες, Διάκονοι, Πρεσβύτεροι ή Επίσκοποι. Πο­



77 

 

τέ  δεν  ονομάστηκαν  ούτε  και  χρησιμοποιήθηκαν  ως  ιε­
ρείς. Σε κανένα απολύτως σημείο της Καινής Διαθήκης, οι 
διαγγελείς  αυτοί  δεν  ονομάστηκαν  ή  χρησιμοποιήθηκαν 
ως  ιερείς,  με  την  εξουσία  ή  το  υπούργημα  του  “δεσμείν 
και λύειν”. 
     Όλα αυτά, αγαπητέ μου, μας φανερώνουν, ότι κανένας 
σύνδεσμος και καμία επαφή δεν υπάρχει μεταξύ της ιερο­
σύνης  του  Χριστού  και της  ιεροσύνης  των  ιεροπαπάδων, 
του καλυμμαυχίου και του επιτραχηλίου. 
     Η συγχώρεση άλλωστε, την οποία δίνουν οι ιεροπαπά­
δες στον εξομολογούμενο, δεν έχει ποτέ την απόλυτη βε­
βαιότητα  της  συγχώρεσης  και  από  τον  Θεό,  γιατί  είναι 
“ικετευτική”. Επομένως, οι  ιεροπαπάδες,  τοποθετούν τον 
αμαρτωλό  σε  μία  αόριστη  και  απροσδιόριστη  θεία  ευ­
σπλαχνία.  Δηλαδή,  κάνουν  μία  τοποθέτηση  μεταξύ  του 
πλάσματος  προς  τον  Πλάστη,  υπό  τη  διακονία  των  ιερο­
παπάδων. Ενώ η συγχώρεση την οποία δίνει  «ὁ μάρτυς ὁ 
πιστός» (Αποκ.1:5)  Ιησούς Χριστός, είναι απόλυτη και βέ­
βαιη. Συνεπώς, Εκείνος τοποθετεί αυτόν που εξομολογεί­
ται σε Αυτόν σε βάσεις οι οποίες μένουν σταθερές και α­
παρασάλευτες. Οι βάσεις που λέγονται “Χάρη”. Δηλαδή, η 
τοποθέτηση  αυτή  είναι  μεταξύ  γιών  και  Πατέρα,  υπό  τη 
διακονία του Χριστού, ως Λυτρωτή και Σωτήρα. 
     Αυτό  είναι  το  μυστήριο  της  Χάρης,  το  οποίο  «ἐξεζή­
τησαν καὶ ἐξηρεύνησαν προφῆται οἱ περὶ τῆς εἰς ὑμᾶς 
χάριτος προφητεύσαντες, ἐρευνῶντες εἰς τίνα ἢ ποῖον 
καιρὸν ἐδήλου τὸ ἐν αὐτοῖς Πνεῦμα Χριστοῦ προμαρτυρό­
μενον τὰ εἰς Χριστὸν παθήματα καὶ τὰς μετὰ ταῦτα δόξας – 
αναζήτησαν και εξερεύνησαν προφήτες που προφήτευ-
σαν για τη χάρη που θα δινόταν σ’ εσάς, ερευνώντας σε 
ποιον ή σε τι είδους καιρό δήλωνε αυτά το Πνεύμα του 
Χριστού που ήταν μέσα τους, όταν μαρτυρούσε από πριν 
τα παθήματα που θα συνέβαιναν στον Χριστό και τις δό-
ξες μετά από αυτά» (Α’ Πετρ.1:10­11). 
 
 



78 

 

ΕΠΙΣΤΟΛΗ 10η 
 

Η φωτιά που καίει 
 

     Αγαπητέ εν Κυρίω. 
 

     Δανείζομαι  μία  φράση  σχετική  με  το  θέμα  μου:  «Όσο 
και  αν  θέλει  η  ταραγμένη  συνείδηση  του  ανθρώπου  να 
ρίξει  στάχτη  στη  φωτιά  της  αλήθειας,  αυτή  είναι  πάντα 
φωτιά, και δεν περιμένει, παρά τον δυνατό αέρα, που θα 
φυσήξει  να  διώξει  τη  στάχτη,  για  να  προβάλουν  πάλι  οι 
πύρινες φλόγες». 
     Τα λόγια αυτά ταιριάζουν απόλυτα και στο υπό εξέτα­
ση θέμα της  ιεροσύνης των Χριστιανών, που όπως έγρα­
ψα  προηγουμένως  παραμένει  νεκρό  γράμμα  στην  Ορθό­
δοξη  και  Δυτική  Εκκλησία.  Πού  όμως  θα  αναζητήσουμε 
την αιτία; Όχι μακριά. Στους ίδιους τους κόλπους της Εκ­
κλησίας. Παρήλθαν βέβαια οι χρόνοι, κατά τους οποίους η 
Χριστιανική  φιλολογία  δεν  βρισκόταν  στο  σημερινό  επί­
πεδο, επίσης και οι χρόνοι της τουρκικής δουλείας. Η Αγία 
Γραφή όμως  υπήρχε  πάντοτε  στα  χέρια  του  κλήρου.  Και 
γιατί την παραμέλησαν και δεν ακολούθησαν μόνο τα δι­
κά  της  διδάγματα,  αλλά  δημιούργησαν  αυτό  το  σύστημα 
της  πολυποικιλοϊεροτελεστίας  και  τους  αντιφατικούς,  σε 
πολλά αντι­Γραφικούς και αλληλοσυγκρουόμενους Κανό­
νες και Τροπάρια, που το ένα αναιρεί το άλλο; Την απά­
ντηση θα μας τη δώσει ο Καθηγητής της Θεολογικής Σχο­
λής  Αθηνών  κ.  Αμ.  Αλιβιζάτος:  «Ενώ  η  παλαιά  λατρεία 
βασιζόταν  πάνω  στην  Αγία  Γραφή  αποκλειστικά,  ήρθε  η 
ελληνική φιλοσοφία και ποίηση και σχεδόν εξετόπισε την 
Αγία Γραφή και έτσι με την ελευθερία, που διακρίνει την 
Ορθοδοξία, επεκράτησε η Ορθόδοξη υμνογραφία… καθα­
ρά φιλοσοφικού χαρακτήρα…» (Εφημερίδα “Βήμα”).  
     Και το είπε αυτό ο κ. Καθηγητής, γιατί ήθελε να υμνή­
σει  τα  ξένα  στοιχεία,  που  κατέλαβαν  τη  θέση  της  Αγίας 
Γραφής. Είναι όμως ορθή η σκέψη αυτή; Είναι άξια εγκω­



79 

 

μίων  τα  ξένα  και  παράξενα,  τα  νόθα  και  παραποιημένα, 
τα πλαστά, τα τεχνητά και μεταμφιεσμένα αυτά στοιχεία, 
που αντικατέστησαν το ΛΟΓΟ του Θεού; Πώς φανέρωσε ο 
Θεός τα ένδοξα σχέδιά Του, μέσω της ελληνικής φιλοσο­
φίας ή μέσω της Αγίας Γραφής; Ασφαλώς μέσω της Αγίας 
Γραφής.  
     Είμαι  περίεργος  αν  ο  κ.  Καθηγητής  διάβασε  ποτέ  το 
Λόγο  του  Θεού,  και  ιδιαίτερα  τις  εξής  περικοπές: 
«γέγραπται γάρ· ἀπολῶ τὴν σοφίαν τῶν σοφῶν, καὶ τὴν 
σύνεσιν τῶν συνετῶν ἀθετήσω. ποῦ σοφός; ποῦ γραμ-
ματεύς; ποῦ συζητητὴς τοῦ αἰῶνος τούτου; οὐχὶ ἐμώρανεν 
ὁ Θεὸς τὴν σοφίαν τοῦ κόσμου τούτου; ἐπειδὴ γὰρ ἐν τῇ 
σοφίᾳ τοῦ Θεοῦ οὐκ ἔγνω ὁ κόσμος διὰ τῆς σοφίας τὸν 
Θεόν, εὐδόκησεν ὁ Θεὸς διὰ τῆς μωρίας τοῦ κηρύγματος 
σῶσαι τοὺς πιστεύοντας. ἐπειδὴ καὶ Ἰουδαῖοι σημεῖον 
αἰτοῦσι καὶ Ἕλληνες σοφίαν ζητοῦσιν, ἡμεῖς δὲ κηρύσσο-
μεν Χριστὸν ἐσταυρωμένον, Ἰουδαίοις μὲν σκάνδαλον, 
Ἕλλησι δὲ μωρίαν, αὐτοῖς δὲ τοῖς κλητοῖς, Ἰουδαίοις τε καὶ 
Ἕλλησι, Χριστὸν Θεοῦ δύναμιν καὶ Θεοῦ σοφίαν· ὅτι τὸ 
μωρὸν τοῦ Θεοῦ σοφώτερον τῶν ἀνθρώπων ἐστί, καὶ τὸ 
ἀσθενὲς τοῦ Θεοῦ ἰσχυρότερον τῶν ἀνθρώπων ἐστί. 
Βλέπετε γὰρ τὴν κλῆσιν ὑμῶν, ἀδελφοί, ὅτι οὐ πολλοὶ σοφοὶ 
κατὰ σάρκα, οὐ πολλοὶ δυνατοί, οὐ πολλοὶ εὐγενεῖς, ἀλλὰ 
τὰ μωρὰ τοῦ κόσμου ἐξελέξατο ὁ Θεὸς, ἵνα τοὺς σοφούς 
καταισχύνῃ, καὶ τὰ ἀσθενῆ τοῦ κόσμου ἐξελέξατο ὁ Θεὸς, 
ἵνα καταισχύνῃ τὰ ἰσχυρά, καὶ τὰ ἀγενῆ τοῦ κόσμου καὶ τὰ 
ἐξουθενημένα ἐξελέξατο ὁ Θεός, καὶ τὰ μὴ ὄντα, ἵνα τὰ 
ὄντα καταργήσῃ, ὅπως μὴ καυχήσηται πᾶσα σὰρξ ἐνώπιον 
τοῦ Θεοῦ. ἐξ αὐτοῦ δὲ ὑμεῖς ἐστε ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ, ὃς 
ἐγενήθη ἡμῖν σοφία ἀπὸ Θεοῦ, δικαιοσύνη τε καὶ ἁγιασμὸς 
καὶ ἀπολύτρωσις, ἵνα, καθὼς γέγραπται, ὁ καυχώμενος ἐν 
Κυρίῳ καυχάσθω – Γιατί είναι γραμμένο: “Θα καταστρέ-
ψω τη σοφία των σοφών και τη σύνεση των συνετών θα 
απορρίψω”. Πού είναι ο σοφός; Πού ο γραμματέας; Πού ο 
συζητητής του αιώνα τούτου; Δεν μώρανε ο Θεός τη σο-



80 

 

φία του κόσμου τούτου; Επειδή, λοιπόν, σύμφωνα με τη 
σοφία του Θεού, δεν γνώρισε ο κόσμος τον Θεό διαμέσου 
της σοφίας του, ευδόκησε ο Θεός διαμέσου της μωρίας 
του κηρύγματος να σώσει εκείνους που πιστεύουν. Επειδή 
και οι Ιουδαίοι σημείο απαιτούν και οι Έλληνες σοφία ζη-
τούν, εμείς όμως κηρύττουμε Χριστό σταυρωμένο, αφενός 
στους Ιουδαίους είναι σκάνδαλο, αφετέρου στους Έλλη-
νες μωρία. Σ’ αυτούς όμως τους καλεσμένους, Ιουδαίους 
και Έλληνες, ο Χριστός είναι Θεού δύναμη και Θεού σο-
φία. Γιατί το μωρό του Θεού είναι σοφότερο των ανθρώ-
πων και το αδύνατο του Θεού είναι ισχυρότερο των αν-
θρώπων. Γιατί βλέπετε το κάλεσμά σας, αδελφοί, ότι δεν 
είστε πολλοί σοφοί κατά σάρκα, δεν είστε πολλοί δυνατοί, 
δεν είστε πολλοί ευγενείς. Αλλά τα μωρά του κόσμου εξέ-
λεξε ο Θεός, για να καταντροπιάσει τους σοφούς, και τα 
αδύνατα του κόσμου εξέλεξε ο Θεός, για να καταντροπιά-
σει τα ισχυρά, και τα αγενή του κόσμου στην καταγωγή 
και τα εξουθενωμένα εξέλεξε ο Θεός, και αυτά που δεν 
είναι τίποτα, για να καταργήσει αυτά που είναι κάτι· για 
να μην καυχηθεί καμιά σάρκα ενώπιον του Θεού. Από Αυ-
τόν λοιπόν εσείς είστε μέσα στον Χριστό Ιησού, ο Οποίος 
έγινε για εμάς σοφία από τον Θεό και δικαιοσύνη και αγι-
ασμός και απολύτρωση· ώστε, καθώς είναι γραμμένο: 
“Αυτός που καυχιέται, στον Κύριο ας καυχιέται”» (Α’ Κορ. 
1:19­31).  
     Και  «Κἀγὼ ἐλθὼν πρὸς ὑμᾶς, ἀδελφοί, ἦλθον οὐ καθ' 
ὑπεροχὴν λόγου ἢ σοφίας καταγγέλλων ὑμῖν τὸ μαρτύριον 
τοῦ Θεοῦ. οὐ γὰρ ἔκρινα τοῦ εἰδέναι τι ἐν ὑμῖν εἰ μὴ Ἰησοῦν 
Χριστὸν, καὶ τοῦτον ἐσταυρωμένον. καὶ ἐγὼ ἐν ἀσθενείᾳ 
καὶ ἐν φόβῳ καὶ ἐν τρόμῳ πολλῷ ἐγενόμην πρὸς ὑμᾶς, καὶ ὁ 
λόγος μου καὶ τὸ κήρυγμά μου οὐκ ἐν πειθοῖς ἀνθρωπίνης 
σοφίας λόγοις, ἀλλ' ἐν ἀποδείξει Πνεύματος καὶ δυνάμεως, 
ἵνα ἡ πίστις ὑμῶν μὴ ᾖ ἐν σοφίᾳ ἀνθρώπων ἀλλ' ἐν δυνάμει 
Θεοῦ. Σοφίαν δὲ λαλοῦμεν ἐν τοῖς τελείοις, σοφίαν δὲ οὐ 
τοῦ αἰῶνος τούτου, οὐδὲ τῶν ἀρχόντων τοῦ αἰῶνος τούτου 
τῶν καταργουμένων· ἀλλὰ λαλοῦμεν σοφίαν Θεοῦ ἐν 



81 

 

μυστηρίῳ, τὴν ἀποκεκρυμμένην, ἣν προώρισεν ὁ Θεὸς πρὸ 
τῶν αἰώνων εἰς δόξαν ἡμῶν, ἣν οὐδεὶς τῶν ἀρχόντων τοῦ 
αἰῶνος τούτου ἔγνωκεν· εἰ γὰρ ἔγνωσαν, οὐκ ἂν τὸν Κύριον 
τῆς δόξης ἐσταύρωσαν· ἀλλὰ καθὼς γέγραπται, ἃ 
ὀφθαλμὸς οὐκ εἶδε καὶ οὖς οὐκ ἤκουσε καὶ ἐπὶ καρδίαν 
ἀνθρώπου οὐκ ἀνέβη, ἃ ἡτοίμασεν ὁ Θεὸς τοῖς ἀγαπῶσιν 
αὐτόν. ἡμῖν δὲ ὁ Θεὸς ἀπεκάλυψε διὰ τοῦ Πνεύματος 
αὐτοῦ· τὸ γὰρ Πνεῦμα πάντα ἐρευνᾷ, καὶ τὰ βάθη τοῦ Θεοῦ. 
τίς γὰρ οἶδεν ἀνθρώπων τὰ τοῦ ἀνθρώπου εἰ μὴ τὸ πνεῦμα 
τοῦ ἀνθρώπου τὸ ἐν αὐτῷ; οὕτω καὶ τὰ τοῦ Θεοῦ οὐδεὶς 
οἶδεν εἰ μὴ τὸ Πνεῦμα τοῦ Θεοῦ. ἡμεῖς δὲ οὐ τὸ πνεῦμα τοῦ 
κόσμου ἐλάβομεν, ἀλλὰ τὸ Πνεῦμα τὸ ἐκ τοῦ Θεοῦ, ἵνα 
εἰδῶμεν τὰ ὑπὸ τοῦ Θεοῦ χαρισθέντα ἡμῖν. ἃ καὶ λαλοῦμεν 
οὐκ ἐν διδακτοῖς ἀνθρωπίνης σοφίας λόγοις, ἀλλ' ἐν 
διδακτοῖς Πνεύματος ἁγίου, πνευματικοῖς πνευματικὰ 
συγκρίνοντες. ψυχικὸς δὲ ἄνθρωπος οὐ δέχεται τὰ τοῦ 
Πνεύματος τοῦ Θεοῦ· μωρία γὰρ αὐτῷ ἐστι, καὶ οὐ δύναται 
γνῶναι, ὅτι πνευματικῶς ἀνακρίνεται. ὁ δὲ πνευματικὸς 
ἀνακρίνει μὲν πάντα, αὐτὸς δὲ ὑπ' οὐδενὸς ἀνακρίνεται. τίς 
γὰρ ἔγνω νοῦν Κυρίου, ὃς συμβιβάσει αὐτόν; ἡμεῖς δὲ νοῦν 
Χριστοῦ ἔχομεν – Κι εγώ, όταν ήρθα σ’ εσάς, αδελφοί, ήρ-
θα όχι με υπεροχή λόγου ή σοφίας, για να αναγγέλλω σ’ 
εσάς τη μαρτυρία του Θεού. Γιατί αποφάσισα να μην ξέρω 
τίποτα μεταξύ σας παρά μόνο τον Ιησού Χριστό και Αυτόν 
σταυρωμένο. Κι εγώ με αδυναμία και με φόβο και με τρό-
μο πολύ ήρθα σ’ εσάς. Και ο λόγος μου και το κήρυγμά 
μου έγιναν όχι με πειστικούς λόγους ανθρώπινης σοφίας, 
αλλά με απόδειξη Πνεύματος και δύναμης· για να μην εί-
ναι η πίστη σας βασισμένη στη σοφία των ανθρώπων, αλ-
λά στη δύναμη του Θεού. Σοφία όμως μιλούμε μεταξύ των 
τελείων, σοφία όμως όχι του κόσμου τούτου ούτε των αρ-
χόντων του κόσμου τούτου που καταργούνται. Αλλά μι-
λούμε σοφία Θεού μέσα σε μυστήριο, που είναι αποκρυμ-
μένη, την οποία προόρισε ο Θεός πριν από τους αιώνες 
προς δόξα δική μας, την οποία κανείς από τους άρχοντες 



82 

 

του κόσμου τούτου δεν έχει γνωρίσει. Γιατί αν τη γνώρι-
ζαν δεν θα σταύρωναν τον Κύριο της δόξας. Αλλά καθώς 
είναι γραμμένο: “Αυτά που οφθαλμός δεν είδε και αυτί 
δεν άκουσε” και σε καρδιά ανθρώπου δεν ανέβηκαν, αυτά 
ετοίμασε ο Θεός για όσους αγαπούν Αυτόν. Σ’ εμάς όμως ο 
Θεός τα αποκάλυψε με το Πνεύμα Του· γιατί το Πνεύμα 
τα πάντα ερευνά, ακόμα και τα βάθη του Θεού. Γιατί ποι-
ος από τους ανθρώπους ξέρει τα ιδιαίτερα του ανθρώπου 
παρά μόνο το πνεύμα του ανθρώπου που είναι μέσα του; 
Έτσι και τα ιδιαίτερα του Θεού κανείς δεν τα έχει γνωρί-
σει παρά μόνο το Πνεύμα του Θεού. Κι εμείς δεν λάβαμε 
το πνεύμα του κόσμου, αλλά το Πνεύμα που είναι από τον 
Θεό, για να ξέρουμε αυτά που χαρίστηκαν σ’ εμάς από τον 
Θεό. Αυτά και μιλούμε, όχι με διδακτικούς λόγους ανθρώ-
πινης σοφίας, αλλά με διδακτικούς λόγους Πνεύματος Α-
γίου, ερμηνεύοντας τα πνευματικά στους πνευματικούς. Ο 
ψυχικός όμως άνθρωπος δεν δέχεται τα πράγματα του 
Πνεύματος του Θεού· γιατί είναι μωρία γι’ αυτόν και δεν 
μπορεί να τα γνωρίσει, γιατί πνευματικώς ανακρίνονται. 
Αλλά ο πνευματικός ανακρίνει τα πάντα, αυτός όμως από 
κανέναν δεν ανακρίνεται. Γιατί “ποιος γνώρισε το νου του 
Κυρίου, ο οποίος θα διδάξει Αυτόν;” Εμείς όμως έχουμε 
νου Χριστού» (Α’ Κορ.2:1­16). 
     Ή εάν διάβασε το Λόγο του Θεού, αν τον πιστεύει. Τα 
ξένα αυτά στοιχεία παραμόρφωσαν τον τύπο της αρχαίας 
λατρείας, έντυσαν τον “υπηρέτη” της Εκκλησίας με ράσο 
και  καλυμμαύχιο,  τον  έκαναν  ιεροπαπά,  και  του  είπαν: 
«Την  ιεροσύνη  θα  την  έχεις  μονοπώλιο.  Όσοι  πιστεύουν 
στον  Θεό,  από  σένα  πρέπει  να  περιμένουν  να  τους  ετοι­
μάσεις  με  ψυχοσυγχωροχάρτια  για  την  αιωνιότητα,  ή  να 
τους απορρίπτεις με τους αφορισμούς και τα αναθέματα, 
για τη γέεννα του πυρός, την κοιλάδα του κλαυθμώνα, για 
το  βασίλειο  του  Ταρτάρου  και  Ερέβους,  για  τους  ποτα­
μούς Αχέροντα, Φλεγέθοντα και Πυριφλεγέθοντα, για την 
Αχερούσια λίμην και το Αχερόντιο πλοίο». 



83 

 

     Εξ αιτίας αυτών ο λαός, όπως τόνισα και άλλοτε, έμεινε 
ένα παθητικό στοιχείο για την Εκκλησία και άδειο δοχείο, 
που περιμένει να γεμίσει από μία στείρα πηγή. Ενώ η θέ­
ση  του  Χριστιανού  χάρη  στις  θεοσύστατες  ιδιότητες  της 
ιεροσύνης, είναι τόσο ένδοξη, ώστε και οι άγγελοι επιθυ­
μούν  να  παρακύψουν  και  να  την  απολαύσουν·  «εἰς ἃ 
ἐπιθυμοῦσιν ἄγγελοι παρακύψαι – στα οποία άγγελοι επι-
θυμούν να σκύψουν από πάνω» (Α’ Πετρ.1:12). Όση στάχτη 
όμως  κι  αν  έριξαν  τα  ξένα  αυτά  στοιχεία  στη  φωτιά  της 
ΑΛΗΘΕΙΑΣ,  φυσά  πότε­πότε  ο  άνεμος  της  αλήθειας,  ο  ο­
ποίος σκορπίζει τη στάχτη και αποκαλύπτει τη φλόγα που 
δεν έχει σβήσει. Όπως έγραψα άλλοτε, όσο κι αν “θαλασ­
σοποιήθηκε”  η  θεολογία,  εντούτοις,  όταν  πρόκειται  να 
ερμηνευτούν τα σημεία της αλήθειας, είναι αναγκασμένοι 
αυτοί  που  ασχολούνται  με  τα  τοιαύτα,  να  διατυπώσουν 
την  αλήθεια,  την  οποία  όμως  κατόπιν,  δυστυχώς,  θα  κα­
λύψουν και πάλι ο στάχτες των ξένων στοιχείων, που θα 
ρίξουν. 
     Πρόσεξε όμως, φίλε μου, τη φλόγα της αλήθειας τώρα 
που ο άνεμος διέλυσε τη στάχτη. 
 

Ο Χριστιανός μόνος του συνδιαλέγεται  

με το Θείο και επανορθώνεται 
 

     Ο Χριστιανός ως ιερέας και λειτουργός στην Παρουσία 
του Θεού, προσφέρει μόνος του, χωρίς “ειδικό ιερέα”, τις 
πνευματικές  θυσίες,  γιατί  ο  ίδιος  είναι  ιερέας  του  σώμα­
τος και της ψυχής του, καθώς υποστηρίζει και ο Ωριγένης. 
Την  αλήθεια  αυτή  θα  δανειστούμε  πάλι  από  ορθόδοξα 
στόματα,  από  το  περιοδικό  “Ζωή”  15/8/58:  «Κάθε  Χρι­
στιανός καλείται να προσφέρει θυσία αινέσεως για πάντα 
στον Θεό  («οὖν ἀναφέρωμεν θυσίαν αἰνέσεως διὰ παντὸς 
τῷ Θεῷ – ας προσφέρουμε θυσία αινέσεως διαπαντός 
στον Θεό» Εβρ.13:15),  να  προσφέρει  στον  Θεό… θυσία  ε­
πανόρθωσης και συνδιαλλαγής». 



84 

 

     Βλέπεις, φίλε μου, μία φλόγα που φωτίζει την αλήθεια 
εδώ;  Όταν,  όπως  ορθά  τονίζεται,  μπορεί  “κάθε  Χριστια­
νός” να “προσφέρει θυσία αινέσεως στον Θεό”, όταν μό­
νος  του  μπορεί  να  προσφέρει  “θυσία  επανόρθωσης  και 
συνδιαλλαγής” (μέσω του Αίματος του Χριστού), δεν νομί­
ζεις, ότι οι ίδιοι ομολογούν, ότι εμείς οι κληρικοϊεροπαπά­
δες δεν έχουμε καμία απολύτως θέση ενώπιον αυτών των 
προνομίων και δικαιωμάτων, που δίνει ο Θεός στους αφι­
ερωμένους Του και δεν μπορούμε να τους τα αφαιρέσου­
με; Και αυτά τα γράφουν εκείνοι, που σε άλλες περιπτώ­
σεις  υποστηρίζουν  την  ανάγκη  ύπαρξης  των  ιερέων.  Δη­
λαδή, φάσκουν και αντιφάσκουν. Αυτός είναι ο λόγος που 
γράφω,  ότι  η  θεολογία  έχει  “θαλασσοποιηθεί”.  Έχω  άδι­
κο; 
     Είναι γεγονός αναμφισβήτητο, ότι η Ορθόδοξη και Δυ­
τική  θεολογία  υπέστησαν  μεγάλη  εξωτερική  επίδραση, 
όπως σαφώς διατυπώνει και ο Καθηγητής της Θεολογικής 
Σχολής  Αθηνών  κ.  Ι.  Ν.  Καρμίρης  στο  βιβλίο  του  “Περί 
Εξωτερικών Επιδράσεων επί της Ορθοδόξου Θεολογίας”. 
     Βλέπεις,  φίλε  μου,  όπως  γράφει  και  το  φύλλο  της 
“Ζωής”, μόνος του ο άνθρωπος μπορεί: 
     1. Να επανορθώσει τη θέση από την οποία εξέπεσε, στη 
Δικαιοσύνη του Θεού, και 
     2. Μόνος του, επίσης, μπορεί να συνδιαλλαγεί, να συμ­
φιλιωθεί με τον Θεό (μέσω του Αίματος του Χριστού). Αυ­
τά  δεν  τα  λέω  εγώ.  Τα  ομολογούν  επίσημα  στόματα  της 
Ορθοδοξίας. 
     Ιδού τώρα τι λέει επί του θέματος τούτου και κάποιος 
άλλος μεγάλος Απολογητής, ο Ιουστίνος ο Φιλόσοφος (2ος 
αιώνας μ.Χ.): «Εμείς, οι οποίοι δια του ονόματος του Ιη­
σού  ως  ένας  άνθρωπος  είμαστε  στον  Ποιητή  όλων  Θεό, 
δια του ονόματος του Πρωτοτόκου Αυτού Υιού, απαλλαγ­
μένοι από τα ρυπαρά ιμάτια, δηλαδή, τις αμαρτίες, πυρω­
μένοι μέσω του λόγου της κλήσεως Αυτού είμαστε αρχιε­
ρατικό  και  το  αληθινό  γένος  του  Θεού,  καθώς  και  Αυτός 
είπε, ότι σε κάθε τόπο στα έθνη προσφέρουμε θυσίες ευά­



85 

 

ρεστες  σε  Αυτόν  και  καθαρές.  Δεν  δέχεται  από  κανέναν 
θυσίες  ο  Θεός,  παρά  από  τους  ιερείς  Αυτού»  (Διαλ.  Προς 
Τρυφ). 
     Ο Ιουστίνος έζησε σε μία εποχή, που δεν υπήρχαν ούτε 
“ειδικοί  ιερείς”,  ούτε  Ορθόδοξοι,  ούτε  Καθολικοί,  ούτε 
Ευαγγελικοί.  Υπήρχαν  μόνο  Χριστιανοί.  Συνεπώς,  αυτός 
δεν υποστηρίζει ούτε τους μεν, ούτε τους δε. Υποστηρίζει 
και  διατυπώνει  μία  αλήθεια  μέσα  από  τον  αιώνιο  Λόγο 
του  Θεού.  Την  αλήθεια  όμως  αυτή,  την  διαφοροποίησαν 
τα ξένα στοιχεία, σε “λειτουργία”, την οποία μόνο ο “ειδι­
κός ιερέας” μπορεί να τελέσει, για να κρατά το λαό, όπως 
και οι πριν από τον Χριστό “ειδικοί ιερείς” μακριά από τον 
Θεό, εφόσον ο Χριστιανός δεν μπορεί: 
     1ον.  Να τελέσει τη λειτουργία, και 
     2ον. Δυνάμει του Κανόνα της Πανθέκτης Οικουμενικής 
Συνόδου, δεν έχει  το δικαίωμα να εισέλθει στα Άγια των 
Αγίων (Ιερό Βήμα). 
     Σύμφωνος με τα ανωτέρω είναι και ο κ. Π. Τρεμπέλας, 
ο  οποίος  γράφει  τα  εξής:  «Και  βεβαίως  δεν  αρνούμαστε 
μεν, ότι όλοι οι Χριστιανοί είμαστε το αληθινό αρχιερατι­
κό  γένος  του  Θεού,  καθώς  και  Αυτός  μαρτυρεί  λέγοντας 
ότι  σε  κάθε  τόπο  στα  έθνη  προσφέρουμε  θυσίες  ευάρε­
στες και καθαρές· δεν δέχεται από κανέναν θυσίες ο Θεός, 
παρά  από  τους  ιερείς  Αυτού.  Και  όλοι  οι  Χριστιανοί  “ως 
ιερείς του Θεού και θεραπευτές” προσεύχονται υπέρ των 
βασιλέων  και  στρατευομένων»  (“Δογματική”  Π.  Τρεμπέλα, 
τόμος Γ’ σελ.288). 
     Ο δε Ωριγένης λέει, επίσης: «Έχεις την ιεροσύνη επει­
δή  είσαι  γένος  ιερατικό,  και  οφείλεις  για  τούτο  να  προ­
σφέρεις στον Θεού θυσία αίνου, θυσία προσευχών, θυσία 
ελέους,  θυσία σωφροσύνης,  θυσία  δικαιοσύνης, θυσία  α­
γιότητας».  Την  αλήθεια  αυτή  υποστηρίζουν  και  πολλοί 
άλλοι Πατέρες, μεταξύ των οποίων και ο Χρυσόστομος, ο 
οποίος λέει τα εξής: «Όλο το βίο έτσι πρέπει να διάγεις ως 
λατρεύοντας και ιερωμένους και ιερείς του οικείου σώμα­
τος». 



86 

 

     Φίλε μου, αυτή είναι η θέση του Χριστιανού, ως ιερέας 
του  σώματος  και  της  ψυχής  του,  αλλά  και  ως  κοινωνού 
ανθρώπου. Όχι θέση ανοίκεια και στάση απολίτιστη, την 
οποία  τηρεί  ένας  Δεσπότης  απέναντί  μου,  ο  οποίος  μου 
έστειλε  μία  μακροσκελέστατη  επιστολή,  γεμάτη  ύβρεων, 
ανοησιών, αφορισμών, καταρών και από ό,τι θα περίμενε 
κανείς  από  άνθρωπο  χαμηλού  επιπέδου.  Εγώ  όμως  του 
απάντησα  με  το  εδάφιο  –  «διὸ εὐδοκῶ ἐν ἀσθενείαις, ἐν 
ὕβρεσιν, ἐν ἀνάγκαις, ἐν διωγμοῖς, ἐν στενοχωρίαις, ὑπὲρ 
Χριστοῦ· ὅταν γὰρ ἀσθενῶ, τότε δυνατός εἰμι – Γι’ αυτό 
ευδοκώ σε αδυναμίες, σε βρισιές, σε ανάγκες, σε διωγμούς 
και σε στενοχώριες υπέρ του Χριστού· γιατί όταν είμαι 
αδύνατος, τότε είμαι δυνατός» (Β’ Κορ.12:10). 
     Όση  στάχτη  λοιπόν  και  να  πέσει  πάνω  στην  αλήθεια, 
εκείνη είναι αλήθεια και δεν κρύβεται. Σε τι συμπέρασμα 
λοιπόν οδηγούμαστε; Ότι τα ξένα αυτά στοιχεία τοποθέ­
τησαν  στη  λατρεία  πολλά  παραπετάσματα,  τα  οποία  ε­
μποδίζουν  την  είσοδο  προς  την  Παρουσία  του Θεού,  την 
οποία άνοιξε και άφησε ελεύθερη προς όλους ο Λυτρωτής. 
Το  παραπέτασμα  του  Ναού,  που  συμβόλιζε  την  αμαρτία 
και  αποτελούσε  εμπόδιο,  το  έσχισε  ο  Θεός,  όταν  η  θεία 
Δικαιοσύνη  ικανοποιήθηκε  από  το  σταυρικό  θάνατο  του 
Σωτήρα. Συνεπώς, η είσοδος για την περιοχή του Θρόνου 
της  Χάρης,  δεν  έχει  παραπετάσματα,  που  να χωρίζουν ή 
να εμποδίζουν την επικοινωνία του ανθρώπου με τον Θεό. 
Τα  παραπετάσματα  τα  υφαίνει  η  αμαρτία  και  η  άγνοια 
των Σχεδίων του Θεού. Κάθε άνθρωπος μπορεί να σταθεί 
με παρρησία ενώπιον του Θεού, εκεί που Τον λατρεύουν 
με κεκαλυμμένα τα πρόσωπα “άγγελοι, αρχάγγελοι, θρό­
νοι, κυριότητες, τα πολυόμματα Χερουβείμ και τα εξαπτέ­
ρυγα Σεραφείμ”. Το δικαίωμα αυτό του το έχει δώσει Αυ­
τός, που τον αντικατάστησε στο θάνατο, ο Υιός του Θεού. 
Γιατί λοιπόν, αγαπητέ μου, να μείνω εγώ ικανοποιημένος 
με τα συστήματα των ανθρώπων, να μονοπωλώ την ιερο­
σύνη και τα χαρίσματα, με τα οποία ο Θεός πλουτίζει τους 
λυτρωμένους Του, και να κομπορρημονώ, ότι ανήκω στην 



87 

 

ορισμένη  τάξη,  που  δήθεν  έχει  το  “ειδικό”  χάρισμα  της 
ιεροσύνης και “είναι ταμειούχος της θείας Χάρης”, και με 
αυτό να θέτω παραπετάσματα στην ελεύθερη είσοδο προς 
την Παρουσία του Θεού, τα ΑΓΙΑ των ΑΓΙΩΝ; Υπάρχει βά­
θος, μήκος, πλάτος και ύψος, που μπορούμε να γνωρίσου­
με,  χωρίς  να  στήνουμε  “πάλι  το  παραπέτασμα,  που  σχί­
σθηκε μια για πάντα”. 
 
 

ΤΡΟΠΑΡΙΟ 
 

(Ήχος α’ προς, “Τον Τάφον Σου, Σωτήρ”) 
 
     Τον Λόγον Σου Χριστέ, παρημέλησαν πάντες 
     ανθρώπων διδαχάς έχουν ως οδηγόν των, 
     με πλήρη την άγνοιαν των ενδόξων Σχεδίων Σου, 
     και του έργου Σου, της Σωτηρίας πάντων 
     ην ητοίμασας και δωρεάν την παρέχεις, 
     άνευ άλλου μεσάζοντος. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



88 

 

ΕΠΙΣΤΟΛΗ 11η 
 

Η φωτιά που καίει 
 

     Αγαπητέ εν Κυρίω. 
 

     Επειδή  δεν  είσαι ο  μόνος,  που  μου  έστειλες επιστολές 
διαμαρτυρίας  για  το  περιεχόμενο  των δικών  μου  επιστο­
λών,  στο  εξής  θα  απευθύνω  τα  λόγια  μου  και  προς  έναν 
Δεσπότη­Επίσκοπο,  ο  οποίος  με  τις  επιστολές  του,  μου 
εξεδήλωσε όλη την οργή του για τις ιδέες μου. Είναι δε ο 
ίδιος εκείνος Δεσπότης, περί του οποίου έγραψα σε προη­
γούμενη επιστολή μου. 
 

Αντί σαφών απαντήσεων ύβρεις 
 

     Από  εδώ  λοιπόν,  αγαπητέ  μου  Γέροντα,  θα  απευθύνω 
και σε σένα το λόγο. Κατ’ αρχάς σε πληροφορώ, ότι οι ύ­
βρεις  των  επιστολών  σου,  οι  αφορισμοί,  οι  κατάρες,  τα 
σατανικά  επίθετα  που  παραθέτεις  και  τα  ύπουλα  βέλη 
που  εκτοξεύεις,  δεν  λέγονται  δύναμη  και  μεγαλείο  της 
Εκκλησίας.  Όχι  μόνο,  αλλά  η  ιδιαίτερα  βάναυση  συμπε­
ριφορά  σου  δεν  παρουσιάζει  δυναμισμό  και  αυτοπεποί­
θηση,  αλλά  εμφανίζει  βλαμμένες  τις  βάσεις  της  γνώσης 
σου, οι οποίες δεν μπορούν να στηριχτούν μόνες τους και 
έχουν  ανάγκη  της  χειραγωγίας  ξένης  δύναμης  και  της 
φρούρησης των ύβρεων, των αφορισμών και των σατανι­
κών  σου  επιθέτων.  Να  είσαι  βέβαιος,  φίλε  μου,  ότι  εγώ 
δεν  θα  σου  απαντήσω  με  το  ίδιο  πνεύμα,  γιατί  πουθενά 
στη Γραφή δεν δικαιολογείται αυτή η συμπεριφορά. Έχω 
ιερή υποχρέωση όμως να σου πω ότι η συμπεριφορά σου 
αυτή, είναι εκδήλωση του παλαιού ανθρώπου που φωλιά­
σει στην καρδιά σου, γιατί, για την αναγέννηση δεν υπάρ­
χει έδαφος στην ψυχή σου, αγνοείς μάλιστα και τη σχετι­
κή  προτροπή  του  Ευαγγελίου:  «ὁ λόγος ὑμῶν πάντοτε ἐν 
χάριτι, ἅλατι ἠρτυμένος – Ο λόγος σας να είναι πάντοτε με 
χάρη, με αλάτι αρτυμένος» (Κολ.4:6). Εξαιτίας της απολί­



89 

 

τιστης  αυτής  συμπεριφοράς  σου,  επικαλούμαι  τα  λόγια 
του  Χρυσοστόμου:  «Ουδέν  δέδοικα  ως  επισκόπους  –  Τί­
ποτε δεν φοβήθηκα, όσο τους επισκόπους». 
     Παρόλο ότι δεν μου απαντάς ειλικρινά και ευθέως και 
παρόλο  ότι  σε  ορισμένα  σημεία  ούτε  Ορθόδοξος  είσαι, 
επειδή  όμως  μου  δίνεις  αφορμή,  συνεχίζω  το  θέμα  περί 
ιεροσύνης. 
     Είσαι  ενήμερος  όλων  των  προηγούμενων  επιστολών 
μου. Έχεις γνωρίσει μέσω αυτών από μαρτυρίες της Αγίας 
Γραφής και από Ορθόδοξες πέννες, περί των ξένων στοι­
χείων που υπάρχουν στην Εκκλησία και περί της γενικής 
ιεροσύνης των Χριστιανών. Και αυτόματα αποδεικνύεται 
ότι η “ειδική ιεροσύνη” των ιεροπαπάδων δεν έχει Γραφι­
κή  και  Θεολογική  βάση.  Καμία  επομένως  αμφιβολία  δεν 
υπάρχει ότι τα ξένα στοιχεία που εισχώρησαν, τοποθέτη­
σαν  πολλά  παραπετάσματα  και  έθεσαν  πολλά  εμπόδια 
στη λατρεία προς τον Θεό και επικοινωνία που πρέπει να 
έχει ο άνθρωπος προς το Ανώτατο ΟΝ, όπως το παιδί προς 
τον  πατέρα.  Τα  ξένα  και  παράξενα  αυτά  στοιχεία,  δη­
μιούργησαν  μια  θρησκεία  ξερών  τύπων  και  παραπετα­
σμάτων, μέσω των οποίων έμαθαν οι άνθρωποι να φυλάτ­
τουν ευκολότερα τους τύπους, από το να εξασκούνται και 
να  πειραματίζονται  με  τα  ιερατικά  χαρίσματα,  που  μπο­
ρούν να έχουν, στην  απευθείας λατρεία προς το Θεό και 
Πατέρα.  
     Τα στοιχεία αυτά, από την υλική τους πάντοτε  μορφή 
και  περιεχόμενο,  κατέλαβαν  την  καρδιά  και  έτσι  απομά­
κρυναν την «ἐν πνεύματι λατρείαν» από την ψυχή του αν­
θρώπου.  Έμαθαν  λοιπόν  οι  άνθρωποι  να  υποκλίνονται 
στα  σκέρτσα  του  θυμιατού,  στον  “προκρουστικό  ζουρλο­
μανδύα”  και  στη  “ρασοκαλυμμαυχοκοτσιδοφορία”  και 
καθόλου δεν έμαθαν να αποκαλύπτονται ταπεινά σε Εκεί­
νον,  μέσω  του  Οποίου  μπορούν  να  λάβουν  τα  ιερατικά 
χαρίσματα  του  ανθρώπου  με  τον  Θεό  και  ο  Οποίος  δεν 
μεταχειρίστηκε  όταν  υπέδειξε  τα  χαρίσματα  αυτά,  ούτε 
υλικό  αντικείμενο  ή  μέσον,  αλλά  μόνο  «ἐπῆρε τοὺς 



90 

 

ὀφθαλμοὺς αὐτοῦ εἰς τὸν οὐρανὸν – ύψωσε τους οφθαλ-
μούς Του στον ουρανό» (Ιν.  17:1).  Κανείς λοιπόν δεν πρέ­
πει να με αδικήσει όταν λέω, ότι όλα αυτά είναι τα παρα­
πετάσματα που εμποδίζουν όχι μόνο την επικοινωνία του 
ανθρώπου με τον Θεό, αλλά επιβάλλουν και την καταβολή 
“διοδίων”,  γι’  αυτή  την  επικοινωνία,  γιατί  είναι  φυσική 
πλέον  η  δημιουργία  της  Σιμωνίας3  και  του  επαγγελματι­
σμού. 
 

Αναγνώριση ξένων στοιχείων 
 

     Ένας ανωνυμογράφος, που με τον τρόπο του και αυτός 
μου  επιτίθεται,  αναγνωρίζει  μεν  τα  ξένα  στοιχεία  που  υ­
πάρχουν, αλλά ζει με την ελπίδα “ότι μία ημέρα θα ξεκα­
θαριστούν”. Γι’ αυτό και μου γράφει τα εξής: «Οι προλή­
ψεις,  οι  δεισιδαιμονίες,  τα  συμφέροντα  και  οι  εγωισμοί 
και με ό,τι άλλο γέμισε ο αδύναμος άνθρωπος την ωραία 
διδασκαλία  του  Κυρίου,  θα  περάσουν,  και  εκείνη  θα  κα­
θαριστεί  και  θα  μείνει  μόνη  η  αλήθεια».  Έχουμε  λοιπόν 
εδώ  μία  τέλεια  αναγνώριση  των  νόθων  στοιχείων,  δεισι­
δαιμονιών,  συμφερόντων  και  εγωισμών,  που  υπάρχουν 
στην  Ορθόδοξη  Εκκλησία.  Ας  μην  περιοριστούμε,  όμως, 
μόνο σε αυτή τη μαρτυρία. Ας ακούσουμε και άλλα επίση­
μα στόματα της Ορθοδοξίας. 
     Το  περιοδικό  “Ακτίνες”  Ιουνίου­Ιουλίου  1946,  γράφει 
μεταξύ πολλών άλλων και τα εξής χαρακτηριστικά: «Εμείς 
πρώτοι θέλουμε  το πιο καθαρό και τίμιο ξεκαθάρισμα της 
πίστης μας… αυτό είναι η γραμμή μας. Να ξεκαθαρίσουμε 
πρώτα  την  πίστη  μας  από  ό,τι  στοιχεία  ξένα  σε  αυτή». 

                                                           
3 Ο όρος “Σιμωνία” εκφράζει την περίπτωση που κληρικός δω­
ροδοκεί για να αποκτήσει ανώτερη θέση στην ιεραρχία της Εκ­
κλησίας, δηλαδή, αγοράζει αξίωμα στην ιεραρχία της Εκκλησί­
ας με χρήματα. Αναφέρεται στον Σίμωνα το Μάγο, στη Σαμά­
ρεια, που πρότεινε χρήματα στον Απόστολο Πέτρο, ώστε να 
μπορεί κι αυτός να κάνει θαυματουργικά σημεία (δες Πράξεις 
8:9­24). 



91 

 

Σαφέστατη και εδώ η δεύτερη ομολογία. Και το περιοδικό 
αυτό δεν είναι τυχαίο. Το γράφουν επιστήμονες, Χριστια­
νοί Ορθόδοξοι. 
     Ας  ακούσουμε  όμως  και  τρίτη  μαρτυρία.  Ο  Λόγος  του 
Θεού, λέει: «ἐπὶ στόματος δύο μαρτύρων καὶ τριῶν σταθή­
σεται πᾶν ῥῆμα – Πάνω στη μαρτυρία του στόματος δύο 
μαρτύρων και τριών θα σταθεί κάθε λόγος» (Β’  Κορ.13:1). 
Είναι εύλογη λοιπόν και η τρίτη μαρτυρία, και η τέταρτη 
ακόμα. Την τρίτη αυτή μαρτυρία θα τη δανειστούμε από 
τη  γραφίδα  τού  προς  ολίγου  αποθανόντος  Μητροπολίτη 
Χίου  Παντελεήμονα.  Ο  άνθρωπος  αυτός,  αναφερόμενος 
στη δήλωση  του  Κυρίου  περί  πνευματικής  λατρείας  γρά­
φει  τα  εξής:  «Ο  Χριστός  βάζει  το  θεμέλιο  λίθο  της  θρη­
σκείας  Του  με  λόγια  μεγάλα…  “πνεῦμα ὁ Θεός, καὶ τοὺς 
προσκυνοῦντας αὐτὸν ἐν πνεύματι καὶ ἀληθείᾳ δεῖ 
προσκυνεῖν – Πνεύμα είναι ο Θεός· και εκείνοι που προ-
σκυνούν Αυτόν με πνεύμα και με αλήθεια πρέπει να προ-
σκυνούν” (Ιν.4:24.  Τα  λόγια  αυτά  σαν  τρομερός  σεισμός 
γκρέμισαν  τα  αραχνιασμένα  σπίτια  κάθε  πρόληψης  και 
κάθε  δεισιδαιμονίας  και  φανέρωσαν  ολόλαμπρα  και  κα­
θαρά  ποια  είναι  η  αληθινή  λατρεία  του  Θεού…  Είπε  τη 
λέξη, πάνω στην οποία επρόκειτο να στηρίξει  το οικοδό­
μημα της αιώνιας θρησκείας… Ας το μάθουν όλοι, που θέ­
λουν να ονομάζονται Χριστιανοί… Δεν λατρεύουν τον Θεό 
αληθινά  όσοι  θέλουν  να  περιορίσουν  η  λατρεία  Του  σε 
ξερούς τύπους, που μοιάζουν με το όρος Γαραζίν, και δη­
μιουργούν  ανθρώπους  βουτηγμένους  μέσα  στον  άγριο 
φανατισμό,  ή  γεμάτους  από  προλήψεις  αραχνιασμένες 
και  δηλητηριασμένες  δεισιδαιμονίες.  Όλα  αυτά…  τους 
κάνουν να λησμονούν την αγάπη… ησυχάζοντας τη συνεί­
δησή  τους  με  την  εκπλήρωση  του  ξερού  τύπου,  εναντίον 
του  οποίου  ο  Χριστός  εκσφενδόνισε  τα  τρομερά  “οὐαὶ”» 
(“Γύρω στις Αιώνιες Αλήθειες”, σελ.140­141). 
     Ο δε διδάσκαλος του Οικουμενικού Θρόνου (Πατριαρ­
χείου) Δ. Καλλιμάχος, στο βιβλίο του  “Το Ευαγγέλιο υπό 
Σύγχρονο  Πνεύμα”,  και  στις  σελίδες  59­66  και  230­237, 



92 

 

αναφέρει πάρα πολλά σχετικά με τα ξένα στοιχεία και την 
άγονη ξέρη τυπολατρία, εκφράζοντας τη λύπη του για τη 
νοθεία  της  Ορθοδοξίας.  Είναι  δε  ο  Καλλιμάχος  περισσό­
τερο ειλικρινής από τους άλλους. Δεν διστάζει να γράψει 
ότι  τα  ξένα  στοιχεία υποβίβασαν  σε χαμηλό επίπεδο  την 
πνευματική  υπόσταση  του  Χριστιανισμού  (σελ.61),  και  το 
ζωοποιόν πνεύμα του Ευαγγελίου εξαφανίστηκε και αντι­
καταστάθηκε  από  μια  ταπεινή  μοιρολατρία,  από  ξερούς 
και  άγονους  τύπους.  Και  διατυπώνοντας  τον  αποτροπια­
σμό του για όλα αυτά, γράφει: «Η Χριστιανική θρησκεία 
υποβιβάστηκε  στο  ταπεινό  επίπεδο  μιας  ειδωλολατρίας, 
και την τάση αυτή ενίσχυαν οι πολυάριθμες στρατιές των 
μοναχών,  οι  οποίοι  περιήγαγαν  θαυματουργικές  εικόνες 
και  λείψανα  αγίων  για  ιεροκαπηλεία  (εμπόριο),  εμπνέο­
ντας  το  φανατισμό,  ως  απόστολοι  του  πνευματικού  σκό­
τους» (σελ.231). 
     Έχω  πλήθος  μαρτυριών  να  παραθέσω,  αλλά  προς  το 
παρόν, περιορίζομαι σε αυτές. Το συμπέρασμα στο οποίο 
μας οδηγούν όλες αυτές οι μαρτυρίες είναι, ότι πάρα πολ­
λή  νοθεία  και  μόλυνση  κατέλαβαν  την  Εκκλησία.  Και  ε­
φόσον υπάρχει νοθεία, δεν υπάρχει γνησιότητα, πραγμα­
τικότητα.  Εξετάζοντας  τη  σημερινή  Ορθοδοξία με  τα  μέ­
τρα της Αγίας Γραφής, ανακαλύπτουμε και βλέπουμε ξένα 
στοιχεία νοθείας. 
     Αυτή είναι η γλώσσα της αλήθειας, αγαπητέ Μου γέρο­
ντα. Αν δεν σου αρέσει, τα παράπονά σου σε  εκείνους οι 
οποίοι έγραψαν όλα αυτά. 
     Έτσι έχοντας τα πράγματα, γεννάται πλέον φυσικό το 
ερώτημα!  Βάσει  ποιας  λογικής  και  δυνάμει  ποιου  νόμου 
διδασκαλίας, έχετε την απαίτηση να σας ακολουθήσουμε, 
τη στιγμή κατά την οποία, μόνοι σας και μάλιστα αβίαστα 
ομολογείται  τη  νοθεία  και  τη  μόλυνση,  της  Ορθοδοξίας; 
Βάσει ποιου στοιχείου μπορείτε να αποδείξετε ότι διατη­
ρείται η θρησκεία εκείνη, την οποία  ίδρυσε ο Κύριος και 
οι Μαθητές Του; Και πώς μπορείτε να δικαιολογήσετε αυ­
τή τη μόλυνση και τη νοθεία, με την εντολή του Πνεύμα­



93 

 

τος  του  Αγίου,  ότι  πρέπει  να  «φυλάσσειν τὰ δόγματα τὰ 
κεκριμένα ὑπὸ τῶν ἀποστόλων καὶ πρεσβυτέρων τῶν ἐν 
Ἱερουσαλήμ; – να φυλάγουν τα δόγματα τα εγκεκριμένα 
από τους αποστόλους και τους πρεσβυτέρους που ήταν 
στην Ιερουσαλήμ;» (Πραξ.16:4). Μήπως στα δόγματα των 
Αποστόλων υπάρχει μόλυνση και νοθεία; 
     Χρειάζονται  περισσότερα  σχόλια;  Δεν  νομίζω.  Είναι 
αναγκαίο  όμως  να  σας  μεταδώσω  τα  λόγια  του  Κυρίου: 
«ἰατρέ, θεράπευσον σεαυτόν – Γιατρέ, θεράπευσε τον ε-
αυτό σου» (Λουκ.4:23).  «ὑποκριτά, ἔκβαλε πρῶτον τὴν 
δοκὸν ἐκ τοῦ ὀφθαλμοῦ σοῦ, καὶ τότε διαβλέψεις ἐκβαλεῖν 
τὸ κάρφος ἐκ τοῦ ὀφθαλμοῦ τοῦ ἀδελφοῦ σου – Υποκριτή, 
βγάλε πρώτα το δοκάρι από τον οφθαλμό το δικό σου, και 
τότε θα δεις καθαρά, για να βγάλεις την αγκίδα από τον 
οφθαλμό του αδελφού σου» (Μτ.7:5). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



94 

 

ΕΠΙΣΤΟΛΗ 12η 
 
     Αγαπητέ Γέροντα. 
 

     Η προηγούμενη επιστολή μου πιθανόν να σου ήταν λί­
γο πικρή. Εφόσον όμως με προκάλεσες με το απρεπές  ύ­
φος των επιστολών σου, ήταν επόμενο ότι θα παραλάμβα­
νες μία απάντηση, όχι βέβαια κατά τρόπο ανάλογο, αλλά 
οπωσδήποτε σχετικό. Γιατί ο τρόπος σου, η συμπεριφορά 
σου και το ύφος των επιστολών σου, προδίδουν πολύ κα­
κές προθέσεις εναντίον μου. 
 

Οι έμπειροι κατασκευαστές δερμάτων 
 

     Αγαπητέ Γέροντα, Δεσπότη. 
 

     Θα  πρέπει  να  γνωρίζεις,  ότι  και  εγώ  προστατεύομαι 
από το Νόμο, όπως ακριβώς και εσύ. Ή μήπως έχεις την 
ιδέα, ότι ως  ΔΕΣΠΟΤΗΣ  που είσαι,  έχεις και  το δικαίωμα 
ζωής και θανάτου πάνω σε κάθε άνθρωπο μη ομοφρονού­
ντα  προς  τη  διαφοροποιημένη  Ορθόδοξη  Εκκλησία;  Ο­
φείλεις,  αγαπητέ  μου  Γέροντα,  να  φερθείς  με  τρόπο  ευ­
πρεπή  και  πολιτισμένο  και  να  σεβαστείς  τις  πεποιθήσεις 
μου, άσχετα αν διαφωνείς ή όχι. 
     Ήμουν  κάποτε,  ως  κληρικός  Ορθόδοξος,  κάτω  από  τη 
σιδηρά εξουσία ενός Δεσπότη, και αρκετά δοκίμασα τους 
ανοίκειους  δεσποτισμούς  του.  Ευχαριστώ  όμως  τον  Θεό, 
που με ελευθέρωσε. Δεν νομίζω λοιπόν, ότι οι ΔΕΣΠΟΤΕΣ 
μπορούν ακόμα να μου φέρονται με δεσποτικό και απολί­
τιστο ύφος και τρόπο, ώστε να θέλουν να ρυθμίσω τη συ­
νείδησή  μου  σύμφωνα  με  τις  προσταγές  τους.  Πέρασε  ο 
καιρό  εκείνος.  Τώρα  είμαι  Έλληνας  πολίτης.  Είμαι  μάλι­
στα  και  πραγματικός  κληρικός,  γιατί  έχω  στα  χέρια  μου 
τον κλήρο, που κερδίζει τη Βασιλεία του Θεού. 
     Δυστυχώς, το γράφω με λύπη μου, η αφαίρεση της λεο­
ντής  και  η  αθυροστομία,  είναι  γνώρισμα  πολλών  κληρι­
κών. Αφαιρούν και τον επιθηλιακό ιστό και κάθε υποδερ­



95 

 

μάτιο πέταλο λογικής, και ως έμπειροι κατεργαστές δερ­
μάτων, θέλουν να αποδερματώσουν ομόδοξους και ετερό­
δοξους, όταν και εφόσον η συνείδηση και η καθόλου πο­
ρεία της  ζωής τους, δεν ρυθμίζεται σύμφωνα με τις προ­
σταγές τους. Ιδού, εν προκειμένω, ένα παράδειγμα:  
 
Η αποδοκιμασία του Θεού σάς ανήκει εξ ολοκλήρου 

 

     Μία σεβαστή κυρία, καθηγήτρια, Α. Γ., αρκετά έμπειρη 
με  τα  πνευματικά  και  με  Χριστιανική συνείδηση, αγανα­
κτισμένη,  με  παρακάλεσε  να  γράψω  για  την  έλλειψη 
πνευματικότητας  ενός  μαχητικού  περιοδικού.  Δεν  επιθυ­
μώ να έρθω σε λογομαχίες με τον εκδότη κληρικό. Με α­
γάπη όμως θα πούμε λίγα. 
     Η εν λόγω κυρία, είναι τακτική αναγνώστρια του ανα­
φερμένου  περιοδικού,  το  οποίο  μάλιστα  ενισχύει  υλικά. 
Δεν μπορούσε όμως να ανεχθεί περισσότερο την έλλειψη 
της πνευματικότητας που το διακρίνει και τις ανάρμοστες 
φράσεις και λέξεις εναντίον των συλλειτουργών και προϊ­
σταμένων του εκδότη Αρχιμανδρίτη, στο φύλλο υπ’ αριθ­
μό 260 – Μάιος 1963. Ο τόνος της φωνής και το ύφος της 
εν λόγω κυρίας φανέρωναν τον πόνο της, για όλα που μου 
εξέθετε. Μεταξύ μάλιστα πολλών άλλων, που είπε και τα 
εξής:  «Δεν  είναι  καθόλου  πνευματικό  περιοδικό.  Είμαι 
περίεργη, πώς σκέφτεται ο Αρχιμανδρίτης αυτός, ώστε να 
αποκαλεί τους συλλειτουργούς του “προδότες”. Τι γλώσσα 
είναι αυτή που χρησιμοποιεί; Μόνο οι πολιτικοί χρησιμο­
ποιούν αυτή τη βάρβαρη γλώσσα. Να μην έχει, τέλος πά­
ντων, κάποια δόση πνευματικότητας;» 
     Με  αυτό  το  πνεύμα σάς  κρίνει ο  λαός,  αγαπητέ  Γέρο­
ντα. Είναι ντροπή. Πρέπει να μάθετε να είστε πνευματικοί 
άνθρωποι. Να φέρεστε και  να συμπεριφέρεστε ως ουρά­
νιοι  πολίτες,  όπως  αρμόζει  σε  οπαδούς  του  Ιησού  Χρι­
στού. «ὁ λόγος ὑμῶν πάντοτε ἐν χάριτι, ἅλατι ἠρτυμένος – 
Ο λόγος σας να είναι πάντοτε με χάρη, με αλάτι αρτυμέ-
νος» (Κολ.4:6).  «πᾶς λόγος σαπρὸς ἐκ τοῦ στόματος ὑμῶν 



96 

 

μὴ ἐκπορευέσθω, ἀλλ' εἴ τις ἀγαθὸς πρὸς οἰκοδομὴν τῆς 
χρείας, ἵνα δῷ χάριν τοῖς ἀκούουσι… πᾶσα πικρία καὶ 
θυμὸς καὶ ὀργὴ καὶ κραυγὴ καὶ βλασφημία ἀρθήτω ἀφ' 
ὑμῶν σὺν πάσῃ κακίᾳ – Κανένας λόγος σάπιος ας μη βγαί-
νει από το στόμα σας, αλλά μόνο αν έχετε κάποιον αγαθό 
για οικοδομή στην ανάγκη, ώστε να δώσει χάρη σ’ αυτούς 
που ακούν… Κάθε πικρία και θυμός και οργή και κραυγή 
και βλαστήμια ας αφαιρεθεί από εσάς μαζί με κάθε κακί-
α» (Εφεσ.4:29­31).  «ἀπόθεσθε καὶ ὑμεῖς τὰ πάντα, ὀργήν, 
θυμόν, κακίαν, βλασφημίαν, αἰσχρολογίαν ἐκ τοῦ στόμα-
τος ὑμῶν – αποθέστε κι εσείς τα πάντα, οργή, θυμό, κακί-
α, βλαστήμια, αισχρολογία από το στόμα σας» (Κολ.3:8). 
     Δυστυχώς όμως, εσείς, δεν τα απορρίπτετε. Επομένως, 
απορρίπτετε  τον  Θεό  που  δίνει  αυτή  την  προτροπή,  και 
ασεβείτε  ενώπιόν  Του.  Και  σε  αυτή  την  περίπτωση,  δε­
χθείτε και εσείς την αποδοκιμασία Του:  
     «τῷ δὲ ἁμαρτωλῷ εἶπεν ὁ Θεός· ἱνατί σὺ διηγῇ τὰ 
δικαιώματά μου καὶ ἀναλαμβάνεις τὴν διαθήκην μου διὰ 
στόματός σου; σὺ δὲ ἐμίσησας παιδείαν καὶ ἐξέβαλες τοὺς 
λόγους μου εἰς τὰ ὀπίσω. εἰ ἐθεώρεις κλέπτην, συνέτρεχες 
αὐτῷ, καὶ μετὰ μοιχοῦ τὴν μερίδα σου ἐτίθεις. τὸ στόμα σου 
ἐπλεόνασε κακίαν, καὶ ἡ γλῶσσά σου περιέπλεκε δολιό­
τητα· καθήμενος κατὰ τοῦ ἀδελφοῦ σου κατελάλεις καὶ 
κατὰ τοῦ υἱοῦ τῆς μητρός σου ἐτίθεις σκάνδαλον – Στον δε 
αμαρτωλό o Θεός είπε: Γιατί εσύ διηγείσαι τα δικαιώματά 
Μου  και  παίρνεις τη διαθήκη Μου στο στόμα σου; Εσύ 
όμως μίσησες την παιδεία και πέταξες τα λόγια Μου πίσω 
σου. Αν δεις κλέφτη, τρέχεις μαζί του, και έθεσες τη μερί-
δα σου μαζί με τους μοιχούς. Το στόμα σου πλεόνασε από 
κακία, και η γλώσσα σου περιέπλεξε δολιότητα· Καθιστός 
καταλαλείς κατά του αδελφού σου και κατά του γιου της 
μητέρας σου έβαλες σκάνδαλο» (Ψαλμός 49:16­20). 
    Αυτή, αγαπητοί μου, είναι η αποδοκιμασία του Θεού και 
σας ανήκει εξ ολοκλήρου. Εφόσον λοιπόν απορρίπτετε τα 
λόγια του Θεού, απορρίπτει και εσάς Εκείνος. 



97 

 

     Αγαπητοί  μου,  «Στώμεν  καλώς».  Είναι  αναγκαίο  να 
ασχοληθούμε πλέον σοβαρά με το Λόγο του Θεού.  «Θεὸς 
οὐ μυκτηρίζεται – ο Θεός δεν εμπαίζεται» (Γαλ.6:7). Ούτε 
έχει  ανάγκη  από  δικηγόρους,  όπως  θέλετε  να  εμφανίζε­
στε. Θα ήταν γελοίος ο Θεός αν είχε ανάγκη των δικανι­
κών  και  δικολαβικών  σας  υποστηρίξεων.  «Ταπεινώθητε 
οὖν ὑπὸ τὴν κραταιὰν χεῖρα τοῦ Θεοῦ, ἵνα ὑμᾶς ὑψώσῃ ἐν 
καιρῷ – Ταπεινωθείτε λοιπόν κάτω από το κραταιό χέρι 
του Θεού, για να σας υψώσει τον κατάλληλο καιρό» (Α’ 
Πετρ.5:6). 
     Ο  εκδότης  του  εν  λόγω  περιοδικού  αποκαλεί  “προδό­
τες”  τους  προϊσταμένους  του,  επειδή  δεν  χρησιμοποιούν 
αυστηρά  μέτρα  εναντίον  κάθε  ετερόδοξου.  Θα  ενθυμείτε 
ασφαλώς, ότι ο Δεσπότης Ζακύνθου Αλέξιος, χρησιμοποί­
ησε  πράγματι  ένα  αυστηρό  “βάρβαρο”  μέτρο,  όταν  τον 
Μάιο 1961, απαγόρευσε σε έναν Ευαγγελικό να θάψει το 
παιδί  του  στο  κοινό  νεκροταφείο.  Θα  ήθελα  να  ρωτήσω 
τον  εν  λόγω  εκδότη:  Το  μέτρο  αυτό  του  Δεσπότη,  είναι 
μέτρο  πολιτισμού  ή  Χριστιανισμού;  Οι  εφημερίδες  των 
Αθηνών  έγραψαν  σκοτεινές  σελίδες  εναντίον  αυτής  της 
“βαρβαρότητας”, όπως την αποκάλεσαν. 
     Αγαπητοί μου. Αν σας διέκρινε πνευματικότητα και αν 
είχατε  σοβαρευτεί  με  το  Λόγο  του  Θεού,  θα  βλέπατε  ότι 
δεν  κινδυνεύετε  από  τους  ετερόδοξους,  από  ανθρώπους 
που  κηρύττουν  τον  ιλασμό  του  Κυρίου  και  προτρέπουν 
τους αμαρτωλούς να μετανοήσουν. Κινδυνεύετε από τους 
εαυτούς  σας  και  τους  ομοδόξους  σας.  Ερευνήστε  τα  Αρ­
χεία  του  Κράτους,  ποιος  από  τους  ετερόδοξους  έγινε  ε­
χθρός της πατρίδας και εμπαίκτης της θρησκείας; Κανείς! 
Εχθροί  και  εμπαίκτες  θρησκείας  και  πατρίδας  είναι  πά­
ντοτε  Ορθόδοξοι,  “βαπτισμένοι,  μυρωμένοι,  από  παπά 
παραδομένοι”.  Θέλετε  παράδειγμα;  Ιδού:  Η  εφημερίδα 
“Χριστιανική Δημοκρατία”, αρ. φύλλου 63, Απρίλιος 1957, 
δημοσίευσε μία φωτογραφία ενός αριστοκράτη Αθηναίου 
(Τ.Π) “βαπτισμένου, μυρωμένου”, ο οποίος φέρει “ιερατι­
κά  άμφια”  και  όπως  φαίνεται  είναι  αρχιερατικά  και  χο­



98 

 

ρεύει με μία γυμνή γυναίκα. Ιδού λοιπόν ο κίνδυνός σας ο 
Μεγάλος.  Οι  ετερόδοξοι  όμως  μας  αγαπούν,  γιατί  διαθέ­
τουν αγάπη. Και προσεύχονται για εμάς γιατί φοβούνται 
τον Θεό και ασχολούνται σοβαρά με το Λόγο Του. 
     Αγαπητοί  μου,  «Στώμεν  καλώς».  Η  φωτογραφία  που 
προβλήθηκε από τη “Χριστιανική Δημοκρατία” και τα ξέ­
να  στοιχεία  που  βαθμηδόν  εισχώρησαν  στην  Ορθοδοξία, 
περί των οποίων γράφω και σε προηγούμενο Δελτίο μου, 
φανερώνουν, 1ο) Την ηθική σήψη των μελών της θρησκεί­
ας, 2ο) Την εξαφάνιση ου ζωοποιού πνεύματος του Ευαγ­
γελίου, 3ο) Τη μοιρολατρία, 4ο) Την ειδωλολατρία, 5ο) Την 
ιεροκαπηλεία και 6ο) Την πλεονεξία. Ως παράδειγμα σου 
παρουσιάζω τον υπεραστρονομικό μισθό του Αρχιεπισκό­
που  Αθηνών  125.000  δραχμές  το  μήνα,  “κέρδη  καθαρά, 
αφορολόγητα”.  Συνεπώς,  φίλοι  μου,  έχουμε  απέραντο  έ­
δαφος να καλλιεργήσουμε στα οικόπεδά μας, και να αφή­
σουμε ήσυχους τους ξένους κήπους. 
     Εκτός από το απέραντο ακαλλιέργητο έδαφος  των οι­
κοπέδων μας, αγαπητοί μου, με το οποίο και μόνο πρέπει 
να ασχοληθούμε για να καθαρίσουμε την πίστη μας, όπως 
γράφει  το  περιοδικό  “Ακτίνες”  (Ιουνίου­Ιουλίου  1946),  η 
Αγία Γραφή έχει ατελείωτα θέματα υψίστης σπουδαιότη­
τας, για να μελετήσουμε. Και αν το κάνατε αυτό, θα είχα­
τε  την  πείρα  του  Λόγου  του  Θεού,  και  ασφαλώς  και  την 
ευλογία Του. Η έλλειψη όμως της πείρας αυτής και ο χω­
ρίς επίγνωση ζήλος σας, σας έκανε να νομίζετε ότι ο Θεός 
έχει ανάγκη να προστατευτεί από το εξωτερικό σχήμα σας 
και  την  πατερίτσα  σας.  Θεολόγος,  καθηγητής  (Ι.Μ.),  Δι­
ευθυντής  Εκκλησιαστικής  Σχολής,  είπε  κάποτε  στους 
σπουδαστές  του:  «Εμείς  τον  παπά  τον  θέλουμε  με  την 
κουμπούρα». Είστε πράγματι για να σας καμαρώνουμε… 
Δυστυχώς και εγώ μαθήτευσα παρά τους πόδας αυτού του 
καθηγητή.  Ο  άνθρωπος  αυτός  αγνοεί  παντελώς  το  Λόγο 
του Θεού. Όμως, υπήρξε και Διευθυντής Εκκλησιαστικής 
Σχολής, δηλαδή,  από  την  οποία  αποφοιτούν  παπάδες.  Τι 
άνθρωποι όμως θα βγουν από αυτούς τους διδασκάλους; 



99 

 

«Πιστεύεις ότι μπορεί κανείς να βγει σοφός από ένα σχο­
λείο, όπου ο διδάσκαλος δεν περιμένει τίποτε άλλο, παρά 
τα χειροκροτήματα του αμαθή μαθητή του; Ποιος λοιπόν 
μπορεί να έχει εμπιστοσύνη στη σοφία, που την αναγνω­
ρίζει η αμάθεια;» (“Η Σιδηρά Διαθήκη”, σελ.39). 
     Αλλά, δύο Μεγάλοι Πατέρες της Εκκλησίας, θα δώσουν 
τις  εύστοχες  απαντήσεις  «Όπως  στο  χέρσο  χωράφι,  που 
δεν  καλλιεργείτε,  φυτρώνουν  αγκάθια  και  άγρια  χόρτα, 
έτσι και στην καρδιά εκείνου που δεν μελετά το Ευαγγέ­
λιο,  φυτρώνει  κάθε  ηθικό  κακό»·  Χρυσόστομος.  «Τούτο 
είναι, όλων των κακών η αιτία, που δεν γνωρίζετε τις Άγι­
ες Γραφές»· Μέγας Βασίλειος. 
     Αγαπητοί  μου.  Να  μελετήσετε  το  Λόγο  του  Θεού  ανε­
πηρέαστα και έτσι θα βρεθείτε στην “ορθόδοξη” Ορθοδο­
ξία.  Και  τότε  θα  συμφωνήσετε  και  με  τους  Πατέρες  της 
Εκκλησίας, υπέρ των οποίων κόπτεσθε και με τους οποί­
ους διαφωνείτε. Και αυτό είναι σχήμα οξύμωρο. Γιατί, πε­
ρί του θέματος της γενικής ιεροσύνης των Χριστιανών, το 
οποίο πραγματεύομαι, δίνω ερμηνείες από τους Πατέρες, 
τις οποίες όμως δεν δέχεστε. 
 

ΤΡΟΠΑΡΙΟ 
 

Προς, Όλην αναθέμενοι… 
 
Δοξάζομεν, Κύριε, την θαυμαστήν Σου Αγάπην, 
Την Χάριν, το Έλεος, την Ειρήνη, Άγιε, την ουράνιον, 
Του Σταυρού τον θάνατον, μέσω του οποίου, 
Συ παρέχεις τοις πιστεύουσι, τα Σα χαρίσματα 
Της Ιερωσύνης Σου τα Πανάγια, 
Δια να δύνανται μ’ ελευθέραν είσοδον να προσέρχωνται 
Εις Θείαν Παρουσίαν, εις Άγια Αγίων του Θεού, 
Με παρρησίαν, ήν έχομεν, δια της θυσίας Σου. 
 
 



100 

 

ΕΠΙΣΤΟΛΗ 13η 
 

Έλλειψη αισθημάτων Χριστού 
 

     Αγαπητέ Γέροντα Δεσπότη. 
 

     Στην  προηγούμενη  επιστολή  μου  αναγκάστηκα  να  α­
πομακρυνθώ λίγο από το θέμα μου, γιατί ήταν αναγκαίο 
να  σου  δώσω  να  καταλάβεις  τόσο  εσύ,  όσο  και  οι  άλλοι 
συνάδελφοί μας της ιερατικής τάξης , την ανάγκη τού να 
είναι  ο  άνθρωπος  πνευματικός.  Γιατί,  σε  ενάντια  περί­
πτωση,  ο  κόσμος  σάς  κρίνει  ως  ανάξιους  της  θέσης  σας 
και  ταυτόχρονα  έχετε  και  την  αποδοκιμασία  του  Θεού. 
Και γνωρίζεις πού οφείλεται η έλλειψη της πνευματικότη­
τάς  σας;  Στην  έλλειψη  των  αισθημάτων  που  εμπνέονται 
από τον Χριστό. 
     Δεν  έχετε  λοιπόν  τα  αισθήματα  του  Λυτρωτή.  Τούτο 
είναι  φοβερό,  φίλοι  μου,  και  πρέπει  να  προσέξετε!  Σας 
διακρίνουν τα αισθήματα του κόσμου, τα οποία εμποτίζο­
νται μόνο από τις σαρκικές δονήσεις, και όχι από τις δο­
νήσεις του Πνεύματος του Θεού. Σας χαρακτηρίζει εν μέ­
ρει η σοφία του κόσμου, όχι η Σοφία του Θεού. Αν είχατε 
τη σοφία του Θεού, θα γνωρίζατε, ότι «δοῦλον δὲ Κυρίου 
οὐ δεῖ μάχεσθαι, ἀλλ' ἤπιον εἶναι πρὸς πάντας, διδακτικόν, 
ἀνεξίκακον, ἐν πρᾳότητι παιδεύοντα τοὺς ἀντιδιατιθεμέ­
νους – Ο δούλος όμως του Κυρίου δεν πρέπει να μάχεται, 
αλλά να είναι ήπιος προς όλους, διδακτικός, ανεξίκακος, 
εκπαιδεύοντας με πραότητα τους αντίθετους» (Β’  Τιμ. 
2:24­25).  Θα  γνωρίζατε  επίσης,  ότι  «ἡ δὲ ἄνωθεν σοφία 
πρῶτον μὲν ἁγνή ἐστιν, ἔπειτα εἰρηνική, ἐπιεικής, εὐπειθής, 
μεστὴ ἐλέους καὶ καρπῶν ἀγαθῶν, ἀδιάκριτος καὶ ἀνυπό­
κριτος – Ενώ η άνωθεν σοφία, αφενός πρώτα είναι αγνή, 
έπειτα ειρηνική, επιεικής, ευπειθής, γεμάτη από έλεος και 
καρπούς αγαθούς, αμερόληπτη και ανυπόκριτη» (Ιακ. 
3:17). 



101 

 

     Αυτά όμως εσείς τα γράφετε στα παλιά σας υποδήμα­
τα, όπως δηλώνει η συμπεριφορά σας. Σε αυτή την περί­
πτωση,  φίλοι  μου,  έπρεπε  να  γίνετε  χωροφύλακες  (γιατί 
με αστυνόμευση των πνευμάτων μοιάζει η υπηρεσία σας) 
και όχι ιερείς, που θέλουν να επαγγέλλονται την αντιπρο­
σώπευση του Θεού και να εξασκούν τα υπουργήματα του 
Κυρίου. Λυπούμε βαθύτατα που εκφράζομαι με αυτό τον 
τρόπο.  Αλλά  βλέπετε,  πως  παρά  το  γεγονός  έχετε  θέσεις 
και αξιώματα, τα οποία σας παρουσιάζουν ανώτερους από 
τον Αόρατο «φῶς οἰκῶν ἀπρόσιτον – που κατοικεί σε φως 
απρόσιτο» (Α’ Τιμ.6:16), ο μεν λαός σάς κρίνει ως ανάξιους, 
ο  δε  Θεός  σάς  αποδοκιμάζει.  Τι  νομίζετε  ότι  μαρτυρούν 
όλα  αυτά;  Ότι  χειμώνας  συμφοράς  και  νέκρωσης  και  α­
πραξία υπάρχει ανάμεσα σε εκείνους, οι οποίοι καυχώνται 
για την Αποστολικότητά τους και την  ιεροσύνη τους. Συ­
νέλθετε λοιπόν! 
     Φίλοι  μου!  Όπως  τα  υλικά  φαγητά  δεν  μπορούν  ποτέ 
να  στηρίξουν  την  πνευματική  υπόσταση  του  ανθρώπου, 
κατά  τον  ίδιο  τρόπο  και  τα  υλικά  επίσης  στοιχεία,  τα  ο­
ποία βαθμηδόν εισχώρησαν στην Ορθόδοξη και Ρωμαϊκή 
Εκκλησία  (θέσεις,  αξιώματα,  ιερατικά  άμφια  και  σκεύη 
Ναού,  κεριά  λιβάνια  και  θυμιατά,  αναίμακτες  θυσίες. 
Προσφορές,  κλπ.),  μέσω  των  οποίων  και  μόνο  γίνεται  η 
λατρεία προς τον Θεό, επίσης δεν μπορούν να σας βοηθή­
σουν να αναγεννηθείτε και να αποκτήσετε τα αισθήματα 
του Χριστού και τη Σοφία του Παντοδύναμου. Όχι μόνο, 
αλλά ούτε και τον άνθρωπο γενικά δεν μπορούν να βοη­
θήσουν να ανυψωθεί προς τον Θεό και με το αδύνατο χέρι 
του  να  φτάσει  το  χέρι  του  Παντοδύναμου,  για  να  στηρι­
χτεί.  Σταματήστε  λοιπόν  να  μυωπάζετε  για  τα  ακαλλιέρ­
γητα οικόπεδά σας. 
 

Απολύθηκαν οι γδάρτες 
 

     Φίλοι μου! Η δήλωση του Κυρίου είναι σαφής: «πνεῦμα 
ὁ Θεός, καὶ τοὺς προσκυνοῦντας αὐτὸν ἐν πνεύματι καὶ 
ἀληθείᾳ δεῖ προσκυνεῖν – Πνεύμα είναι ο Θεός· και εκείνοι 



102 

 

που προσκυνούν Αυτόν με πνεύμα και με αλήθεια πρέπει 
να προσκυνούν» (Ιν.4:24).  Πριν    διακηρυχθεί  η  δήλωση 
αυτή  και  πριν  γίνει  η  μοναδική  λειτουργία  πάνω  στο 
Σταυρό με τη θυσία του Χριστού, υπήρχαν τα υλικά στοι­
χεία,  που  σχεδόν  διατηρούνται  και  σήμερα.  Υπήρχαν  ιε­
ρείς, αρχιερείς και Λευίτες (διάκονοι), όπως και εσείς εί­
στε σήμερα· υπήρχαν τα άμφια των ιερέων, οι προσφορές, 
οι άρτοι της προθέσεως· υπήρχε το θυσιαστήριο στα Άγια 
των Αγίων, όπως και σήμερα η Αγία Τράπεζα στο ιερό του 
Ναού·  υπήρχε  η  απαγόρευση  της  εισόδου  στα  Άγια  των 
Αγίων, όπως υπάρχει και σήμερα για το ιερό Βήμα· υπήρ­
χαν  τα  λιβάνια  και  τα  καντήλια,  τα  παραπετάσματα  των 
τύπων, οι τελετές και οι θυσίες. Τα ίδια έχει και σήμερα η 
Ορθόδοξη  και  η  Ρωμαιοκαθολική  Εκκλησία.  Όσα  όμως 
είχαν οι Εβραίοι για τη λατρεία τους, ήταν κανονικά και 
συμβόλιζαν  πνευματικές  καταστάσεις  της  Χριστιανικής 
Οικονομίας.  Οι  ιερείς  της  Παλαιάς  Οικονομίας  συμβόλι­
ζαν  τον  μέλλοντα  να  έρθει  Μέγα  Ιερέα  και  Αρχιερέα  Ιη­
σού.  Και  οι  θυσίες  τους,  τις  οποίες  έκαναν,  συμβόλιζαν 
επίσης τη θυσία Του πάνω στο Σταυρό. Εκείνοι, οι ιερείς, 
έσφαζαν  τα  ζώα,  που  προορίζονταν  για  τη  θυσία,  τα  έ­
γδερναν  και  τα  θυσίαζαν.  Ήταν  γδάρτες.  Γι’  αυτό  και  η 
λέξη “ιερέας”, γίνεται από το ρήμα “ίημι”, που σημαίνει με 
έναν έμμεσο τρόπο “αυτόν που ρίχνει στη φωτιά τα σφά­
για”· «καὶ ἐκδείραντες τὸ ὁλοκαύτωμα μελιοῦσιν αὐτὸ κατὰ 
μέλη – και θα γδάρουν το ολοκαύτωμα και θα το διαμελί-
σουν στα μέλη του» (Λευιτ.1:6). 
     Οι  ιερείς  εκείνοι  έγδερναν  αφαιρώντας  το  εξωτερικό 
μέρος του σώματος, για να αποκαλυφτεί γυμνό το εσωτε­
ρικό,  με  όλα  τα  νεύρα  του,  τους  μυς  και  τις  αρθρώσεις. 
Και το πράγμα τούτο συμβόλιζε κατά έναν ιδιαίτερο τρό­
πο την τέλεια αφοσίωση του Χριστού στον Πατέρα, και με 
όλα τα στοιχεία της φύσης Του, τα νεύρα, τις αρθρώσεις 
και των μυών, να υπηρετήσει το θέλημα του Πατέρα, για 
να  γίνει  «ὑπήκοος μέχρι θανάτου, θανάτου δὲ σταυροῦ – 
υπάκουος μέχρι θανάτου, θανάτου μάλιστα σταυρικού» 



103 

 

(Φιλιπ.2:8).  Και με τη θυσία Του, τη μοναδική στους αιώ­
νες  λειτουργία,  να  πραγματοποιήσει  τη  θυσία,  που  συμ­
βόλιζαν οι θυσίες των  ιερέων· να σταματήσει τους γδάρ­
τες και το έργο τους· να παύσει την επίγεια ιερατική μεσι­
τεία· να  ικανοποιήσει τη θεία Δικαιοσύνη και να μεταβι­
βάσει σε όλους, που θα Τον πιστέψουν, τα χαρίσματα και 
τα  προνόμια  αυτά  της  ιεροσύνης,  βάσει  των  οποίων 
(«οἰκοδομεῖσθε, οἶκος πνευματικὸς, ἱεράτευμα ἅγιον, 
ἀνενέγκαι πνευματικὰς θυσίας εὐπροσδέκτους τῷ Θεῷ διὰ 
Ἰησοῦ Χριστοῦ – οικοδομείστε σαν οίκος πνευματικός, ιε-
ρατείο άγιο, για να προσφέρετε πνευματικές θυσίες, ευ-
πρόσδεκτες στον Θεό μέσω του Ιησού Χριστού» Α’  Πετρ. 
2:5,6,  «καὶ ἐποίησεν ἡμᾶς βασιλείαν, ἱερεῖς τῷ Θεῷ καὶ 
πατρὶ αὐτοῦ – και έκανε εμάς βασιλεία, ιερείς για τον Θεό 
και Πατέρα Αυτού» Αποκ.1:6)…  θα  γίνουν  μία  Βασιλεία 
ιερέων,  οι  σωσμένοι,  για  να  προσφέρουν  χωρίς  τη  μεσο­
λάβηση  άλλων  ιερέων  «πνευματικὰς θυσίας εὐπροσδέ­
κτους τῷ Θεῷ διὰ Ἰησοῦ Χριστοῦ – πνευματικές θυσίες, 
ευπρόσδεκτες στον Θεό μέσω του Ιησού Χριστού» (Α’ 
Πετρ.2:5).  
     Την  αφοσίωσή  Του  αυτή  πραγματοποίησε  προς  τον 
Πατέρα, «ὅτε ἦλθε τὸ πλήρωμα τοῦ χρόνου – όταν ήρθε το 
πλήρωμα του χρόνου» (Γαλ.4:4),  «ὃς ἐν μορφῇ Θεοῦ 
ὑπάρχων – ο Οποίος, ενώ υπήρχε με μορφή Θεού», κατα­
δέχτηκε να εγκαταλείψει τα πάντα, να προσλάβει μορφή 
δούλου, να βρεθεί κατά το σχήμα ως άνθρωπος, να ταπει­
νώσει  τον  Εαυτό  Του  και  ως  ο  απλούστερος  των  ανθρώ­
πων, να καρφωθεί πάνω στο Σταυρό, για να πληρώσει  έ­
τσι  το  χρέος  των  ειλικρινά  μετανοημένων  και  να  αφήσει 
ελεύθερη της είσοδο της επικοινωνίας με τον Θεό και Πα­
τέρα· «ὃς ἐν μορφῇ Θεοῦ ὑπάρχων οὐχ ἁρπαγμὸν ἡγήσατο 
τὸ εἶναι ἴσα Θεῷ, ἀλλ' ἑαυτὸν ἐκένωσε μορφὴν δούλου 
λαβών, ἐν ὁμοιώματι ἀνθρώπων γενόμενος, καὶ σχήματι 
εὑρεθεὶς ὡς ἄνθρωπος ἐταπείνωσεν ἑαυτὸν γενόμενος 
ὑπήκοος μέχρι θανάτου, θανάτου δὲ σταυροῦ. διὸ καὶ ὁ 



104 

 

Θεὸς αὐτὸν ὑπερύψωσε καὶ ἐχαρίσατο αὐτῷ ὄνομα τὸ ὑπὲρ 
πᾶν ὄνομα, ἵνα ἐν τῷ ὀνόματι Ἰησοῦ πᾶν γόνυ κάμψῃ 
ἐπουρανίων καὶ ἐπιγείων καὶ καταχθονίων, καὶ πᾶσα 
γλῶσσα ἐξομολογήσηται ὅτι Κύριος Ἰησοῦς Χριστὸς εἰς 
δόξαν Θεοῦ πατρός – ο Οποίος, ενώ υπήρχε με μορφή 
Θεού, δεν θεώρησε αρπαγμό το να είναι ίσα με τον Θεό, 
αλλά τον Εαυτό Του κένωσε και έλαβε μορφή δούλου, ό-
ταν έγινε όμοιος με τους ανθρώπους. Και αφού βρέθηκε 
στο σχήμα ως άνθρωπος, ταπείνωσε τον Εαυτό Του και 
έγινε υπάκουος μέχρι θανάτου, θανάτου μάλιστα σταυρι-
κού. Γι’ αυτό και ο Θεός υπερύψωσε Αυτόν και χάρισε σ’ 
Αυτόν όνομα που είναι πάνω από κάθε όνομα· ώστε στο 
όνομα του Ιησού κάθε γόνατο να καμφθεί επουράνιων και 
επίγειων και καταχθόνιων όντων, και κάθε γλώσσα να 
ομολογήσει ότι Κύριος είναι ο Ιησούς Χριστός προς δόξα 
του Θεού Πατέρα» (Φιλιπ.2:6:11).  
     Η  λειτουργία  Του  αυτή,  λειτουργία  υψίστης  θυσίας, 
κατέστησε  γνωστό  τον  Θεό,  ως  Πατέρα  και  ως  Ιεχωβά, 
και δίνει το δικαίωμα σε κάθε αμαρτωλό να Τον πλησιά­
σει  μέσω  του  Ιησού  Χριστού,  όχι  μέσω  ιερέων  ή  άλλων 
μεσιτών («οὐδεὶς ἔρχεται πρὸς τὸν πατέρα εἰ μὴ δι' ἐμοῦ – 
κανείς δεν έρχεται στον Πατέρα παρά μόνο διαμέσου Ε-
μένα» Ιν.14:6), να λάβει Χάρη και γενική αμνηστία, και, τη 
βεβαιότητα  επίσης,  ότι  είναι  παιδί  του  Θεού  («ὅσοι δὲ 
ἔλαβον αὐτόν, ἔδωκεν αὐτοῖς ἐξουσίαν τέκνα Θεοῦ γενέ­
σθαι, τοῖς πιστεύουσιν εἰς τὸ ὄνομα αὐτοῦ, οἳ οὐκ ἐξ αἱμά­
των, οὐδὲ ἐκ θελήματος σαρκὸς, οὐδὲ ἐκ θελήματος ἀνδρὸς, 
ἀλλ' ἐκ Θεοῦ ἐγεννήθησαν – όσοι όμως έλαβαν Αυτόν, σε 
αυτούς έδωσε εξουσία τέκνα Θεού να γίνουν, σε όσους 
πιστεύουν στο όνομά Του· αυτοί που όχι από αίματα ούτε 
από θέλημα σάρκας ούτε από θέλημα άνδρα, αλλά από 
τον Θεό γεννήθηκαν» Ιν.1:12­13). 
     Κατόπιν  λοιπόν  αυτών  των  διακηρύξεων  των  αιωνίων 
αληθειών, έχεις την εντύπωση, Δέσποτα, ότι εσείς, το  ιε­
ρατείο,  έχετε  κάποια  θέση;  Εγώ,  στηριζόμενος  στο  Λόγο 



105 

 

του Θεού, δεν το πιστεύω. Αν νομίζεις, ότι μπορείς να με 
μεταπείσεις, ορίστε. “Ιδού η Ρόδος,  ιδού και το πήδημα”. 
Παρουσίασέ μου τις Γραφικές αποδείξεις σου, εάν υπάρ­
χουν. 
     Αγαπητοί  μου!  Το  νόημα  της  διακήρυξης  του  Κυρίου, 
ότι  «πνεῦμα ὁ Θεός, καὶ τοὺς προσκυνοῦντας αὐτὸν ἐν 
πνεύματι καὶ ἀληθείᾳ δεῖ προσκυνεῖν – Πνεύμα είναι ο 
Θεός· και εκείνοι που προσκυνούν Αυτόν με πνεύμα και με 
αλήθεια πρέπει να προσκυνούν» (Ιν.4:24), το κατανόησαν 
πλήρως οι πρώτοι Χριστιανοί. Γι’ αυτό και όταν αργότερα 
οργάνωσαν τις κατά τόπους Εκκλησίες, δεν έλαβαν καθό­
λου υπόψη τους το Ναό των Ιουδαίων με το ιερατείο (Ιε­
ρείς  και  Αρχιερείς),  αλλά  μόνο  τις  συναγωγές­συναθροί­
σεις των κηρυγμάτων. Αυτός είναι ο λόγος που δεν συνα­
ντάμε, κατά τους πρώτους αιώνες, ιερείς και αρχιερείς. 
     Στους πρώτους λοιπόν αιώνες, δεν βλέπουμε ούτε ιερα­
τείο, ούτε θυσίες, ούτε ψυχοσυγχωροχάρτια, ούτε κόλλυ­
βα,  ούτε  “παπαδικά  τερτίπια”,  ούτε  θυμιατά.  Βλέπουμε 
μόνο τη συνάθροιση των πιστών, οι οποίοι, κατά τα Απο­
στολικά δεδομένα, «ἦσαν δὲ προσκαρτεροῦντες τῇ διδαχῇ 
τῶν ἀποστόλων καὶ τῇ κοινωνίᾳ καὶ τῇ κλάσει τοῦ ἄρτου 
καὶ ταῖς προσευχαῖς – επέμεναν δε καρτερικά συνεχώς 
στη διδαχή των αποστόλων και στην κοινωνία και στον 
τεμαχισμό του άρτου και στις προσευχές» (Πραξ.2:24). Και 
για τη διατήρηση της εκκλησιαστικής ευταξίας, εξέλεγαν 
τους  προεστούς,  οι  οποίοι,  ανάλογα  με  το  πεδίο  δράσης 
τους,  ονομάζονταν:  Μαθητές,  Απόστολοι,  Ευαγγελιστές, 
Διδάσκαλοι, Προφήτες, Ποιμένες, Διάκονοι, Πρεσβύτεροι 
ή  επίσκοποι·  («Τιμόθεον τὸν ἀδελφὸν ἡμῶν καὶ διάκονον 
τοῦ Θεοῦ – τον Τιμόθεο, τον αδελφό μας και διάκονο του 
Θεού» Α’  Θεσ.3:2, «καὶ αὐτὸς ἔδωκε τοὺς μὲν ἀποστόλους, 
τοὺς δὲ προφήτας, τοὺς δὲ εὐαγγελιστάς, τοὺς δὲ ποιμένας 
καὶ διδασκάλους – Και Αυτός έδωσε άλλους αποστόλους, 
άλλους προφήτες, άλλους ευαγγελιστές, άλλους ποιμένες 
και διδασκάλους» Εφεσ.4:11). Κανείς όμως από αυτούς δεν 



106 

 

ήταν  ιερέας, ή αρχιερέας, Δεσπότης ή Παναγιότατος,  Έ­
ξαρχος ή Υπέρτιμος, κλπ. Στις συναθροίσεις τους οι πρώ­
τοι  Χριστιανοί  έκαναν  δεήσεις,  προσευχές,  μελέτη  της 
Παλαιάς  Διαθήκης  και  ανάγνωση  τυχόν  επιστολής  από 
μέρους  των  Αποστόλων.  Ακολουθούσε  η  διδασκαλία  για 
οικοδομή των πιστών και γνώση των θείων αληθειών. Το 
Βάπτισμα και το αναμνηστικό Δείπνο του Κυρίου, την Ευ­
χαριστία.  Κατά  τον  3ο  αιώνα  περίπου,  όταν  η  Εκκλησία 
άρχισε  να  λαβαίνει  κοσμική  μορφή,  ο  κλήρος  βαθμιαία 
χωρίστηκε  από  το  λαό,  και  από  προεστώτες  των  Εκκλη­
σιών που ήταν, μετατράπηκαν σε  ιερατείο, κατά το υπό­
δειγμα  του  Μωσαϊκού  Νόμου  των  ιερέων  των  Εβραίων. 
Και την ιδιότητα αυτής της θέσης τους την ονόμασαν “ιε­
ροσύνη”  και  για  να  την  προστατέψουν,  αργότερα  την  α­
νακήρυξαν  σε  Μυστήριο.  Με  τον  τρόπο  αυτό  άλλαξε  εκ 
θεμελίων  η  Αποστολική  οργάνωση  της  Εκκλησίας.  Πα­
ράλληλα  δε,  φίλαρχοι  πρεσβύτεροι  με  υφαρπαγή  σφετε­
ρίστηκαν την ανώτατη αρχή, διαχώρισαν την ιεροσύνη σε 
τρεις  βαθμούς:  Του διακόνου,  ιερέα  και αρχιερέα,  και  έ­
φεραν στην ύπαρξη το ιερατικό σύστημα με τα “παπαδικά 
τερτίπια”, που έχουμε σήμερα. 
     Ο  Καθηγητής  της  Θεολογικής  Σχολής  Αθηνών,  Αρχι­
μανδρίτης  Βασ.  Στεφανίδης,  στο  βιβλίο  του  “Εκκλησια­
στική Ιστορία”, και στη σελίδα 33, πραγματευόμενος την 
Αποστολική οργάνωση της Εκκλησίας, αναφέρει  τα Γρα­
φικά μόνο αξιώματα εκείνων στους οποίους ανατέθηκε το 
έργο της Εκκλησίας, ως: Αποστόλους, προφήτες, ευαγγε­
λιστές,  διδασκάλους,  προϊσταμένους,  κυβερνήσεις  και 
ποιμένες, χωρίς να αναφέρει απολύτως τίποτε περί  ιερέ­
ων. Για κάθε αξίωμα, παραθέτει και τη Γραφική παραπο­
μπή.  Και  πώς  να  αναφέρει  περί  ιερατείου,  αφού  δεν  υ­
πήρχε στην Αποστολική εποχή; 
 
 
 
 



107 

 

ΑΝΟΙΧΤΗ ΕΠΙΣΤΟΛΗ 
 
Προς τον Οικουμενικό Πατριάρχη Κον Αθηναγόρα 

Νέας Ρώμης – Κωνσταντινούπολη (22/5/63) 
 
     Παναγιότατε.  
 

     Ο Λόγος του Θεού, η κατάσταση των πραγμάτων και η 
ιδιάζουσα αποστολή εκ την θέσεώς Σας, με ωθούν και μου 
δίνουν το θάρρος να απευθυνθώ προς Εσάς, και να ζητή­
σω την τιμή να ακουστώ μέσω της επιστολής μου αυτής. 
     Κατ’ αρχή, κάνω γνωστό σε Εσάς, ότι με τη Θεία Χάρη, 
είμαι και εγώ “δούλος του Ιησού Χριστού”, και ως τοιού­
τος, αισθάνομαι πόνο για όσα κατωτέρω έχω να παραθέ­
σω προς Εσάς αναμένοντας συγχρόνως και την απάντηση. 
     Η θέση και η από τον Θεό κλήση και των δύο μας, δί­
νουν σε εμάς τη βεβαιότητα της Γραφικής ρήσης:  «Θεοῦ 
γάρ ἐσμεν συνεργοί – Γιατί του Θεού είμαστε συνεργάτες» 
(Α’  Κορ.3:9).  Ως  συνεργάτες  λοιπόν  του  Θεού,  οφείλουμε 
να έχουμε ανάλογη και τη μεταξύ μας συμπεριφορά. Συ­
νεπώς, η προς Εσάς συμπεριφορά μου, δεν θα είναι κατώ­
τερου  προς  ανώτερο,  ή  Ιεροδιακόνου  προς  τον  Δεσπότη 
του.  Θα  είναι  συμπεριφορά  αδελφού  προς  αδελφό.  Η  α­
δελφική δε αυτή εξίσωση είναι και το μέγα προνόμιο των 
Χριστιανών, κατά τη ρητή διακήρυξη του Κυρίου: «πάντες 
ὑμεῖς ἀδελφοί ἐστε – όλοι εσείς αδελφοί είστε» (Ματθ. 
23:8). Αν Εσείς και εγώ, είμαστε κατά τον Α ή Β τρόπο όρ­
γανα της Θείας Βουλής, δεν παύουμε να είμαστε υπήκοοι 
του  Μεγάλου  Αρχιποιμένα,  εις  τον  Οποίο  ανήκουμε  ως 
πρόβατα και από τον Οποίο πρέπει να αντλούμε δυνάμεις 
και  κατευθύνσεις  για  το  Έργο  Του,  εις  το  οποίο  είμαστε 
“υπηρέτες”. 
     Δεν θα σας διαφεύγει της προσοχής, Παναγιότατε, ότι 
ο αιώνας στον οποίο ζούμε, επιβάλλει σε κάθε δούλο του 
Θεού, πνευματικά εχέφρονα  [μυαλωμένο], να αντιμετωπί­
ζει με την κατάλληλη σοβαρότητα τις αντιπνευματικές και 



108 

 

σκοτεινές  εκδηλώσεις  της  ζωής,  πίσω  από  τις  οποίες  οι 
πνευματικοί μας οφθαλμοί διακρίνουν τον εχθρό της ψυ­
χής μας, πότε μεν ως λέοντα ωρυόμενο, πότε δε ως μετα­
σχηματισμένο “άγγελο φωτός”. Οι εκδηλώσεις αυτές, που 
είναι  απότοκοι  [πηγάζουν] της  αμαρτίας,  της  άγνοιας  και 
του εκτροχιασμού, επιβάλλουν σε εκείνους, οι οποίοι ανέ­
λαβαν  να  ποιμάνουν  “τὴν ἐκκλησίαν τοῦ Θεοῦ, ἣν περιε-
ποιήσατο διὰ τοῦ ἰδίου αἵματος – την εκκλησία του Θεού, 
την οποία απέκτησε με το δικό Του αίμα” (Πραξ.20:28), 
τέτοιος είστε και Εσείς, για τη λήψη θέσεως ανάλογης των 
περιστάσεων. 
     Η  πολυτάραχη  ιστορία  της  Εκκλησίας,  Παναγιότατε, 
μας παρουσιάζει όχι μόνο τους σκληρούς αγώνες της, αλ­
λά και τα ξένα στοιχεία προς τη θρησκεία του Ιησού Χρι­
στού,  τα  οποία  βαθμηδόν  εισχώρησαν  σε  αυτή,  όταν  οι 
ποιμένες δεν στάθηκαν  ικανοί,  “ως άγρυπνοι δούλοι”, να 
διαφυλάξουν  όλα  ό,τι  από  τον  Ιδρυτή  και  τους  Αποστό­
λους Του παρέλαβαν. Έμειναν ακόμα και απαθείς στη νο­
θεία της Εκκλησίας, αποβλέποντες μόνο σε θέσεις, αξιώ­
ματα, δοξομανίες και κουφότητες [απερισκεψίες, επιπολαιό-

τητες], τα  οποία  δημιουργούν  ανθρώπους  που  έχουν  την 
αρετή σαν προσωπείο και με τον πυρσό του Ηροστράτη4 
ανά  χείρας  ανάβουν  το  δαυλό  της  διχόνοιας  και  το  ενα­
ντιολόγο πνεύμα. Και η ιστορία επαναλαμβάνεται. 
     Δεν σας διαφεύγει, πιστεύω, της προσοχής, η μεταφο­
ρά “της θαυματουργού εικόνος Άξιον εστι” και του “Τιμίου 
Ξύλου”,  από  την  άκαρπη  σε  πνευματική  ζωή  και  δράση, 
περιοχή  του  Αγίου  Όρους.  Οι  εφημερίδες  έγραψαν  όσα 
μυθεύματα  μετέδωσαν  τα  άγονα  στόματα  των  καλογή­
ρων.  Ο  λαός,  τον  οποίο  η  απάθεια  των  ποιμένων  άφησε 
στην άγνοια των ενδόξων Σχεδίων του Θεού και  του εξι­
λαστήριου  έργου  πάνω  στο  Σταυρό,  τρέχει  συνεχώς  να 
προσκυνήσει τη “θαυματουργή εικόνα” και το “Τίμιο Ξύ­
                                                           
4 Ηρόστρατος: Εφέσιος, γνωστός για την πυρπόληση του ονο­
μαστού ναού της Αρτέμιδος στην Έφεσο, το 356 π.Χ. 



109 

 

λο”, γιατί στην ύλη έμαθαν από τους ποιμένες τους να δι­
αβλέπουν  αόρατες  δυνάμεις,  οι  οποίες  εμπερικλείονται 
κατ’  ουσία  εντός  του  ξύλου  και  των  χρωμάτων  της  εικό­
νας. 
     Κατά δε την προσκύνηση του “Τιμίου Ξύλου”, στο Ναό 
Αγίας  Τριάδος  Πειραιώς,  οι  καλόγηροι  δίνουν  τεμάχιο 
βάμβακος στους προσκυνητές. 
    Ρώτησα:  «Γιατί  το  δίνετε;»  Και  έλαβα  την  απάντηση: 
«Για φυλακτό. Είναι σταυρωμένο όλο». 
    Τι  ειδωλολατρία,  Παναγιότατε!  Τι  πλάνη!  Αλλά…  Με­
γάλοι οι Καλόγηροι και θαυμαστά τα έργα τους. 
     Μήπως και Εσείς, Παναγιότατε, επικροτείτε τη θαυμα­
τουργή ενέργεια των εικόνων; Εάν ναι, πόσες φορές προ­
σκυνήσατε,  καθώς  έχετε  καθήκον,  τη  μοναδική  σε  αρ­
χαιότητα θαυματουργό αυτή εικόνα του Αγίου Όρους; Αν 
όχι,  τι πράξατε για να περιορίσετε την αντι­Γραφική και 
αντιδογματική αυτή ενέργεια της λατρείας, η οποία απο­
δίδεται  από  τους  αμαθείς  στις  δήθεν  θαυματουργούς  ει­
κόνες, και η οποία επισκιάζει τη Δόξα του Θεού; Εξαιτίας 
τούτου,  γράφει  ο  ιστορικός  Παπαρρηγόπουλος:  «Οι  Ιου­
δαίοι και οι Μωαμεθανοί κατάντησαν να ονομάζουν τους 
Χριστιανούς ειδωλολάτρες». Και με όλο το δίκιο. Ο δε Δ. 
Καλλίμαχος, διδάσκαλος του Οικουμενικού Πατριαρχείου, 
επιδοκιμάζοντας την προσπάθεια της εικονομαχίας, μετα­
ξύ πολλών, γράφει και τα εξής: «Η Χριστιανική θρησκεία 
υποβιβάστηκε  στο  ταπεινό  επίπεδο  μιας  ειδωλολατρίας, 
την τάση δε αυτή ενίσχυαν οι πολυάριθμες στρατιές των 
μοναχών,  οι  οποίοι  περιήγαγαν  θαυματουργικές  εικόνες 
και λείψανα αγίων για  ιεροκαπηλεία, εμπνέοντας το φα­
νατισμό,  ως  απόστολοι  του  πνευματικού  σκότους»  (“Το 
Ευαγγέλιο υπό Σύγχρονο Πνεύμα”, σελ.231). 
     Δεν θέλω να μνημονεύσω προς το παρόν πόσο σθεναρά 
αντιτάχθηκαν,  όχι  στη  θαυματοποιία  μόνο  των  εικόνων, 
αλλά και στην προσκύνηση αυτών, οι Πατέρες της Ανατο­
λικής  και  Δυτικής  Εκκλησίας,  ούτε  και  τον  τρόπο  με  τον 
οποίο κατ’ αρχή τέθηκαν στις Εκκλησίες οι εικόνες, “προς 



110 

 

διδασκαλία των αγραμμάτων”, αλλά να αναφέρω μόνο το 
περί εικόνων Δόγμα της Ζ’ Οικουμενικής Συνόδου στη Νί­
καια. Και τούτο, Παναγιότατε, για να δείτε ότι η  ιστορία 
της απάθειας των ποιμένων επαναλαμβάνεται. 
     Το γνωστό λοιπόν Δόγμα έχει ως εξής: «…και σε αυτές 
ασπασμό  και  τιμητική  προσκύνηση  απονέμουμε  (όχι  την 
κατά  την  πίστη  μας  αληθινή  λατρεία,  η  οποία  πρέπει  να 
είναι μόνο με τη θεία φύση, αλλά με τον τρόπο και τύπο 
του  τιμίου  και  ζωοποιού  Σταυρού  και  τα  άγια Ευαγγέλια 
και  τα  λοιπά  ιερά)  και  να  κάνετε  θυμιάματα  και  φώτα 
προς  τιμή  τούτων…  Γιατί  η  εικόνα  τιμή  στο  πρωτότυπο 
αποδίδει, και αυτός που προσκυνά την εικόνα, προσκυνεί 
σε αυτή την υπόσταση του παρουσιαζομένου». 
     Αν  και  το  δόγμα  τούτο  έχει  δύο  αντιφατικές  μεταξύ 
τους  έννοιες,  εντούτοις,  πουθενά  δεν  αναφέρεται  ότι  οι 
εικόνες τέθηκαν για θαυματουργική δράση. Η προσκύνη­
ση λοιπόν σε δήθεν θαυματουργές εικόνες, στις οποίες οι 
αμαθείς νομίζουν στην πλάνη τους, ότι διαβλέπουν αόρα­
τες δυνάμεις, καθόλου δεν είναι τιμητικές στην υπόσταση 
του παρουσιαζομένου, ή στην εικόνα, ως ιερό αντικείμενο, 
αλλά  είναι  προσκύνηση  λατρευτική,  κατά  την  οποία  οι 
προσκυνούντες  εξωτερικεύουν  τα  εσωτερικά  τους  συναι­
σθήματα  και  παραχωρούν  το  νου  και  την  καρδιά  τους 
στην εικόνα, από την οποία περιμένουν “να δακρύσει, να 
ραγίσει,  να  θαυματουργήσει,  ή  αίμα  να  χύσει”.  Άρα,  υ­
πάρχει πλήρης απάρνηση του Δόγματος. 
      Σε  ποιο  συμπέρασμα  λοιπόν  οδηγούμαστε,  Παναγιό­
τατε;  Ότι  ούτε  Εσείς  προστατεύσατε  τα  δόγματα,  τα  ο­
ποία κληθήκατε να διαφυλάξετε. Και έτσι η ιστορία επα­
ναλαμβάνεται  και  συνεχώς  ξένα  στοιχεία  προς  τη  Διδα­
σκαλία του Κυρίου εισχωρούν στην Εκκλησία, προς αιώ­
νιο όλεθρο των ψυχών. 
     Γιατί αυτή η απάθεια, Παναγιότατε; 
     Από όσα γνωρίζω, είχατε υπόψη να προβείτε σε πολλές 
μεταρρυθμίσεις. Δεν ανταποκρίθηκε όμως στην επιθυμία 



111 

 

Σας το περιβάλλον Σας, και έτσι αναγκαστήκατε να κλίνε­
τε τον αυχένα και να σιωπήσετε. 
     Δεν  θεωρώ  άσκοπο  να  υπενθυμίσω  σε  Εσάς  τα  βαρυ­
σήμαντα  λόγια  του  Κυρίου  για  τον  καλό  Ποιμένα:  «ὁ 
ποιμὴν ὁ καλὸς τὴν ψυχὴν αὐτοῦ τίθησιν ὑπὲρ τῶν προβά­
των – Ο ποιμένας ο καλός τη ζωή του θυσιάζει για τα πρό-
βατα» (Ιν.10:11). 
     Παναγιότατε,  «Στώμεν  καλώς!»  Έχετε  ιερά  υποχρέω­
ση,  όπως,  με  τη  Βίβλο  ανά  χείρας,  να  διακηρύξετε  την 
ΑΛΗΘΕΙΑ και να εξηγήσετε Γραφικά τις αναγκαίες για την 
Εκκλησία  μεταρρυθμίσεις,  οι  οποίες  είναι  πολλές.  Αν 
χρειαστεί, και τη θέση Σας να θυσιάσετε. 
     Δεν νομίζω να έχετε την εντύπωση ότι μπορείτε να εμ­
φανισθείτε  ενώπιον  του  Κυρίου  “την  έσχατη  ημέρα”,  ως 
Παναγιότατος. Αν όμως αισθάνεστε ότι είστε “δούλος του 
Ιησού  Χριστού”,  “εργάζεστε  στον  Κύριο  με  φόβο”,  με  τη 
Βίβλο  ανά  χείρας,  αφυπνίστε  το  ποίμνιο  της  ιεραρχίας 
Σας,  το  οποίο  “μεριμνά  και  τυρβάζει”  μόνο  για  θρόνους 
και  πλούτη  και  ως  ιδεώδες  της  αποστολής  του,  έχει  την 
απόκτηση τούτων. 
     Πού  βαδίζουμε,  Παναγιότατε;  Εάν  δεν  είστε  απαθής 
προς τη θλιβερή αυτή κατάσταση, εργαστείτε με το ΛΟΓΟ 
ΤΗΣ ΑΛΗΘΕΙΑΣ στο ευρύτατο ενώπιόν Σας πεδίο δράσης. 
Γιατί η κατάσταση, η οποία πέφτει ξαφνικά είναι δίκη κε­
ραυνού  και  φέρνει  ζάλη  λογισμών  και  συνταράζει  κάθε 
πιστό. «Καὶ τοῦτο, εἰδότες τὸν καιρόν, ὅτι ὥρα ἡμᾶς ἤδη ἐξ 
ὕπνου ἐγερθῆναι… ἡ νὺξ προέκοψεν, ἡ δὲ ἡμέρα ἤγγικεν. 
ἀποθώμεθα οὖν τὰ ἔργα τοῦ σκότους καὶ ἐνδυσώμεθα τὰ 
ὅπλα τοῦ φωτός – Και αυτό, επειδή ξέρετε τον καιρό που 
ζούμε· γιατί είναι ήδη ώρα να εγερθούμε από τον ύπνο… η 
νύχτα προχώρησε και η ημέρα έχει πλησιάσει. Ας αποθέ-
σουμε, λοιπόν, τα έργα του σκότους και ας ντυθούμε τα 
όπλα του φωτός» (Ρωμ.13:11­12). 
     Πώς όμως, Εσείς, Κεφαλή της Εκκλησίας, μένετε απα­
θής, όταν ο Σατανάς έχει την δίοδο ελεύθερη στο ποίμνιό 



112 

 

Σας,  ενισχυόμενος  μάλλον  στην  τροφή  του,  παρά  διωκό­
μενος από τους ποιμένες; 
     Εσώκλειστα, σας αποστέλλω δύο αποκόμματα της αθη­
ναϊκής  εφημερίδας  “Μεσημβρινή”,  τα  οποία  εν  ολίγοις 
αναγράφουν τους μύθους τους οποίους η ξερή και άγονη 
καλογερική  φαντασία  έπλασε.  Δεν  πιστεύω  να  αμφιβάλ­
λετε  ότι  αυτά  βλασφημούν  και  σε  αχανείς  αβύσσους  θά­
βουν την Ορθοδοξία. Και αποτέλεσμα τούτου είναι, ο λαός 
να μένει σε μια ιστορική μόνο πίστη, αδιάφορος όπως και 
οι ποιμένες του, άπιστος και ασεβής και μόνο κατά συνή­
θεια και κατ’ αραιά διαστήματα να εκκλησιάζεται, χωρίς 
να γνωρίζει τον Θεό και τα ένδοξα σχέδιά Του, τα οποία, 
μέσω του Υιού Του, υπέρ του ανθρώπου έχει επιτελέσει. 
     Ας ελπίζω, ότι η απάντησή Σας θα είναι όμοια με αυτήν 
του  πάλαι  ποτέ  Πατριαρχεύσαντος  στον  Οικουμενικό 
Θρόνο συναδέλφου Σας, και μαρτυρικά υπέρ της αλήθειας 
του  Ευαγγελίου  και  τις  εθνικής  ιδέας  έπεσε,  Κυρίλλου 
Λουκάρεως, ο οποίος στο προκείμενο, λέει: «Για την εικο­
νολατρία, μου είναι αδύνατον να πω, πόσο ολέθρια είναι… 
Μάρτυς  μου  ο  Θεός,  πώς  λυπάμαι  για  την  τωρινή  κατά­
σταση στην Ανατολή, γιατί δεν βλέπω κανέναν τρόπο, με 
τον οποίο θα μπορούσε η επονείδιστη [αξιοκατάκριτη] αυ­
τή πληγή να γιατρευτεί»  (“Κύριλλος  Λούκαρης”,  Γ.  Χατζηα­
ντωνίου, σελ.45). 
     Παναγιότατε, «Στώμεν καλώς». 
     Εν αναμονή απαντήσεώς Σας. 
     Διατελώ με πολλή εν Χριστώ αγάπη. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



113 

 

ΕΠΙΣΤΟΛΗ 14η 
 
     Παναγιότατε. 
 

     Η  σιωπή  Σας,  στην  από  22/5/1963  επιστολή  μου,  την 
οποία δημοσίευσα και στο προηγούμενο φύλλο του Δελτί­
ου μου, φανερώνει δύο τινά: Ή ότι υιοθετείτε όσα γράφω, 
ή ότι με περιφρονείτε. Και αν μεν υιοθετείτε τις απόψεις 
μου, είναι μεγάλη ανάγκη να λάβετε υπόψη σας τον πάλαι 
ποτέ  Πατριαρχεύσαντα  Κύριλλο  Λούκαρη  στο  θάρρος, 
την παρρησία και την ειλικρίνεια. Αν όμως με περιφρονεί­
τε,  σας  λέω,  ότι  η  περιφρόνηση  δεν  είναι  γνώρισμα  αν­
θρώπου της θέσεώς Σας, ο οποίος δέχεται ότι εκπροσωπεί 
Εκείνον,  ο  Οποίος  σαφώς  δήλωσε:  «τὸν ἐρχόμενον πρὸς 
με οὐ μὴ ἐκβάλω ἔξω – αυτόν που έρχεται σ’ Εμένα δεν θα 
τον βγάλω έξω» (Ιν.6:37). 
 

Ο αποσχηματισμός μου 
 

     Μέχρι  σήμερα,  Παναγιότατε,  σας  έχω  αποστείλει  όλα 
τα τεύχη, στα οποία πραγματεύομαι το σοβαρότατο θέμα 
της ιεροσύνης και από αυτά θα έχετε γνωρίσει, ότι προέρ­
χομαι  από  την  ιερατική  τάξη  της  Ορθοδόξου  Εκκλησίας, 
τιμίως αποβάλλοντας το Ράσο. Σας κάνω λοιπόν γνωστό, 
ότι η αιτία, η οποία με οδήγησε να αποβάλλω τα Ράσα και 
να  εξέλθω  από  την  τάξη  του  ιερατικού  κλήρου,  η  ίδια  η 
αιτία με ωθεί να υποστηρίξω τη θέση μου με όλες τις από 
τη Θεία Χάρη παραχωρημένες μου δυνάμεις. Και υποστη­
ρίζοντας την Αλήθεια αυτή, έχω την πεποίθηση, ότι υπο­
στηρίζω τα δικαιώματα του Λυτρωτή και τη Δόξα της Εκ­
κλησίας,  την οποία κάλυψε η μονοπωλιακή επίγεια  ιερο­
σύνη. Για να είμαι δε σαφής και ακριβής, και για να δείτε 
την πρωταρχική αιτία η οποία με οδήγησε να εξετάσω ει­
δικά  το  θέμα  του  πολιτεύματος  της  Εκκλησίας,  σας  λέω 
την εξής αληθινή ιστορία: 



114 

 

     Το έτος 1949, ένας ιερέας (Δ. Λιονάκης) μού έδωσε μία 
εφημερίδα  (“Δημοκρατικός  Τύπος”)  και  μου  είπε:  «Διά­
βασε  να  δεις  τι  Πατριάρχη  έχουμε.  Νέο  Λούθηρο.  Έχει 
υπόψη του να κάνει τέτοιες μεταρρυθμίσεις στην Εκκλη­
σία, που θα πλησιάσουμε πάρα πολύ τους Ευαγγελικούς». 
Πράγματι, πήρα την εφημερίδα και προς μεγάλη μου κα­
τάπληξη, είδα να αναφέρει περί των καινοτομιών Σας, και 
τη δήλωσή Σας επίσης, ότι, «Δογματικά πλησιέστερα προς 
την  Αλήθεια  είναι  οι  Προτεστάντες  (Διαμαρτυρόμενοι)». 
Η δήλωσή Σας αυτή μού προξένησε βαθιά εντύπωση και 
θεώρησα αναγκαίο να κόψω το σχετικό άρθρο της εφημε­
ρίδας,  προκειμένου  να  μελετήσω  τη  δήλωσή  Σας.  (Το  α­
πόκομμα  το  φυλάσσω  στο  αρχείο  μου).  Έδωσα  μεγάλη 
σημασία  στη  δήλωσή  Σας,  Παναγιότατε,  γιατί  δεν  ήταν 
δήλωση  τυχαίου  ανθρώπου,  αλλά  δήλωση  Οικουμενικού 
Πατριάρχη, της Κεφαλής της Ορθοδόξου Εκκλησίας. Μέ­
χρι τότε είχα γνωρίσει ότι οι μεγαλύτεροι εχθροί της Ορ­
θοδοξίας  ήταν  οι  Ευαγγελικοί­Προτεστάντες.  Η  σαφής 
όμως δήλωση και σημαίνουσα αποκάλυψή Σας, μου ανέ­
τρεψε  όσα  μέχρι  τότε  είχα  πιστέψει  και  με  έκανε  να  δε­
χτώ, ότι Εσείς έχετε το δίκαιο, γιατί είστε και ο ειδήμων, ο 
πραγματογνώμων. 
     Εν πάση περιπτώσει, είδα την ανάγκη της μελέτης του 
θέματος,  με  έναν  ιδιαίτερο  τρόπο,  όχι  όπως  λανθασμένα 
διδάσκεται στις διάφορες Εκκλησιαστικές και Θεολογικές 
Σχολές.  Ώθηση  μεγάλη  προς  τη  μελέτη  του  θέματος  μου 
έδωσε επίσης μία άλλη δήλωσή Σας, κατά τον αποχαιρε­
τιστήριο  λόγο  Σας  στην  Αμερική,  όταν  εξελέγητε  Οικου­
μενικός Πατριάρχης. Στο λόγο Σας εκείνο, εκδηλώνοντας 
την πρόθεσή Σας να συμβάλετε στην αναδιοργάνωση της 
Εκκλησίας,  είπατε  και  τα  εξής  χαρακτηριστικά:  «Είναι 
καιρός πλέον να προσθέσουμε και να αφαιρέσουμε». Και 
εννοούσατε,  ασφαλώς,  ότι  η  Ορθοδοξία  δεν  στηρίζεται 
απολύτως στις βάσεις του Λόγου του Θεού και επομένως 
έχει ανάγκη αναθεώρησης και ανασχηματισμού. Δεν έμε­
νε λοιπόν πλέον σε μένα, ειμή μόνο να μελετήσω συστη­



115 

 

ματικά  και  με  ενδιαφέρον  το  νόημα  της  ανωτέρω  δήλω­
σής  Σας.  Θεώρησα  δε  τούτο  ως  πρώτο  μέλημά  μου.  Και 
ευχαριστώ μέσα από την καρδιά μου τον Θεό,  το έχω δε 
ως  καύχημά  μου,  ότι  Εσείς μου δώσατε αυτή την α-
φορμή. 
     Μελετώντας  δε  το  λίαν  σοβαρό  τούτο  θέμα,  έστω  και 
λίγο  αργά,  συμφώνησα  μαζί  σας,  ότι  όντως,  Δογματικά 
πλησιέστερα  προς  την  Αλήθεια  είναι  οι  Προτεστάντες­
Ευαγγελικοί. Και έτσι, Παναγιότατε, για λόγους συνειδή­
σεως  πλέον  και ειλικρίνειας,  αποσχηματίστηκα ελεύθερα 
και αβίαστα την 14η Φεβρουαρίου 1955, για να φέρω στο 
φως τα “Ανάποδα της Θρησκείας”, τα οποία ως κληρικός, 
δεν μου ήταν δυνατόν να πράξω. Έκτοτε, υπηρετώ διακο­
νώντας  την  αλήθεια  του  Ευαγγελίου  και  υποστηρίζοντας 
τα δικαιώματα του Λυτρωτή και τη Δόξα της Εκκλησίας, η 
οποία, κατά την αδιάψευστη πληροφορία του Λόγου του 
Θεού,  αποτελείται  από  μία  βασιλεία  ιερέων.  « Ὑμεῖς δὲ 
γένος ἐκλεκτόν, βασίλειον ἱεράτευμα, ἔθνος ἅγιον, λαὸς εἰς 
περιποίησιν, ὅπως τὰς ἀρετὰς ἐξαγγείλητε τοῦ ἐκ σκότους 
ὑμᾶς καλέσαντος εἰς τὸ θαυμαστὸν αὐτοῦ φῶς· οἵ ποτε οὐ 
λαὸς, νῦν δὲ λαὸς Θεοῦ, οἱ οὐκ ἠλεημένοι, νῦν δὲ ἐλεηθέντες 
– Εσείς όμως είστε γένος εκλεκτό, βασιλικό ιερατείο, έ-
θνος άγιο, λαός για ιδιοκτησία του Θεού, για να εξαγγείλε-
τε τις αρετές Εκείνου που σας κάλεσε από το σκότος στο 
θαυμαστό Του φως. Οι οποίοι κάποτε δεν ήσασταν λαός, 
αλλά τώρα είστε λαός Θεού· που δεν ήσασταν ελεημένοι, 
αλλά τώρα ελεηθήκατε» (Α’  Πετρ.2:9­10).  «καὶ ἐποίησεν 
ἡμᾶς βασιλείαν, ἱερεῖς τῷ Θεῷ καὶ πατρὶ αὐτοῦ – και μας 
έκανε βασιλεία, ιερείς για τον Θεό και Πατέρα Αυτού» 
(Αποκ.1:6). 
     Περί  της  βασιλείας  των  ιερέων­Χριστιανών,  της  γενι­
κής προς όλους  ιεροσύνης και της κατάργησης της  “ειδι­
κής”, έχω γράψει μέχρι σήμερα στο Δελτίο μου τούτο, σε 
δεκατρείς συνέχειες. Διέκοψα δε στο προηγούμενο φύλλο 
μου,  λόγω  της  προς  Εσάς  επιστολής  μου.  Συνεχίζω  όμως 
από τώρα με όλη την απλότητα, γιατί οι εκατοντάδες των 



116 

 

αναγνωστών μου, άνθρωποι πάσης τάξεως, αναμένουν με 
αγωνία. 
     Τη  συζήτηση  του  θέματος  τούτου,  παρακαλώ,  Πανα­
γιότατε, να λάβετε την καλοσύνη και τον κόπο, να την κά­
νουμε από κοινού. 
     Αρχίζουμε, λοιπόν: 
 

Η “Ειδική Ιεροσύνη” κλείνει το δρόμο  

προς την παρουσία του Θεού 
 

     Καθώς είναι γνωστό, Παναγιότατε, η βάση της Χριστι­
ανικής  θρησκείας,  κατά την  Ορθόδοξη  αντίληψη,  είναι η 
“ειδική  ιεροσύνη  των  κληρικών”,  γιατί  χωρίς  αυτή  δεν 
μπορεί να σχηματιστεί Εκκλησία και δεν μπορούν να επι­
τελούνται  τα  “μυστήρια”  και  οι  υπόλοιπες  τελετές,  μέσω 
των οποίων αγιάζονται οι πιστοί. 
     Μέχρι  σήμερα,  απέδειξα  σαφώς,  ότι  η  αντίληψη  αυτή 
είναι εσφαλμένη, γιατί στερείται Γραφικής, ιστορικής και 
θεολογικής βάσης. 
     Εξετάζοντας, αγαπητέ Γέροντα, τη φύση και θέση των 
Υπουργημάτων του Κυρίου, τα οποία θέλει η “ειδική ιερο­
σύνη” των ιερέων να επαγγέλλεται, βλέπουμε, ότι ο Θεός 
δεν άφησε απολύτως τίποτε στην ανθρώπινη θέση, κρίση, 
σοφία,  γνώμη  και  συζήτηση.  Εκείνος  που  ανέλαβε  από 
άπειρη  αγάπη  για  τον  άνθρωπο  να  ετοιμάσει  μέσω  του 
θανάτου Του τη Σωτηρία, εισήλθε σε όλες τις ανάγκες του 
ανθρώπου, με σκοπό να τον ελευθερώσει. Και το πέτυχε! 
Ιδού, και τα λόγια Του: «ἐὰν οὖν ὁ υἱὸς ὑμᾶς ἐλευθερώσῃ 
ὄντως ἐλεύθεροι ἔσεσθε – Εάν λοιπόν ο Υιός ελευθερώσει 
εσάς, πραγματικά ελεύθεροι θα είστε» (Ιν.8:36). 
     Σε ανθρώπους λοιπόν, που ο Ίδιος ο Θεός ελευθέρωσε, 
εμείς  οι  ιερείς,  δεν  έχουμε  καμία  θέση.  Είναι  ελεύθεροι 
και  οφείλουν  να  υποτάσσονται  μόνο  στον  Ελευθερωτή 
τους. Ο Θεός συνδέεται με αυτούς με αιώνιες υποσχέσεις 
αμνηστίας και Χάριτος. Ιδού, μία από τις πολλές υποσχέ­
σεις  Του:  «τῶν ἁμαρτιῶν αὐτῶν οὐ μὴ μνησθῶ ἔτι – τις 



117 

 

αμαρτίες τους δεν θα τις θυμηθώ πια» (Εβρ.8:12). Έπειτα 
λοιπόν  από  αυτές  τις  σοβαρές  και  αμετάκλητες  υποσχέ­
σεις του Θεού, εμείς οι ιερείς γιατί ακόμα διατηρούμε και 
τις  τυποποιημένες  τελετές,  ευχές  και  ανακόλουθες  ακο­
λουθίες, που παρουσιάζουν πάντοτε τον άνθρωπο αιχμά­
λωτο  στην  αμαρτία  και  τον  αφήνουν  στην  άγνοια  της  ε­
λευθερίας του Θεού; Αλλά, με τον τρόπο αυτό, εξακολου­
θούν  να  υπάρχουν  και  τα  “παπαδικά  τερτίπια”  των  μι­
κρών  και  των  μεγάλων  αγιασμών,  των  συγχωροχαρτιών, 
των  παρακλήσεων,  των  τρισαγίων,  γονατιστών  και  όχι, 
ανάλογα  με  το  καταβαλλόμενο  χρήμα.  Δηλαδή:  “Ράβε, 
κυρά, και ξήλωνε, δουλειά να μη σου λείπει”. 
     Παναγιότατε, «Στώμεν καλώς!» Ο Χριστός τακτοποίη­
σε τα πάντα. Τη σωτηρία τη δίνει ο Θεός δωρεάν στον άν­
θρωπο.  Και  δεν  δέχεται  κανέναν  μεσίτη  ή  άλλον  ιερέα, 
παρά  μόνο  τον  Χριστό. Αυτός,  δυνάμει  του  εξιλαστήριου 
Έργου Του, αντιπροσωπεύει και παρουσιάζει τους δικούς 
Του  αποτελεσματικά  και  πραγματικά  ενώπιον  του  Θεού. 
Ο  σκοπός  λοιπόν,  για  τον  οποίο  ο  Χριστός  πέθανε  υπέρ 
του  ανθρώπου,  ήταν  να  τον  ελευθερώσει  τόσο  από  την 
αμαρτία, όσο και από την επίγεια  ιεροσύνη, η οποία πα­
ρουσιάζει κλειστό το δρόμο προς την Παρουσία του Θεού. 
Δυνάμει λοιπόν του θανάτου Του και της Χάρης Του, πα­
ρουσιάζει  ήδη  τους  δικούς  Του,  ενώπιον  του  Θεού,  χάρη 
στη  δική  Του  θυσία  πάνω  στο  Σταυρό·  παρουσιάζει,  ως 
αντιπρόσωπος,  ενώπιον  του  Θεού,  εκείνους  που  μετα­
νοούν και δυνάμει της θυσίας Του απαιτεί Χάρη· και πα­
ρουσιάζει τους λυτρωμένους ελεύθερους ως συγκληρονό­
μους Του, και παρακαλεί τον Πατέρα να τους φυλάξει στο 
Όνομά Του από τον Πονηρό. «καὶ οὐκέτι εἰμὶ ἐν τῷ κόσμῳ, 
καὶ αὐτοὶ ἐν τῷ κόσμῳ εἰσί, καὶ ἐγὼ πρὸς σὲ ἔρχομαι. 
Πάτερ ἅγιε, τήρησον αὐτοὺς ἐν τῷ ὀνόματί σου οὓς δέδω-
κάς μοι, ἵνα ὦσιν ἓν καθὼς ἡμεῖς. ὅτε ἤμην μετ' αὐτῶν ἐν 
τῷ κόσμῳ, ἐγὼ ἐτήρουν αὐτοὺς ἐν τῷ ὀνόματί σου οὓς 
δέδωκάς μοι ἐφύλαξα, καὶ οὐδεὶς ἐξ αὐτῶν ἀπώλετο εἰ μὴ ὁ 
υἱὸς τῆς ἀπωλείας, ἵνα ἡ γραφὴ πληρωθῇ. νῦν δὲ πρὸς σὲ 



118 

 

ἔρχομαι, καὶ ταῦτα λαλῶ ἐν τῷ κόσμῳ ἵνα ἔχωσι τὴν χαρὰν 
τὴν ἐμὴν πεπληρωμένην ἐν αὑτοῖς. ἐγὼ δέδωκα αὐτοῖς τὸν 
λόγον σου, καὶ ὁ κόσμος ἐμίσησεν αὐτούς, ὅτι οὐκ εἰσὶν ἐκ 
τοῦ κόσμου, καθὼς ἐγὼ οὐκ εἰμὶ ἐκ τοῦ κόσμου. οὐκ ἐρωτῶ 
ἵνα ἄρῃς αὐτοὺς ἐκ τοῦ κόσμου, ἀλλ' ἵνα τηρήσῃς αὐτοὺς ἐκ 
τοῦ πονηροῦ – Και δεν είμαι πια στον κόσμο, ενώ αυτοί 
είναι στον κόσμο, κι Εγώ έρχομαι σ’ Εσένα. Πατέρα άγιε, 
φύλαξε αυτούς στο όνομά Σου, αυτούς που Μου έχεις δώ-
σει, για να είναι ένα, καθώς Εμείς. Όταν ήμουν μαζί με 
αυτούς στον κόσμο, Εγώ φύλαγα αυτούς στο όνομά Σου· 
αυτούς που Μου έχεις δώσει τους φύλαξα, και κανείς από 
αυτούς δεν χάθηκε, παρά μόνο ο γιος της απώλειας, για 
να εκπληρωθεί η Γραφή. Τώρα όμως σ’ Εσένα έρχομαι, 
και αυτά τα μιλώ μέσα στον κόσμο, για να έχουν τη χαρά 
τη δική Μου ολοκληρωμένη μέσα τους. Εγώ έχω δώσει σ’ 
αυτούς το λόγο Σου, και ο κόσμος μίσησε αυτούς, γιατί δεν 
είναι από τον κόσμο, καθώς Εγώ δεν είμαι από τον κόσμο. 
Δεν παρακαλώ να πάρεις αυτούς από τον κόσμο, αλλά να 
φυλάξεις αυτούς από τον Πονηρό» (Ιν.17:11­15). 
     Αυτός είναι, λοιπόν, ο Μοναδικός Ιερέας και Αρχιερέας 
με «ἀπαράβατον τὴν ἱερωσύνην – αμετάβατη την ιεροσύ-
νη» (Εβρ.7:24), ο Οποίος και παραμέρισε όλους, Αυτός  έ­
λαβε θέση αποτελεσματική ενώπιον του Θεού και στο  υ­
πούργημα  τούτο  εμείς  οι  ιερείς  κανένα  δικαίωμα  δεν  έ­
χουμε.  «Ἔχοντες οὖν ἀρχιερέα μέγαν διεληλυθότα τοὺς 
οὐρανούς, Ἰησοῦν τὸν υἱὸν τοῦ Θεοῦ, κρατῶμεν τῆς ὁμολο-
γίας. οὐ γὰρ ἔχομεν ἀρχιερέα μὴ δυνάμενον συμπαθῆσαι 
ταῖς ἀσθενείαις ἡμῶν, πεπειρασμένον δὲ κατὰ πάντα καθ' 
ὁμοιότητα χωρὶς ἁμαρτίας. προσερχώμεθα οὖν μετὰ 
παρρησίας τῷ θρόνῳ τῆς χάριτος, ἵνα λάβωμεν ἔλεον καὶ 
χάριν εὕρωμεν εἰς εὔκαιρον βοήθειαν – Έχοντας λοιπόν 
μέγα Αρχιερέα που έχει διαπεράσει τους ουρανούς, τον 
Ιησού τον Υιό του Θεού, ας κρατούμε σταθερά την ομολο-
γία μας. Γιατί δεν έχουμε Αρχιερέα που να μη μπορεί να 
συμπαρασταθεί στις αδυναμίες μας, αλλά έναν που έχει 



119 

 

πειραχτεί σε όλα όμοια μ’ εμάς χωρίς αμαρτία. Ας προ-
σερχόμαστε λοιπόν με παρρησία στο θρόνο της χάρης, για 
να λάβουμε έλεος και να βρούμε χάρη για βοήθεια στον 
κατάλληλο καιρό» (Εβρ.4:14­16). 
     Αδελφέ μου. Από τη στιγμή που συμφώνησα με τη δή­
λωσή σας, διαπίστωσα απόλυτα ότι ο θεσμός της “ειδικής 
στους κληρικούς ιεροσύνης”, δεν έχει πλέον θέση ενώπιον 
του  Αληθινού  Ιερέα  Ιησού,  του  Οποίου  η  γενναιοδωρία 
παρέχει  σε  όλους  τα  χαρίσματα  της  ιεροσύνης.  Είδα,  ότι 
είμαι και εγώ ένα απλό μέλος του “Βασίλειου Ιερατεύμα­
τος”, χωρίς καμία ειδική θέση ή ειδική αξία. Για το σκοπό 
αυτό, απέβαλα τα σύμβολα της ανθρώπινης ιεροσύνης και 
επανέλαβα  τα  λόγια  του  Αποστόλου  Παύλου:  «ἡ νὺξ 
προέκοψεν, ἡ δὲ ἡμέρα ἤγγικεν. ἀποθώμεθα οὖν τὰ ἔργα 
τοῦ σκότους καὶ ἐνδυσώμεθα τὰ ὅπλα τοῦ φωτός – Η νύ-
χτα προχώρησε και η ημέρα έχει πλησιάσει. Ας αποθέ-
σουμε, λοιπόν, τα έργα του σκότους και ας ντυθούμε τα 
όπλα του φωτός» (Ρωμ.13:12). «ὅτε ἤμην νήπιος, ὡς νήπιος 
ἐλάλουν, ὡς νήπιος ἐφρόνουν, ὡς νήπιος ἐλογιζόμην· ὅτε δὲ 
γέγονα ἀνήρ, κατήργηκα τὰ τοῦ νηπίου – Όταν ήμουν νή-
πιο, ως νήπιο μιλούσα, ως νήπιο φρονούσα, ως νήπιο συλ-
λογιζόμουν· όταν όμως έγινα άνδρας, κατάργησα τους νη-
πιακούς τρόπους» (Α’ Κορ.13:12). 
     Μέχρι σήμερα, που δεν έπαυσα να ερευνώ το θέμα αυ­
τό της ιεροσύνης, δεν συνάντησα κανένα σημείο ικανό να 
με πείσει ότι πλανήθηκα στο διάβημά μου. Με τη μελέτη 
μου, ενισχύεται περισσότερο η αλήθεια, την οποία σήμε­
ρα πρεσβεύω και την οποία αποδεικνύω, βάσει των μαρ­
τυριών  της  Αγίας  Γραφής,  και  ερμηνειών  των  διαφόρων 
απολογητών, συγγραφέων, Πατέρων, ερμηνευτών, καθη­
γητών, κλπ. 
     Στο σχίσιμο, άλλωστε,  του Καταπετάσματος του Ναού 
(«Καὶ ἰδοὺ τὸ καταπέτασμα τοῦ ναοῦ ἐσχίσθη εἰς δύο – Και 
ιδού, το καταπέτασμα του ναού σχίστηκε στα δύο» 
Ματθ.27:51) στον οποίο ιεράτευαν ιερείς και αρχιερείς  της 
“ειδικής  ιεροσύνης”,  είναι  ο  αδιάψευστος  μάρτυρας,  ότι 



120 

 

αυτή  καταργήθηκε.  Και  ως  εκ  τούτου,  κανένα  δικαίωμα 
δεν  υπάρχει  στην  Εκκλησία  να  επανασυστήσει αυτή  υπό 
άλλη, νέα μορφή. 
     Στο εξής, λοιπόν, όποιος θέλει να επικαλεστεί το όνομα 
του  Αιωνίου  και  Ελεήμονος  Θεού,  για  την  άφεση  των  α­
μαρτιών  του,  τη  Χάρη  και  το  Έλεος,  μπορεί χωρίς  ιερείς 
να  έρθει  σε  επικοινωνία  με  Εκείνον,  μέσω  του  Λυτρωτή 
Ιησού, ο Οποίος με τη θυσία Του άνοιξε την είσοδο προς 
τα Άγια των Αγίων, πράγμα το οποίο σαφώς φανέρωσε το 
σχίσιμο του Καταπετάσματος του Ναού. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



121 

 

ΕΠΙΣΤΟΛΗ 15η 
 
     Παναγιότατε. 
 

     Στην προηγούμενη επιστολή μου, Σας παρακάλεσα να 
συζητήσουμε  επί  του  σοβαρότατου  θέματος  της  ιεροσύ­
νης,  το  οποίο  πραγματεύομαι,  δεδομένου  άλλωστε,  ότι 
Σεις μού δώσατε αφορμή να αποβάλω το ιερατικό σχήμα 
και να υπηρετώ το Έργο του Θεού από τη θέση του Δια­
μαρτυρομένου,  αλλά  πραγματικά  Ορθοδόξου.  Μέχρι  σή­
μερα  δεν  μου  απαντήσατε.  Εγώ  όμως  θα  συνεχίσω.  Ση­
μειώστε, ότι η σιωπή χαρακτηρίζεται και ως αδυναμία. Εν 
πάση  περιπτώσει,  δεν  θα  ήθελα  να  λάβετε  και  τη  στάση 
τού  κατά  τον  16ο  αιώνα  Πατριαρχεύσαντος  Ιερεμίου  του 
Β’. Ως γνωστό, ο μέγας ελληνιστής και ευρείας μορφώσε­
ως  Γερμανός  Μαρτίνος  Κρούσιος,  ο  οποίος  διακρινόταν 
για την εξαιρετική του αγάπη προς την Ελλάδα, είχε αλ­
ληλογραφία με τον ανωτέρω Πατριάρχη, υποστηρίζοντας 
τη  συμφωνία  της  πίστεως  σε  έναν  Χριστό  και  επιδίωκε 
την  ένωση  των  Εκκλησιών.  Ο  Πατριάρχης  όμως  διέκοψε 
την αλληλογραφία και ειδοποίησε «να μην παρέχουν πλέ­
ον  σε  αυτόν  ενοχλήσεις»  (“Εκκλησιαστική  Ιστορία”,  Β.  Στε­
φανίδη,  σελ.648­649).  Έτσι,  το  στείρο  καλογερικό  πνεύμα 
κυριάρχησε.  Δεν  θα  ήθελα  λοιπόν  να  του  μοιάσετε.  Θα 
ήθελα μόνο, ως Καλόγεροι που είμαστε (εγώ ήμουν, τώρα 
όχι), να συζητήσουμε με καλογερικό θάρρος, αλλά όχι κα­
λογερικό θράσος και με καλογερική στειρότητα. Προς το 
παρόν, πάντως, δεν κρίνω λογικό να κατηγορήσω τη σιω­
πή Σας, γιατί ακόμα δεν γνωρίζω, πώς σκέφτεστε. Εν πά­
ση περιπτώσει, εγώ συνεχίζω το θέμα μου. 
 
Ο Χριστιανός έχει και τα τρία αξιώματα του Χριστού 

 

     Ως γνωστό, αγαπητέ Γέροντα, η Ορθοδοξία δογματικά 
δέχεται  την  ανάγκη  της  επίγειας  ιεροσύνης,  η  οποία  θα 
ασκεί  “το  τριπλό  αξίωμα  του  Κυρίου,  το  προφητικό,  το 



122 

 

αρχιερατικό  και  το  βασιλικό,  δηλαδή,  το  κήρυγμα  του 
Θείου Λόγου,  την  ιερουργία    των μυστηρίων και τη διοί­
κηση των πιστών”. 
     Όσον  αφορά  όμως  το  κήρυγμα,  συνήθως  γίνεται  από 
λαϊκούς.  Άρα  δεν  είναι  απαραίτητη  η  ιεροσύνη  στον  κή­
ρυκα. Όσον αφορά επίσης τη διοίκηση των πιστών, υπάρ­
χει και εκεί το λαϊκό στοιχείο, ο Βασιλικός Επίτροπος [αυ-
τή η εξουσία δεν ισχύει πια], αλλά κυρίως λαβαίνει μέρος 
το  Υπουργείο  Θρησκευμάτων,  χωρίς  την  έγκριση  του  ο­
ποίου η Εκκλησία δεν μπορεί να κάνει βήμα, γιατί υπάρ­
χει αυτό “το παράχορδο  [δυσαρμονικό] συνοικέσιο μεταξύ 
Πολιτείας και Εκκλησίας”. Ούτε εδώ λοιπόν είναι απαραί­
τητη η  ιεροσύνη. Τι μένει ακόμα; Τα Μυστήρια. Μόνο  ε­
κείνα δεν μπορεί να αγγίξει το λαϊκό στοιχείο. Τα Μυστή­
ρια όμως ήταν τελείως άγνωστα στους πρώτους Χριστια­
νικούς αιώνες, πλην των τελετών του Βαπτίσματος και του 
Θείου Δείπνου, τις οποίες, κατά την Αγία Γραφή και τους 
πρώτους  απολογητές,  όλοι  οι  αναγεννημένοι  Χριστιανοί 
έχουν το δικαίωμα να τελέσουν. Για λόγους εκκλησιαστι­
κής  ευταξίας  όμως,  τελούνταν  από  τον  προεστώτα,  τον 
οποίο καθόλου δεν ονόμαζαν ιερέα. Αν και έχουν αυτό το 
δικαίωμα όλοι οι αναγεννημένοι, ως μέλη του Ιησού Χρι­
στού, εντούτοις, όπως είπαμε, για λόγους εκκλησιαστικής 
ευταξίας, πρέπει να τελούνται πάντοτε μόνο από τον προ­
εστώτα.  Απουσιάζοντος  όμως  του  προεστώτος,  ή  όταν  η 
Εκκλησία βρίσκεται εν τη γενέσει της και δεν διαθέτει τέ­
τοιον,  μπορεί  κάθε  Χριστιανός  “πλήρης  Πνεύματος  Αγί­
ου”, να τελέσει τις εν λόγω τελετές. 
     Εκείνο επίσης που παρατηρούμε, είναι ότι και στα συγ­
γράμματα  των  πρώτων  Χριστιανικών  αιώνων,  βλέπουμε  
ότι  δεν  συμφωνούν  οι  ερμηνευτές  και  απολόγητες  με  τη 
δογματική  άποψη  της  σημερινής  διαφοροποιημένης  Ορ­
θοδοξίας.  Και  συγκεκριμένα  ο  Ιωάννης  ο  Χρυσόστομος, 
πραγματευόμενος  το  θέμα  του  τριπλού  αξιώματος  του 
Κυρίου,  ότι  λαβαίνει  χώρα  στη  ζωή  των  αναγεννημένων, 
λέει  τα  εξής  χαρακτηριστικά:  «Ο  Θεός  έδωσε  το  Άγιο 



123 

 

Πνεύμα,  δια  του  Οποίου…  κατέστησε  εμάς  συγχρόνως 
προφήτες  (διδασκάλους)  και  ιερείς  και  βασιλείς»  (βλ.  3η 
επιστολή). 
     Ο Θεός, Παναγιότατε, παρέχει σε όλους τους πιστούς – 
αναγεννημένους,  τα  ένδοξα  αυτά  προνόμια  του  τριπλού 
αξιώματος του Κυρίου, γιατί μέσω αυτών προσδιορίζει: 1ο 
τη  θέση  των  λατρευτών  χωρίς  καμία  διάκριση  μεταξύ 
κλήρου και λαού, και 2ο με αυτά δίνει τα μέσα να συνεχί­
ζεται  από  όλα  τα  μέλη  της  Εκκλησίας  η  ζωή  του  Ιησού 
Χριστού πάνω στη γη, ώστε η ζωή όλων των μελών να εί­
ναι μία συνεχής λατρεία και δοξολογία και ύμνος προς τον 
Θεό.  Για  να  γίνουν  λοιπόν  αυτά,  απαιτούνται  τα  τρία  α­
ξιώματα  του  Κυρίου,  το  προφητικό  (διδασκαλικό),  το  ιε­
ρατικό και το βασιλικό, να τα έχουν όλοι οι αναγεννημένοι 
Χριστιανοί. Χαρακτηριστικά,  ιδού εν προκειμένω τι υπο­
στηρίζει  και  ο  καθηγητής  κ.  Τρεμπέλας:  «Όταν  τέτοιες 
ονομασίες και τέτοιοι χαρακτηρισμοί παρέχονται από τον 
Ίδιο  τον  Θεό  στο  λαό… ο  λαός,  έχει δικαιώματα  όχι  από 
ανθρώπινο,  αλλά  από  θείο  δίκαιο·  όχι  από  φυσικό,  αλλά 
από υπερφυσικό δίκαιο» (“Οι Λαϊκοί στη Εκκλησία”, σελ.32­
33). 
     Αλλά, και ένα άλλο σημείο μάς παρουσιάζει την ανάγκη 
τού να έχουν όλοι οι αναγεννημένοι και τα τρία αξιώματα 
του Κυρίου. Η Αγία Γραφή, λέει: «μέλη ἐσμὲν τοῦ σώματος 
αὐτοῦ, ἐκ τῆς σαρκὸς αὐτοῦ καὶ ἐκ τῶν ὀστέων αὐτοῦ – μέ-
λη είμαστε του σώματός Του, από τη σάρκα Του και από 
τα οστά Του» (Εφεσ.5:30). Η σοβαρότατη αυτή πληροφο­
ρία, μας φανερώνει ότι ο Αρχηγός μαζί με τα μέλη της Εκ­
κλησίας  δεν  είναι  ενωμένοι  με  διαφορετικό  τρόπο,  όπως 
συμβαίνει  στην  Ορθόδοξη  Εκκλησία  μεταξύ  κλήρου  και 
λαού.  Η  Εκκλησία  είναι  το  Σώμα  του  Χριστού.  Συνεπώς, 
τα τρία αυτά αξιώματα του Κυρίου, είναι καθιδρυμένα με 
θείο δίκαιο σε όλο το πλήρωμα της Εκκλησίας. Γιατί αυτά 
αποτελούν  τα  μέσα,  για να  συνεχίζεται  από  όλους  η  ζωή 
του Λυτρωτή πάνω στη γη, για να κατορθώσει η Εκκλησία 
να  φτάσει  «εἰς μέτρον ἡλικίας τοῦ πληρώματος τοῦ Χρι-



124 

 

στοῦ – στο μέτρο του αναστήματος της πληρότητας του 
Χριστού» (Εφεσ.4:13). 
 

Η πολύπλευρη ιεροσύνη του Χριστού 
 

     Αλλά  και  αν  ακόμη  δεχτούμε  την  ιεροσύνη  των  “ειδι­
κών  ιερέων”,  βλέπουμε  ότι  είναι  εντελώς  μονόπλευρη. 
Γιατί, από όσα στην αρχή του παρόντος ανέφερα, συνάγε­
ται ότι η ιεροσύνη των ανθρώπων ιερέων αφορά μόνο την 
τέλεση των Μυστηρίων. Η ιεροσύνη όμως του Χριστού, η 
μοναδική  και  «ἀπαράβατος – αμετάβατη» (Εβρ.7:24),  εί­
ναι πολύπλευρη. 
     Μέχρι εδώ, έχω παρουσιάσει την πολύπλευρη θέση της 
ιεροσύνης  του  Κυρίου.  Προσέξτε  όμως  αδελφέ  μου,  και 
μία άλλη σοβαρότατη πλευρά της ιεροσύνης του Χριστού, 
την  οποία  μας  παρουσιάζει  η  Αγία  Γραφή,  λέγοντας: 
«Ἔχοντες οὖν ἀρχιερέα μέγαν… Ἰησοῦν τὸν υἱὸν τοῦ Θεοῦ, 
κρατῶμεν τῆς ὁμολογίας. οὐ γὰρ ἔχομεν ἀρχιερέα μὴ δυνά­
μενον συμπαθῆσαι ταῖς ἀσθενείαις ἡμῶν, πεπειρασμένον 
δὲ κατὰ πάντα καθ' ὁμοιότητα χωρὶς ἁμαρτίας. προσερχώ­
μεθα οὖν μετὰ παρρησίας τῷ θρόνῳ τῆς χάριτος, ἵνα λάβω-
μεν ἔλεον καὶ χάριν εὕρωμεν εἰς εὔκαιρον βοήθειαν – Έ-
χοντας λοιπόν Αρχιερέα μέγα… τον Ιησού τον Υιό του 
Θεού, ας κρατούμε σταθερά την ομολογία μας. Γιατί δεν 
έχουμε Αρχιερέα που να μη μπορεί να συμπαρασταθεί 
στις αδυναμίες μας, αλλά έναν που έχει πειραχτεί σε όλα 
όμοια μ’ εμάς χωρίς αμαρτία. Ας προσερχόμαστε λοιπόν 
με παρρησία στο θρόνο της χάρης, για να λάβουμε έλεος 
και να βρούμε χάρη για βοήθεια στον κατάλληλο καιρό» 
(Εβρ.4:14­16). Η ουράνια αυτή πληροφορία μάς εμφανίζει 
εδώ την ιεροσύνη του Χριστού, ως μία άλλη πηγή βοηθεί­
ας  στις  δυσκολίες  και  αντιξοότητες  της  ζωής.  Μέσω  της 
πληροφορίας αυτής, γνωρίζουμε ότι ο Χριστός εισήλθε σε 
όλες τις ανάγκες του ανθρώπου, για να μπορεί να μας συ­
μπαρασταθεί.  Στην  αδύνατη  λοιπόν  ανθρώπινη  φύση,  έ­
χουμε τη συμπαράσταση Εκείνου του  Ιερέα, ο Οποίος  υ­



125 

 

πέρ ημών ιερουργεί ενώπιον του Θεού και δίνει χάρη και 
έλεος σε εκείνους που  «μετὰ παρρησίας» Τον τιμούν και 
πλησιάζουν χωρίς άλλο μεσίτη το θρόνο Του 
     Μήπως  μπορείτε  και  Εσείς,  Γέροντα,  ως  Αρχιερέας­
Πατριάρχης  που  είστε,  να  κάνετε  αυτό;  Ασφαλώς  δεν 
μπορείτε. 
     Στο  σημείο  αυτό  θεωρώ  σκόπιμο  να  γράψω  και  λίγα 
λόγια για τον Δεσπότη με τον οποίο είχα τη συζήτηση σε 
επιστολές μου, πριν από τις απευθυνθείσες προς Εσάς, ο 
οποίος μου απαντά μεν, αλλά καθώς λέει και ο Απόστολος 
Παύλος:  «τάφος ἀνεῳγμένος ὁ λάρυγξ αὐτῶν, ταῖς 
γλώσσαις αὐτῶν ἐδολιοῦσαν, ἰὸς ἀσπίδων ὑπὸ τὰ χείλη 
αὐτῶν· ὧν τὸ στόμα ἀρᾶς καὶ πικρίας γέμει – Τάφος α-
νοιγμένος ο λάρυγγάς τους, με τις γλώσσες τους ήταν δό-
λιοι, φαρμάκι φιδιών ασπίδας κάτω από τα χείλη τους. 
Των οποίων το στόμα είναι γεμάτο κατάρα και πικρία» 
(Ρωμ.3:13­14). 
     Ως αδυναμία και πνευματική ασθένεια χαρακτηρίζει τα 
όσα  γράφω  και  το  διάβημά  μου  –  του  αποσχηματισμού 
μου. Και επειδή έχει λάβει σατανική στάση απέναντί μου, 
τον  ερωτώ:  «Πού  είναι,  φίλε  μου,  η  δική  σου  συμπαρά­
σταση;  Εσύ,  με  περιλούζεις  με  όσα  αναθέματα,  κατάρες, 
ύβρεις και αφορισμούς υπάρχουν στα σατανικά βιβλία και 
με  βαπτίζεις  με  όσα  σατανικά  επίθετα  μπορεί  ένα  ακά­
θαρτο στόμα να εκστομίσει. Σε αυτά λοιπόν χρησιμοποιεί­
ται  η  ιεροσύνη  σου;  Τι  να  πράξω  λοιπόν;  Να  ενεργήσω 
μέσω του Εισαγγελέα και να πάρεις την πορεία στους χώ­
ρους  των  αντικοινωνικών  στοιχείων;  Αλλά  τούτο  θα  ση­
μαίνει εκδίκηση. Και η εκδίκηση ανήκει στον Θεό. Σε Αυ­
τόν λοιπόν σε εγκαταλείπω και προσεύχομαι για τη θερα­
πεία της πνευματικής σου αναπηρίας». 
     Εις  πείσμα  όλων  των  δυσκολιών,  των  αφορισμών  σου 
και  των  βέλων  που  μου  εκτοξεύεις,  θα  κρατήσω  με  τη 
βοήθεια του Παντοδύναμου την ομολογία της πίστεως, ότι 
σε  όλα  έχω  τη  συμπαράσταση  Εκείνου  του  Ιερέα,  με  το 



126 

 

σκοπό, πως Αυτός και η Αλήθεια Του είναι πάντοτε οι μο­
ναδικές επιδιώξεις της ζωής μου. 
     Αυτός, ο Αρχιερέας Κύριος, κάθεται σε ένα Θρόνο, που 
λέγεται Θρόνος Χάριτος. Εκεί έχει το δικαίωμα κάθε άν­
θρωπος  ελεύθερα  να  καταφεύγει  και  να  λαμβάνει  έλεος 
και  Χάρη.  Και  εσύ,  φίλε  μου,  κάθεσαι  σε  θρόνο.  Αλλά  ο 
θρόνος ο δικός σου, δεν είναι θρόνος χάριτος και ελέους. 
Είναι  θρόνος  ξύλινος  ανθρώπινης  επινόησης,  δόξας  και 
κοσμικού  μεγαλείου,  που  άλλαξε  την  απλότητα  της  Απο­
στολικής  Εκκλησίας.  «τὸ ἐν ἀνθρώποις ὑψηλὸν βδέλυγμα 
ἐνώπιον τοῦ Θεοῦ – το υψηλό μεταξύ των ανθρώπων είναι 
βδέλυγμα ενώπιον του Θεού» (Λουκ.16:15).  Ο  θρόνος  σου 
εν  προκειμένω,  είναι  θρόνος  που  εκπέμπει  κατάρες  και 
βλασφημίες  εναντίον  μου.  Ενώ  ο  Θρόνος  του  Χριστού, 
εκπέμπει  αμνησία  και  Χάρη.  Ποιος  θρόνος  λοιπόν  έχει 
αξία  και  ποια  ιεροσύνη  είναι  πραγματική  και  αποτελε­
σματική; Των ιερέων ή του Χριστού; Ασφαλώς ο ΘΡΟΝΟΣ 
ΤΟΥ ΧΡΙΣΤΟΥ ΚΑΙ Η ΙΕΡΟΣΥΝΗ ΕΚΕΙΝΟΥ. 
     Στους  δικούς  σας  θρόνους  χτυπά  πάντοτε  δυνατά  η 
σφύρα  της  ματαιοδοξίας.  Στο  Θρόνο  όμως  του  Κυρίου, 
υπάρχει Χάρη και έλεος και προσωπική εγγύηση ενώπιον 
του Θεού. Η θαυμάσια αυτή προσωπική εγγύηση βεβαιώ­
νει απολύτως, ότι όλοι οι Χριστιανοί, έχουν στον απόλυτο 
βαθμό  την  ιεροσύνη,  εν  σπέρματι  και  δυνάμει,  με  κάθε 
πνευματική  ευλογία.  Η  εγγύηση  αυτή  βεβαιώνει  επίσης, 
ότι  τα  πάντα  είναι  τακτοποιημένα  στη  Δικαιοσύνη  του 
Θεού και δεν μένει τίποτε άλλο, παρά μόνο η θέληση του 
αμαρτωλού,  να  δεχτεί  τη  Χάρη,  την  οποία  ο  Θεός  προ­
σφέρει  δωρεάν  σε  όλους,  μόνο  μέσω  του  Ιησού  Χριστού 
και χωρίς “διόδια” στους “ειδικούς ιερείς”. 
 
 
 
 
 
 



127 

 

ΕΠΙΣΤΟΛΗ 16η 
 
     Παναγιότατε. 
 

     Στην  προηγούμενη  επιστολή  μου  αναγκάστηκα  να  α­
ναφέρω  την  άθλια  συμπεριφορά  άλλου  Δεσπότη,  γιατί 
ομολογουμένως  γράφει  και  συμπεριφέρεται  κατά  ανοί­
κειο και απολίτιστο τρόπο. Για να έχετε αντίληψη της  α­
πρεπούς  συμπεριφοράς  του,  σας  παραθέτω  αυτολεξεί  τα 
επίθετα, με τα οποία με βαπτίζει και με τα οποία προλογί­
ζει  την  από  30/10/1963  επιστολή  του  προς  με.  Γράφει 
λοιπόν  ο  αγαπητός  μας  Δεσπότης:  «Δαιμονολάτρη  και 
δαιμονοκήρυκα,  αδιάκριτε  νεκρέ  και  πνευματικά  τυφλέ, 
αποστάτη από τις Θεϊκές παραδόσεις και αιρετικέ Χαρα­
λαμπάκη». Τα επίθετα αυτά και πολλά άλλα, πολύ φοβερά 
σε έκφραση, επαναλαμβάνονται σε ένα τετρασέλιδο φύλ­
λο  χαρτιού,  τα  οποία  χάρη  ευπρέπειας  και  της  τιμή  της 
γραφίδας μου, αποφεύγω να καταχωρήσω. Θα πρέπει να 
γνωρίζει  όμως  ο  αγαπητός  μας,  ότι  με  την  ανωτέρω  επι­
στολή  του  και  με  άλλες  δύο  προηγούμενες,  τον  έριξε  ο 
Θεός στα χέρια μου, όπως  ακριβώς τον Σαούλ στα χέρια 
του  Δαβίδ  (διάβασε  Α’  Βασιλειών  κεφ.24).  Με  τις  εν  λόγω 
επιστολές  του  έχω  στα  χέρια  μου  «τὸ πτερύγιον τῆς 
διπλοΐδος αὐτοῦ – το κράσπεδο από το επανωφόρι αυ-
τού», με το οποίο και μέσω του Εισαγγελέα, μπορώ να τον 
ρίξω,  όπως  και  στην  προηγούμενη  επιστολή  μου  του  έ­
γραψα,  στους  χώρους,  στους  οποίους  ρίπτονται  όλα  τα 
αντικοινωνικά στοιχεία. Ας έχει χάρη όμως από τον Θεό, ο 
Οποίος κατέχει  την καρδιά μου με τη θεία Του αγάπη, η 
οποία δεν με αφήνει να πράξω αυτό, το αντιστρατευόμενο 
τη  θεία  σύστασή  της.  Πάντως,  και  για  παν  ενδεχόμενο, 
φυλάσσω τις επιστολές του. 
     Νομίζω, ότι η δημοσίευση μόνο των ανωτέρω  ύβρεων, 
είναι μία πλήρης απάντηση. Επειδή όμως δεν θέλω να του 
απαντήσω με αυτό το μέτρο, θα του παραθέσω ένα μόνο 
εδάφιο  του  Λόγου  του  Θεού,  το  οποίο  θα  του  δώσει  την 



128 

 

πρέπουσα απάντηση. Άνοιξε λοιπόν, αγαπητέ μου Δέσπο­
τα, τα αυτιά σου και άκουγε, αν και γνωρίζω ότι θα μιλή­
σω σε αυτιά που δεν ακούν. «Ὦ πλήρης παντὸς δόλου καὶ 
πάσης ῥᾳδιουργίας, υἱὲ διαβόλου, ἐχθρὲ πάσης δικαιοσύ­
νης, οὐ παύσῃ διαστρέφων τὰς ὁδοὺς Κυρίου τὰς εὐθείας; 
καὶ νῦν ἰδοὺ χεὶρ Κυρίου ἐπὶ σέ  – Ω, πλήρη από κάθε δόλο 
και από κάθε ραδιουργία, γιε Διαβόλου, εχθρέ κάθε δι-
καιοσύνης, δεν θα πάψεις να διαστρέφεις τις οδούς του 
Κυρίου τις ευθείες; Και τώρα ιδού, το χέρι του Κυρίου εί-
ναι πάνω σου» (Πραξ.13:10­11). Ομολογουμένως, είναι λίγο 
αυστηρό  το  εδάφιο  τούτο,  αλλά  φίλε  μου,  η  μερίδα  σου 
είναι σύμφωνη με τη συμπεριφορά σου και ανάλογη με τα 
“αργύρια” τα οποία δίνεις. 
     Σου απάντησα, αγαπητέ μου, με τον τρόπο αυτό, για να 
σου δώσω με φιλικό χέρι έναν φανό για να σε προφυλά­
ξει,  αν  τον  δεχθείς,  από  τους  επικίνδυνους  υφάλους  και 
σκοπέλους και από τα βραχώδη και αμμώδη εμπόδια που 
βρίσκονται κατά μήκος της πορείας σου και σε απειλούν. 
     Αγαπητέ  μου  Δέσποτα.  Ενεργείς,  αλλά  δεν  υπηρετείς 
τον Χριστό. Γράφεις αρκετά, αλλά δεν μαρτυρείς τον Κύ­
ριο.  Επιδεικνύεις  αφοσίωση,  αλλά  δεν  Του  προσφέρεις 
καμία πνευματική λατρεία. Έχεις ζήλο Θεού, αλλά όχι με 
επίγνωση. Δικαίως λοιπόν πρέπει να επικαλεστώ το γνω­
μικό του Χρυσοστόμου, το οποίο είναι πολύ σχετικό: «Τί­
ποτε  άλλο  δεν  φοβήθηκα  όσο  του  επισκόπους,  από  τους 
οποίους για να απαλλαγεί κάποιος, είναι προτιμότερο να 
υποστεί μαρτυρικό θάνατο, παρά να τραυματίζεται συνε­
χώς  με  συκοφαντίες,  αναίσχυντη  γλώσσα,  ονειδισμούς, 
λοιδορίες και πειρακτικά λόγια». Αλλά αν ο Χρυσόστομος 
σάς φοβήθηκε, εγώ δεν σας φοβάμαι, γιατί το Πνεύμα του 
Θεού κυβερνά τη γλώσσα μου και η δύναμή Του κατευθύ­
νει τη γραφίδα μου. Ούτε εσάς υβρίζω, ούτε την κρατούσα 
θρησκεία.  Απλά  σάς  δίνω  εξηγήσεις  επί  των  ζητημάτων 
και ερωτημάτων που μου θέσατε, χωρίς ποτέ να εισέλθω 
στη βουλή σας και στη συνέλευσή σας. Γιατί, ο Λόγος του 
Θεού προστάζει: «εἰς βουλὴν αὐτῶν μὴ ἔλθοι ἡ ψυχή μου, 



129 

 

καὶ ἐπὶ τῇ συστάσει αὐτῶν μὴ ἐρείσαι τὰ ἥπατά μου – Στη 
βουλή τους μην έρθει η ψυχή μου, και στη σύσταση τους 
μην ικανοποιηθούν τα ήπατά μου» (Γεν.49:6). 
     Παναγιότατε, πού βαδίζουμε; 
     Μία τέτοια συμπεριφορά, όπως του ανωτέρω Δεσπότη, 
δεν  λέγεται  δύναμη  και  μεγαλείο  της  Εκκλησίας.  Αυτοί 
είναι άνθρωποι τους οποίους ο Κύριος, οπωσδήποτε, δεν 
θα  έπαιρνε  μαθητές  Του.  Είναι  μεγάλη  ανάγκη  λοιπόν, 
αδελφέ  μου,  να  συστήσετε  και  “Ίδρυμα  Καλής  Συμπερι­
φοράς”,  στο  οποίο  να  διδάσκουν  άνθρωποι  φωτισμένοι 
από το Λόγο του Θεού, τρόπους αρμόζοντες στους κληρι­
κούς σας. «καὶ οὐκ ἀποστήσεται ἡ βίβλος τοῦ νόμου τούτου 
ἐκ τοῦ στόματός σου, καὶ μελετήσεις ἐν αὐτῷ ἡμέρας καὶ 
νυκτός, ἵνα εἰδῇς ποιεῖν πάντα τὰ γεγραμμένα· τότε εὐοδω-
θήσῃ, καὶ εὐοδώσεις τὰς ὁδούς σου καὶ τότε συνήσεις – Και 
δεν θα απομακρυνθεί το βιβλίο του νόμου τούτου από το 
στόμα σου, και θα μελετάς σε αυτό ημέρα και νύχτα, για 
να γνωρίσεις να κάνεις όλα τα γραμμένα· τότε θα ευοδω-
θείς, και θα ευοδώσεις τις οδούς σου και τότε θα φέρεσαι 
με σύνεση» (Ιησούς του Ναυή 1:8). 
     Στις  επιστολές  του  ο  εν  λόγω  Δεσπότης  καταχωρεί  α­
νόητα, άτεχνα και αθεολόγητα, σωρεία εδαφίων της Πα­
λαιάς Διαθήκης, με τα οποία, ο δυστυχής, εμφανίζει ότι το 
Ορθόδοξο  ιερατείο βρίσκεται ακόμα στην Ααρωνική επί­
γεια  ιεροσύνη.  Ασφαλώς,  δεν αξίζει  να  ασχοληθεί  κανείς 
με  παρόμοιες  ανοησίες.  Αξίζει  μόνο  να  τις  αγνοήσω.  Ε­
ντούτοις  τις  φυλάσσω,  και  στον  κατάλληλο  καιρό  θα  α­
σχοληθώ με αυτές, για να γνωρίσουν οι αναγνώστες μου, 
1ο) ότι ο λαός έχει αθεολόγητους ποιμένας, με διακεκριμέ­
νη τη στειρότητα του Πνεύματος της Γραφής, και 2ο) ότι η 
θέση του ανθρώπου στην Παρουσία του Θεού, δεν εξαρ­
τάται από ανθρώπους ιερείς, αλλά από τον “Μέγα Αρχιε­
ρέα”  Ιησού  Χριστό.  Περί  του  θέματος  άλλωστε  τούτου 
ασχολούμαι μέχρι σήμερα, και όπως θα θυμάστε, βρισκό­
μαστε στο τριπλό αξίωμα του Κυρίου. 
 



130 

 

Η Εκκλησία φέρει με θείο δικαίωμα τα αξιώματα  

της Κεφαλής της και του Νυμφίου της 
 

     Στην  προηγούμενη  επιστολή  μου,  επικαλούμενος  τον 
Χρυσόστομο και τον Καθηγητή κ. Τρεμπέλα,  υποστήριξα 
ότι τα ένδοξα προνόμια του τριπλού αξιώματος του Κυρί­
ου,  παρέχει  ο  Θεός  σε  όλους  τους  πιστούς  –  αφιερωμέ­
νους, γιατί με αυτά προσδιορίζει, 1ο) τη θέση των λατρευ­
τών,  και  2ο)  μέσω  των  προνομίων  αυτών  δίνει  τα  μέσα 
προκειμένου να συνεχίζεται από όλα τα μέλη της Εκκλη­
σίας,  η  ζωή  του  Κυρίου  πάνω  στη  γη,  για  να  είναι  και  η 
ζωή της Εκκλησίας, του Σώματος του Χριστού, μία συνε­
χής λατρεία και δοξολογία και ύμνος προς τον Θεό. 
     Γραφικά  και  θεολογικά  είναι  γνωστό,  αγαπητέ  Γέρο­
ντα, ότι τα δεινά τα οποία εκπήγασαν από την πτώση του 
Αδάμ, είναι: 
     α)  Η ενοχή και οι ποινές της αμαρτίας, 
     β)  Ο σκοτισμός του νου, και 
     γ) Η εξασθένιση της βούλησης, η οποία έχει την τάση 
προς τα υλικά και τα γήινα, που έκαναν το πλάσμα να χά­
σει το αξίωμα του ανθρώπου, την αθωότητα, την αγνότη­
τα, την κυριαρχία, την ειρήνη και την ευτυχία του. Ο άν­
θρωπος  λοιπόν  απογυμνώθηκε  από  την  αληθινή  γνώση 
και από καθετί που δικαιολογεί τη λογική ιδιότητα και τη 
θέση του ως ανθρώπου. Συνέπεια της απογύμνωσης αυτής 
ήταν να κυριαρχήσει «ἡ ἐπιθυμία τῆς σαρκὸς καὶ ἡ ἐπιθυ-
μία τῶν ὀφθαλμῶν καὶ ἡ ἀλαζονεία τοῦ βίου – η επιθυμία 
της σάρκας και η επιθυμία των οφθαλμών και η αλαζονεία 
του βίου» (Α’  Ιν.  2:16).  Αυτά  αποτελούν  τις  τρεις  μεγάλες 
δυνάμεις  μέσω  των  οποίων  ενεργεί  ο  Σατανάς.  Η  πτώση 
αυτή του ανθρώπου γέννησε και τέσσερα μεγάλα και άλυ­
τα προβλήματα:  
     1ο)  Την άρση της αμαρτίας. 
     2ο)  Τη συντριβή του Όφη 
     3ο)  Την ικανοποίηση της θείας δικαιοσύνης, και 
     4ο)  Την κατάργηση του θανάτου 



131 

 

     Είναι  φανερό  λοιπόν  ότι  ο  άνθρωπος  ήταν  χαμένος. 
Ήταν  αδύνατον  να  λύσει  τα  τέσσερα  αυτά  μεγάλα  προ­
βλήματα. Και για να τον διασώσει ο Θεός από τη χαμένη 
αυτή  κατάσταση,  χρειαζόταν  Χάρη,  δυνάμει  της  οποίας 
θα  τον  διέγειρε,  θα  τον  φώτιζε  και  θα  τον  ενίσχυε  στις 
φυσικές και πνευματικές του δυνάμεις. Η κατάσταση λοι­
πόν αυτής της Χάριτος, έλαβε χώρα μέσω του τριπλού α­
ξιώματος  του  Κυρίου,  του  Προφητικού  (διδασκαλικού), 
του Αρχιερατικού και του Βασιλικού. Μέσω του Προφητι­
κού  (διδασκαλικού)  αξιώματος,  ο  Κύριος  διαφώτισε  το 
σκοτισμένο  νου  του  ανθρώπου.  Μέσω  του  Αρχιερατικού 
(της θυσίας Του) ικανοποίησε τη Θεία Δικαιοσύνη και εξι­
λέωσε και συμφιλίωσε τον άνθρωπο με τον Θεό. Και μέσω 
του Βασιλικού κυβερνά την Εκκλησία, εξυψώνει την αδύ­
ναμη ανθρώπινη βούληση, η οποία φέρεται προς το αγα­
θό,  και  ο  άνθρωπος  πλέον  αναγεννιέται,  δικαιώνεται,  α­
γιάζεται και προοδεύει στην κατά Χριστό ζωή, εξαρτώμε­
νος από τη Χάρη Του. 
     Ο άνθρωπος όμως αυτός, που δεν είναι ενωμένος με το 
Σώμα του Χριστού κατά διαφορετικό τρόπο, αλλά αποτε­
λεί ενιαίο μέρος του Σώματος, έχει να ζήσει μία νέα ζωή, 
ως «θείας κοινωνὸς φύσεως – κοινωνός θείας φύσεως» (Β’ 
Πετρ.1:4), ζωή, η οποία θα δοξάζει, θα λατρεύει, θα υμνεί 
τον Θεό και θα δικαιολογεί την πορεία της ως “κατ’ εικόνα 
και  ομοίωση  Θεού”.  Επίσης,  ο  άνθρωπος  αυτός,  που  δυ­
νάμει του Λόγου του Θεού, ανήκει στο εκλεκτό γένος, στο 
Βασίλειο  Ιεράτευμα  και  στο  άγιο  έθνος,  έχει  αποστολή 
διαγγελέα  εξαγγέλλοντας  τις  αρετές  του  Θεού·  «Ὑμεῖς δὲ 
γένος ἐκλεκτόν, βασίλειον ἱεράτευμα, ἔθνος ἅγιον, λαὸς εἰς 
περιποίησιν, ὅπως τὰς ἀρετὰς ἐξαγγείλητε τοῦ ἐκ σκότους 
ὑμᾶς καλέσαντος εἰς τὸ θαυμαστὸν αὐτοῦ φῶς· οἵ ποτε οὐ 
λαὸς, νῦν δὲ λαὸς Θεοῦ, οἱ οὐκ ἠλεημένοι, νῦν δὲ ἐλεηθέντες 
– Εσείς όμως είστε γένος εκλεκτό, βασιλικό ιερατείο, έ-
θνος άγιο, λαός για ιδιοκτησία του Θεού, για να εξαγγείλε-
τε τις αρετές Εκείνου που σας κάλεσε από το σκότος στο 
θαυμαστό Του φως. Οι οποίοι κάποτε δεν ήσασταν λαός, 



132 

 

αλλά τώρα είστε λαός Θεού· που δεν ήσασταν ελεημένοι, 
αλλά τώρα ελεηθήκατε» (Α’ Πετρ.2:9­10). Είναι ένα κανά­
λι, μέσω του οποίου ρέουν οι Χάριτες του Χριστού·  «Ἐάν 
τις διψᾷ, ἐρχέσθω πρός με καὶ πινέτω. ὁ πιστεύων εἰς ἐμέ, 
καθὼς εἶπεν ἡ γραφή, ποταμοὶ ἐκ τῆς κοιλίας αὐτοῦ ῥεύ­
σουσιν ὕδατος ζῶντος. τοῦτο δὲ εἶπε περὶ τοῦ Πνεύματος 
οὗ ἔμελλον λαμβάνειν οἱ πιστεύσαντες εἰς αὐτόν – “Αν κά-
ποιος διψά, ας έρχεται σ’ Εμένα και ας πίνει. Όποιος πι-
στεύει σ’ Εμένα, καθώς είπε η Γραφή, ποταμοί ζωντανού 
νερού θα ρεύσουν από την κοιλιά του”. Και αυτό το είπε 
για το Πνεύμα που πρόκειται να λαβαίνουν εκείνοι που 
πιστεύουν σ’ Αυτόν» (Ιν.7:37­38).  Είναι  «ναὸς τοῦ ἁγίου 
Πνεύματός» (Α’ Κορ.6:19). 
     Για να επιτελέσει λοιπόν την αποστολή του εξαγγέλλο­
ντας τις αρετές του Θεού, για να είναι πραγματικό κανάλι, 
ρέοντας  τις  Χάριτες  του  Χριστού  και  για  να  είναι  “Ναός 
του  Αγίου  Πνεύματος”,  εκδηλώνοντας  τη  ζωή  της  “θείας 
φύσεως” και τον Καρπό του Αγίου Πνεύματος («ὁ καρπὸς 
τοῦ Πνεύματός ἐστιν ἀγάπη, χαρά, εἰρήνη, μακροθυμία, 
χρηστότης, ἀγαθωσύνη, πίστις, πρᾳότης, ἐγκράτεια – Ο 
καρπός του Πνεύματος είναι αγάπη, χαρά, ειρήνη, μα-
κροθυμία, χρηστότητα, αγαθοσύνη, πίστη, πραότητα, ε-
γκράτεια» Γαλ.5:22­23), είναι μεγάλη ανάγκη να είναι μέ­
τοχος και των τριών αξιωμάτων του Κυρίου. Του Προφη­
τικού  (διδασκαλικού)  για  να  εξαγγέλλει  τις  αρετές  του 
Θεού. Το Αρχιερατικού (όχι βέβαια για να σώζει, αλλά ως 
ελεημένος να οδηγεί άλλους στον Σωτήρα), ως  ιερέας να 
έχει ελεύθερη την είσοδο στην Παρουσία του Θεού, για να 
Τον λατρεύει «ἐν πνεύματι καὶ ἀληθείᾳ» (Ιν.4:23). Και του 
Βασιλικού,  για  να  βασιλεύει  πάνω  στα  πάθη  της  ζωής, 
«τἡν ἐπιθυμία τῆς σαρκὸς καὶ τἡν ἐπιθυμία τῶν ὀφθαλμῶν 
καὶ τἡς ἀλαζονείας τοῦ βίου – την επιθυμία της σάρκας και 
την επιθυμία των οφθαλμών και της αλαζονείας του βίου» 
(Α’ Ιν.2:16). 
     Είναι  φυσική  συνέπεια  άλλωστε  του  Σώματος  της  Εκ­
κλησίας,  να  έχει  εξολοκλήρου  τα αξιώματα  αυτά  της Κε­



133 

 

φαλής της και του Νυμφίου της, για να συνεχίζει, επανα­
λαμβάνουμε,  τη  ζωή  της  Κεφαλής  της,  τη  δράση  και  τη 
θυσία του Νυμφίου της. 
     Το  Προφητικό  αξίωμα  μέσω  τού  πιστά  αφιερωμένου 
εξασκείται  με  το  φωτισμό  και  την  έμπνευση  του  Αγίου 
Πνεύματος («ὁ παράκλητος, τὸ Πνεῦμα τὸ ἅγιον ὃ πέμψει 
ὁ πατὴρ ἐν τῷ ὀνόματί μου, ἐκεῖνος ὑμᾶς διδάξει πάντα… 
 Ἔτι πολλὰ ἔχω λέγειν ὑμῖν – ο Παράκλητος, το Πνεύμα το 
Άγιο, το Οποίο θα στείλει ο Πατέρας στο όνομά Μου, Ε-
κείνος θα τα διδάξει σ’ εσάς όλα… Έχω πολλά ακόμη να 
σας πω» Ιν.14:26, 16:13, «εἰς τὸ εἶναι ἡμᾶς εἰς ἔπαινον δόξης 
αὐτοῦ, τοὺς προηλπικότας ἐν Χριστῷ· ἐν ᾧ καὶ ὑμεῖς 
ἀκούσαντες τὸν λόγον τῆς ἀληθείας, τὸ εὐαγγέλιον τῆς 
σωτηρίας ὑμῶν, ἐν ᾧ καὶ πιστεύσαντες ἐσφραγίσθητε τῷ 
Πνεύματι τῆς ἐπαγγελίας τῷ ἁγίῳ – για να είμαστε προς 
έπαινο της δόξας Αυτού, εμείς που έχουμε ελπίσει από 
πριν στον Χριστό· μέσω του Οποίου κι εσείς, όταν ακού-
σατε το λόγο της αλήθειας, το ευαγγέλιο της σωτηρίας 
σας, στο οποίο αφού και πιστέψατε σφραγιστήκατε με το 
Πνεύμα της υπόσχεσης το Άγιο» Εφεσ.1:13­14), με το οποίο 
«μαθαίνεις  τα  μέλλοντα  και  γίνεσαι  ενθουσιασμένος… 
γιατί,  αυτά  που  οφθαλμός  δεν  είδε  και  αυτί  δεν  άκουσε, 
αυτά μάς έχουν αποκαλυφθεί», λέει ο Χρυσόστομος. 
     Το Ιερατικό αξίωμα ασκείται: 
     1ο)  Με  την  ελεύθερη,  χωρίς  μεσολάβηση  ιερέων  ή  άλ­
λων μεσιτών, προσαγωγή προς τον Θεό για τη χορήγηση 
Χάρης  και  ελέους·  («προσερχώμεθα οὖν μετὰ παρρησίας 
τῷ θρόνῳ τῆς χάριτος, ἵνα λάβωμεν ἔλεον καὶ χάριν – ας 
προσερχόμαστε λοιπόν με παρρησία στο θρόνο της χάρης, 
για να λάβουμε έλεος» Εβρ.4:16). 
     2ο) Με την προσφορά πνευματικών θυσιών («ἀνενέγκαι 
πνευματικὰς θυσίας εὐπροσδέκτους τῷ Θεῷ διὰ Ἰησοῦ 
Χριστοῦ – για να προσφέρετε πνευματικές θυσίες, ευ-
πρόσδεκτες στον Θεό μέσω του Ιησού Χριστού» Α’ 
Πετρ.2:5, «δι' αὐτοῦ οὖν ἀναφέρωμεν θυσίαν αἰνέσεως διὰ 



134 

 

παντὸς τῷ Θεῷ, τοῦτ' ἔστι καρπὸν χειλέων ὁμολογούντων 
τῷ ὀνόματι αὐτοῦ – Μέσω Αυτού, λοιπόν, ας προσφέρουμε 
θυσία αινέσεως διαπαντός στον Θεό, δηλαδή τον καρπό 
των χειλιών μας που ομολογούν το όνομά Του» Εβρ.13:15), 
και 
     3ο) Με τη θυσία του εαυτού μας στο θέλημα του Θεού, 
η οποία αποτελεί «τὴν λογικὴν λατρείαν» (Ρωμ.12:1). 
     Το Βασιλικό αξίωμα ασκείται: 
     1ο) Με τη συμμετοχή μας στην υπόσχεση της βασιλικής 
κληρονομιάς, την οποία σφράγισε το Άγιο Πνεύμα («…ὅτι 
αὐτοὶ κληρονομήσουσιν τὴν γῆν – …γιατί αυτοί θα κληρο-
νομήσουν τη γη» Μτ.5:5, «εἰς κληρονομίαν ἄφθαρτον καὶ 
ἀμίαντον καὶ ἀμάραντον, τετηρημένην ἐν οὐρανοῖς εἰς ὑμᾶς 
– σε μια κληρονομιά άφθαρτη και αμόλυντη και αμάρα-
ντη, που είναι διατηρημένη στους ουρανούς για εσάς» Α’ 
Πετρ.1:4, «πλὴν ζητεῖτε τὴν βασιλείαν τοῦ Θεοῦ, καὶ ταῦτα 
πάντα προστεθήσεται ὑμῖν. Μὴ φοβοῦ τὸ μικρὸν ποίμνιον· 
ὅτι εὐδόκησεν ὁ πατὴρ ὑμῶν δοῦναι ὑμῖν τὴν βασιλείαν… 
κἀγὼ διατίθεμαι ὑμῖν καθὼς διέθετό μοι ὁ πατήρ μου 
βασιλείαν – Όμως, ζητάτε τη βασιλεία του Θεού και αυτά 
όλα θα προστεθούν σ’ εσάς. Μη φοβάσαι, μικρό ποίμνιο, 
γιατί ευδόκησε ο Πατέρας σας να δώσει σ’ εσάς τη βασι-
λεία… Κι Εγώ διαθέτω σ’ εσάς βασιλεία, καθώς Μου διά-
θεσε ο Πατέρας Μου» Λκ.12:31­32,  22:29,  «τὸ εὐαγγέλιον 
τῆς σωτηρίας ὑμῶν, ἐν ᾧ καὶ πιστεύσαντες ἐσφραγίσθητε 
τῷ Πνεύματι τῆς ἐπαγγελίας τῷ ἁγίῳ – το ευαγγέλιο της 
σωτηρίας σας, στο οποίο αφού και πιστέψατε σφραγιστή-
κατε με το Πνεύμα της υπόσχεσης το Άγιο» Εφεσ.1:13), και 
     2ο) Με την κυριαρχία μας πάνω στην αμαρτία και στις 
αισθήσεις μας. 
     Τα  ανωτέρω  υποστήριξαν:  Ο  Ιουστίνος,  ο  Φιλόσοφος 
(“Διάλογος προς Τρύφωνα”), ο Αυγουστίνος (“Περί Πολιτείας 
του Θεού”, ΧΧ10), ο Ιωάννης ο Χρυσόστομος (“Ομιλία ΙΗ’, Β’ 
Κορινθίους”), ο Ωριγένης (“Ομιλία εις Λευιτικό”, ΙΧ9) και άλ­
λοι με επίγνωση Θεού Πατέρες της Εκκλησίας. 



135 

 

     Όλα  αυτά  με  έπεισαν  απολύτως,  αγαπητέ  αδελφέ,  ότι 
εμείς οι κληρικοί  ιερωμένοι, δεν έχουμε καμία πληρεξου­
σιότητα  να  κατέχουμε  τα  εν  λόγω  Αξιώματα  μονοπωλια­
κά, εφόσον Κύριος ο Θεός τα χορηγεί σε όλο το πλήρωμα 
της Εκκλησίας, για να συνεχίζεται από όλους η ζωή και η 
δράση Του πάνω στη γη. Σε ενάντια περίπτωση, και όπως 
δυστυχώς  συμβαίνει  στην  Ορθόδοξη  και  Καθολική  Εκ­
κλησία, τα μέλη είναι ενωμένα με τον Αρχηγό με εντελώς 
διαφορετικό τρόπο, και όχι κατά τον ενιαίο, όπως σαφώς 
ορίζει ο Λόγος του Θεού. Περί τούτου, θα ασχοληθώ ίσως 
πλατύτερα στο κεφάλαιο περί Μυστηρίων. 
     Παναγιότατε. 
     Μόνο με τον τρόπο αυτό επιτελείται το Έργο του Θεού 
στην  Εκκλησία,  και  ο  άνθρωπος  γίνεται  Χριστιανός  και 
“άνθρωπος”, για να μπορεί να αποδίδει την αξία του αν­
θρώπου στον άνθρωπο. Μόνο με το μέσο αυτό ο άνθρω­
πος γίνεται ικανός να αντανακλά το Φως του Χριστού, να 
ανακοινώνει  τη  γνώση  του  Κυρίου,  να  εκδηλώνει  την  ε­
νέργεια του Αγίου Πνεύματος στη ζωή του, να περιστοιχί­
ζεται από ό,τι αποτελεί το θεμέλιο των σχέσεων του Θεού 
με  τον  άνθρωπο  και  να  φθάνει  «εἰς μέτρον ἡλικίας τοῦ 
πληρώματος τοῦ Χριστοῦ – στο μέτρο του αναστήματος 
της πληρότητας του Χριστού» (Εφεσ.4:13). 
     Ποιος  λοιπόν  αγαπητέ  μου,  μπορεί  να  αφαιρέσει  τα 
αξιώματα αυτά από τα μέλη της Εκκλησίας, αξιώματα τα 
οποία τους χορηγεί η Χάρη του Κυρίου, μέσω της οποίας 
τα  αναζήτησαν  από  τη  χαμένη  κατάσταση  στην  οποία 
βρίσκονταν, για να είναι λειτουργοί του σώματος και της 
ψυχής τους; Όμως, εμείς το ιερατείο, τα αφαιρούμε και τα 
έχουμε σαν μονοπώλιο. Το εξετάσατε ποτέ προσεκτικά το 
θέμα τούτο; Αυτό, Γέροντα, είναι η αιτία, που δεν ντρέπε­
ται  ο  Κύριος  να  μας  αποκαλεί  αδελφούς  Του·  «δι' ἣν 
αἰτίαν οὐκ ἐπαισχύνεται ἀδελφοὺς αὐτοὺς καλεῖν – Γι’ αυ-
τόν το λόγο δεν ντρέπεται να καλεί αυτούς αδελφούς» 
(Εβρ.2:11). Και όλα αυτά μας πείθουν απολύτως για εκείνα, 
όσα  πολλές  φορές  έχω  επαναλάβει,  ότι  η  χορήγηση  της 



136 

 

αμνηστίας  και  της  κατά  Χάρη  σωτηρίας  («τῇ γὰρ χάριτί 
ἐστε σεσῳσμένοι διὰ τῆς πίστεως· καὶ τοῦτο οὐκ ἐξ ὑμῶν, 
Θεοῦ τὸ δῶρον, οὐκ ἐξ ἔργων, ἵνα μή τις καυχήσηται – Για-
τί με τη χάρη είστε σωσμένοι μέσω της πίστης· και αυτό 
δεν προέρχεται από εσάς, του Θεού είναι το δώρο, όχι από 
έργα, για να μην καυχηθεί κανείς» Εφεσ.2:8­9), δεν απαι­
τεί  θέση  ή  παρέμβαση  μεσίτη  ιερέα  με  λειτουργίες  και 
ψυχοσυγχωροχάρτια, τελείως άγνωστα στο Ευαγγέλιο και 
στους πρώτους αιώνες, εφόσον η δήλωση του Θεού είναι 
σαφής:  «Πίστευσον ἐπὶ τὸν Κύριον Ἰησοῦν Χριστόν, καὶ 
σωθήσῃ – Πίστεψε στον Κύριο Ιησού Χριστό και θα σω-
θείς» (Πραξ.16:31). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



137 

 

ΕΠΙΣΤΟΛΗ 17η 
 
     Παναγιότατε. 
 

     Ίσως  θα  με  κατηγορήσατε  που  απέδωσα  το  εδάφιο  ε­
κείνο  –«Ὦ πλήρης παντὸς δόλου καὶ πάσης ῥᾳδιουργίας, 
υἱὲ διαβόλου, ἐχθρὲ πάσης δικαιοσύνης, οὐ παύσῃ 
διαστρέφων τὰς ὁδοὺς Κυρίου τὰς εὐθείας; καὶ νῦν ἰδοὺ 
χεὶρ Κυρίου ἐπὶ σέ  – Ω, πλήρη από κάθε δόλο και από κά-
θε ραδιουργία, γιε Διαβόλου, εχθρέ κάθε δικαιοσύνης, δεν 
θα πάψεις να διαστρέφεις τις οδούς του Κυρίου τις ευθεί-
ες; Και τώρα ιδού, το χέρι του Κυρίου είναι πάνω σου» 
(Πραξ.13:10­11)–  στον  Δεσπότη  εκείνον  ο  οποίος  μου  έ­
στειλε τις υβριστικές επιστολές. Προσπάθησα να το απο­
φύγω, αλλά δεν μπόρεσα να κυβερνήσω τη γραφίδα μου, 
η οποία με δίκη αστραπής, καταχώρησε το εδάφιο αυτό. 
Δεν το καταχώρησα πάντως για θίξω το πρόσωπό του, αλ­
λά  την  πολιτεία  του.  Σημειώστε,  αγαπητέ  μου  Γέροντα, 
ότι σε παρόμοιες καταστάσεις ο Λόγος του Θεού επιτρέπει 
τη  χρήση  τέτοιων  εκφράσεων,  γιατί  μία  τέτοια  περίπτω­
ση,  όπως  του  ανωτέρω  Δεσπότη,  δεν  πηγάζει  από  άγια 
χείλη  και  από  στόματα  που  ευλογούν  τον  Θεό·  «ὴν δὲ 
γλῶσσαν οὐδεὶς δύναται ἀνθρώπων δαμάσαι· ἀκατάσχετον 
κακόν, μεστὴ ἰοῦ θανατηφόρου. ἐν αὐτῇ εὐλογοῦμεν τὸν 
Θεὸν καὶ πατέρα, καὶ ἐν αὐτῇ καταρώμεθα τοὺς ἀνθρώ­
πους τοὺς καθ' ὁμοίωσιν Θεοῦ γεγονότας – αλλά τη γλώσ-
σα κανείς από τους ανθρώπους δεν μπορεί να τη δαμάσει. 
Είναι ακατάσχετο κακό, γεμάτη από δηλητήριο θανατη-
φόρο. Με αυτήν ευλογούμε τον Θεό και Πατέρα, και με 
αυτήν καταριώμαστε τους ανθρώπους που έχουν γίνει 
καθ’ ομοίωση του Θεού» (Ιακ.3:8­9). Θα γνωρίζετε ασφα­
λώς, ότι είναι υπό τη δικαιοδοσία των οργάνων του Θεού 
και  να  ελέγχουν    τις  πνευματικές  ατασθαλίες  («κήρυξον 
τὸν λόγον, ἐπίστηθι εὐκαίρως ἀκαίρως, ἔλεγξον, ἐπιτίμη-
σον, παρακάλεσον, ἐν πάσῃ μακροθυμίᾳ καὶ διδαχῇ – κή-
ρυξε το λόγο, επίμεινε σε κατάλληλο και ακατάλληλο και-



138 

 

ρό, έλεγξε, επιτίμησε, πρότρεψε με κάθε μακροθυμία και 
διδαχή» Β’ Τιμ.4:2), και να ανάβουν το Φως στα σκοτάδια 
και να υψώνουν τη σημαία της αλήθειας, εκεί που υπάρ­
χει διαφοροποίηση της πραγματικότητας. Και, εν προκει­
μένω, υπάρχει μεγάλη διαφοροποίηση και πολύ σκότος. 
 

Οι “Αντίλαλοι” αντιλαλούν 
 

     Είναι  ανάγκη  να  γράψουμε  και  να  διαφωτίσουμε  αυ­
τούς που κάθονται στο σκοτάδι και στη σκιά του θανάτου. 
Το φως αυτό το οποίο δίνουμε και τη διαφοροποίηση της 
θρησκείας, την οποία εκθέτουμε, αντιλήφτηκαν πλήρως οι 
αναγνώστες μας, μεταξύ των οποίων και ένας, που με την 
επιστολή του τονίζει τα εξής: 
 
     «Αγαπητέ εν Χριστώ αδελφέ, 
     Μελέτησα τη σειρά του θέματος “Βασίλειο Ιεράτευμα” 
στο Δελτίο σας “Πνευματικοί Αντίλαλοι” και χάρηκα γιατί 
είδα  να  ορθοτομείτε  πραγματικά  το  Λόγο  της  Αλήθειας, 
και όχι να τον ψάλλετε αδιάφορα, όπως συνήθισαν να  α­
κούν  τα  αυτιά  μας.  Είθε  να  διάβαζαν  όλοι  οι  ειλικρινείς 
παπάδες μας και να έβλεπαν την αλήθεια την οποία μαρ­
τυρούν  οι  αληθινά  μορφωμένοι  Πατέρες  και  διδάσκαλοι 
του  παρελθόντος  καιρού.  Τα  πρόσωπα  τα  οποία  παρα­
τάσσετε  και  τα  συγγράμματά  τους,  αποστομώνουν  κάθε 
ειλικρινή  που  αμφιβάλλει,  και  προκαλούν  το  φλογερό  ε­
ρώτημα: Και τώρα τι θα γίνει; Τι λέτε σύγχρονοι υπεύθυ­
νοι,  αν  είστε  ειλικρινείς,  και  είναι  αληθείς  οι  παρατηρή­
σεις αυτές των δικών σας; Έχετε υποχρέωση επαναφοράς 
της αλήθειας στην πρώτη γνησιότητά της, ή θα δικαιολο­
γήσετε  το  “μην  κινείς  τα  κακώς  έχοντα;”  Αν  κάνετε  το 
πρώτο, θα δοξάσετε τον Θεό τον Αληθινό και θα ευλογη­
θεί η μνήμη σας από τον Χριστιανικό κόσμο που πεινά και 
διψά  για  τη  σωτήρια  Αλήθεια.  Καθώς  και  θα  υβρισθείτε 
και  θα  διωχθείτε  όπως  ο  Χρυσόστομος  από  τους  εμπο­
ρευόμενους και κάπηλους της Αλήθειας. Αν όμως κάνετε 



139 

 

το δεύτερο, αποφεύγοντας τον ονειδισμό και τη συκοφα­
ντία, αφού βεβαιωθήκατε ότι παραλάβατε νοθευμένα όσα 
πρεσβεύετε,  τότε  τάσσεσθε  με  το  μέρος  των  θεομάχων 
Φαρισαίων  και  “ἀποκαλύπτεται ὀργὴ Θεοῦ ἐπὶ πᾶσαν 
ἀσέβειαν… ἀνθρώπων τῶν τὴν ἀλήθειαν ἐν ἀδικίᾳ κατε-
χόντων – αποκαλύπτεται οργή Θεού πάνω σε κάθε ασέ-
βεια… των ανθρώπων, που καταπνίγουν την αλήθεια με 
αδικία” (Ρωμ.1:18).  Η  θέση  σας  είναι  υπόλογη,  υπεύθυνη 
και τρομακτική. Ή με τον Θεό της Αλήθειας ή με τον Θεό 
του Ψεύδους και εχθρό της αλήθειας. Και τέλος “φοβερὸν 
τὸ ἐμπεσεῖν εἰς χεῖρας Θεοῦ ζῶντος – Φοβερό είναι να πέ-
σει κανείς στα χέρια του ζωντανού Θεού” (Εβρ.10:31).  
     Η  πείρα,  την  οποία  έχουμε  και  η  πορεία  στους  γκρε­
μούς  της  Χριστιανικής  λεγόμενης  κοινωνίας  και  οικογέ­
νειας,  μας  αποδεικνύουν  τρανότατα,  ότι  οι  πνευματικοί 
οδηγοί και η πνευματική τροφή της Χριστιανικής μας κοι­
νωνίας, είναι υλιστική η δε τροφή νοθευμένη με δηλητή­
ρια και χωρίς βιταμίνες. Και το  “οὐαὶ” το Κυρίου το πολ­
λαπλό στους Φαρισαίους και γραμματείς του καιρού εκεί­
νου,  είναι  δριμύτερο  στους  σημερινούς  Φαρισαίους  και 
Γραμματείς. 
     Αυτοί που έχουν αυτιά για να ακούν, ας ακούν και ας 
ρίξουν  κανένα  βλέμμα  και  στην  τύχη  των  θρησκευτικών 
υπευθύνων της ομόδοξου μεγάλης χώρας. 

Μετά τιμής…» 
 
     Παναγιότατε, 
     Τι έχετε να παρατηρήσετε στο περιεχόμενο της ως άνω 
επιστολής; Βλέπετε ότι ο λαός λαβαίνει θέση στο φως και 
την Αλήθεια. Εντελώς αντιθέτως όμως ο κλήρος παραμέ­
νει ψυχρός και αδιάφορος. Γνωρίζει μόνο να με βρίζει και 
να  με  περιλούζει  με  κατάρες.  Και  ιδού:  Η  αυλή  του  Πα­
τριαρχείου  Ιεροσολύμων,  μη  μπορώντας  να  διατυπώσει 
ως “άνθρωπος” τις σκέψεις της, ξέσχισε το Δελτίο μου στα 
δύο,  στο  οποίο  αποτύπωσε  μία  ανοιχτή  παλάμη,  σαν  τα 
αποτυπώματα  που  αφήνουν  τα  τετράποδα  με  τα  πόδια 



140 

 

τους, όταν αυτά λερωθούν από λάσπη και βόρβορο. Απο­
τόλμησε  μάλιστα  να  αναφέρει  και  όνομα  με  εκείνο  το 
θράσος, που μοιάζει με τη συμπεριφορά του γνωστού συ­
μπαθητικού τετράποδου, και καλείται κυνισμός. Σχεδίασε 
πάνω  στο  Δελτίο  μου  δύο  “μούντζες”  και  μου  τις  έστειλε 
μέσα σε φάκελο. Αργότερα θα ασχοληθώ εκτενώς και με 
τη συμπεριφορά αυτή. Αυτά πάντως για μένα αποτελούν 
στεφάνους και μακαρισμούς («μακάριοί ἐστε ὅταν ὀνειδί­
σωσιν ὑμᾶς καὶ διώξωσιν καὶ εἴπωσιν πᾶν πονηρὸν καθ' 
ὑμῶν ψευδόμενοι ἕνεκεν ἐμοῦ· χαίρετε καὶ ἀγαλλιᾶσθε, ὅτι 
ὁ μισθὸς ὑμῶν πολὺς ἐν τοῖς οὐρανοῖς – Μακάριοι είστε, 
όταν σας ονειδίσουν και σας καταδιώξουν και πούνε κάθε 
πονηρό λόγο εναντίον σας, ψευδόμενοι εξαιτίας Μου. 
Χαίρετε και αγαλλιάζετε, γιατί ο μισθός σας είναι πολύς 
στους ουρανούς» Μτ.5:11­12).  Γι’  αυτό,  στα  βέλη  τους  θα 
τους επιδεικνύω το στήθος μου, στο μίσος τους την αγάπη 
μου, στο θυμό τους τη μακροθυμία μου και στην απιστία 
τους  την  πίστη  μου.  «τοῖς ἀγαπῶσι τὸν Θεὸν πάντα 
συνεργεῖ εἰς ἀγαθόν – σε αυτούς που αγαπούν τον Θεό τα 
πάντα συνεργούν στο αγαθό» (Ρωμ.8:28). 
 

Πάνω στη γη δεν υπάρχει ιερατική εξουσία 
 

     Είναι  μεγάλο  το  ευτύχημα,  ότι  πολλοί  έχουν  αφυπνι­
στεί. Οι αναγνώστες μου, καθώς μαρτυρούν με τις επιστο­
λές τους, κατανόησαν ότι η σωτηρία τους και η θέση τους 
στην αιωνιότητα, δεν εξαρτάται από την ανθρώπινη ιερο­
σύνη των παπάδων, αλλά από το τέλειο έργο του Χριστού 
και  από  την  ιεροσύνη  Εκείνου,  η  οποία  χορηγείται  και 
στους ίδιους, εφόσον θα έχουν σχέσεις με τον Θεό. Η ιε­
ροσύνη λοιπόν είναι για όλους εκείνους, οι οποίοι σχετίζο­
νται  με  τον  Λυτρωτή.  Όλοι  αυτοί  είναι  ενώπιόν  Του  ως 
καρποί του Έργου Του. 
     Θα  ήταν  ημιτελές  το  Έργο  του  Σταυρού,  αν  η  τακτο­
ποίηση  του  ανθρώπου  και  η  αιώνια  αποκατάστασή  του 
εξαρτιόνταν από την ανθρώπινη, και συνεπώς εσφαλμένη, 



141 

 

κρίση της ιεροσύνης των ιεροπαπάδων. Αν εγώ δεχόμουν 
αυτά που διδάσκει η καλογερική θεολογία, δεν θα ήθελα 
ποτέ να εξομολογηθώ σε κληρικούς, σαν εκείνους που με 
τόσο μίσος στράφηκαν εναντίον μου. Ούτε θα ήθελα ποτέ 
να λάβω από το χέρι τους την Αγία Κοινωνία. 
     «Μα», θα μου πει κάποιος, «πήγαινε να βρεις έναν κα­
λό ιερέα ή αρχιερέα». Δυστυχώς «πάντες ἐξέκλιναν – όλοι 
παρέκκλιναν» (Ρωμ.3:12). Το κακό και η αμαρτία βρίσκο­
νται παντού. Έτσι λοιπόν μόνο θα σκανδαλιζόμουν και θα 
με  κυρίευε  η  ασέβεια  και  η  απιστία.  Έπρεπε,  επομένως, 
να υπήρχε ένας τέτοιος αρχιερέας, στο πρόσωπο και στην 
παρουσία  του  οποίου  δεν  θα  υπήρχε,  ούτε  θα  μπορούσε 
ποτέ να εισχωρήσει «σπίλον ἢ ῥυτίδα ἤ τι τῶν τοιούτων – 
κηλίδα ή ρυτίδα ή κάτι τέτοιο» (Εφεσ.5:27). Και στον Αρχι­
ερέα Αυτόν να έχει ο άνθρωπος ελεύθερη την είσοδο, χω­
ρίς  ανάγκη “διοδίων” ή παζαρέματος ή  τιμολογίου,  όπως 
κάνει ο μπακάλης με τα εμπορεύματά του, πράγμα το  ο­
ποίο κάνουν οι  ιεροπαπάδες. Ας δώσουμε ευχαριστία και 
δοξολογία στον Θεό, ο Οποίος όντως μάς προμήθευσε  έ­
ναν  τέτοιο  Αρχιερέα,  τον  Υιό  Του  τον  Μονογενή,  τον  Ο­
ποίο κάθησε στα Δεξιά του Θρόνου Του για να διεκδικεί 
τα  δικαιώματά  μας.  Ιδού  πώς  το  λέει  ο  Λόγος  του  Θεού: 
«Τοιοῦτος ἡμῖν ἔπρεπεν ἀρχιερεύς, ὅσιος, ἄκακος, 
ἀμίαντος, κεχωρισμένος ἀπὸ τῶν ἁμαρτωλῶν – Τέτοιος 
Αρχιερέας έπρεπε σ’ εμάς, όσιος, άκακος, αμόλυντος, χω-
ρισμένος από τους αμαρτωλούς» (Εβρ.7:26). 
     Η  λειτουργία  Του  στην  παρουσία  του  Θεού,  είναι  πά­
ντοτε αποτελεσματική. Ιδού η θετική πληροφορία: 
     «ὅθεν καὶ σῴζειν εἰς τὸ παντελὲς δύναται τοὺς προσ-
ερχομένους δι’ αὐτοῦ τῷ Θεῷ, πάντοτε ζῶν εἰς τὸ 
ἐντυγχάνειν ὑπὲρ αὐτῶν – Συνεπώς, μπορεί και να σώζει 
ολοτελώς εκείνους που προσέρχονται μέσω Αυτού στον 
Θεό, ζώντας πάντοτε για να μεσιτεύει υπέρ αυτών» (Εβρ. 
7:25).  Η  θέση  Του,  ως  αντιπροσώπου  μας  και  Αρχιερέα 
στην παρουσία του Θεού, και η ελευθερία την οποία μας 
δίνει να πορευτούμε ελεύθερα εκεί, είναι σαφής μαρτυρί­



142 

 

α, ότι είναι ο Μοναδικός Αρχιερέας, και την ιεροσύνη την 
έχει αμετάθετη («ἀπαράβατον ἔχει τὴν ἱερωσύνην – αμε-
τάβατη έχει την ιεροσύνη»  Εβρ.7:24).  Συνεπώς,  δεν  επι­
τρέπει  να  μετατίθεται  ή  να  μεταβιβάζεται  σε  άλλα  πρό­
σωπα. Η θέση Του αυτή είναι σαφής μαρτυρία ότι σώζει 
και ελευθερώνει «τοὺς προσερχομένους δι’ αὐτοῦ τῷ Θεῷ 
– εκείνους που προσέρχονται μέσω Αυτού στον Θεό» 
(Εβρ.7:25).  Είναι  σαφής  μαρτυρία,  ότι  το  ιερατικό  έργο 
των  θυσιών,  αιμακτών  ή  αναιμάκτων,  τελείωσε,  ολοκλη­
ρώθηκε  και  τελειοποιήθηκε  για  πάντα  και  Αυτός  είναι  ο 
Μάρτυρας του Έργου τούτου. 
     Ιδού μία σοβαρότατη απόδειξη ότι δεν υπάρχει ιερατι­
κή εξουσία και έργο στους ανθρώπους ιερείς. 
     Ο Χριστός, που αναλήφθηκε στους ουρανούς, ως Αντι­
πρόσωπος και Αρχιερέας του ανθρωπίνου γένους, εξακο­
λουθεί το ιερατικό Του έργο ως εξής: 
     1ο) Μέσω της Χάριτος, την οποία η προσφορά της θυ­
σίας  Του  απέσπασε  από  τη  δικαιοσύνη  του  Θεού,  δίνει 
τέλεια  σωτηρία  («μιᾷ γὰρ προσφορᾷ τετελείωκεν εἰς τὸ 
διηνεκὲς τοὺς ἁγιαζομένους – με μία προσφορά έχει τελει-
οποιήσει για πάντα αυτούς που αγιάζονται» Εβρ.10:14, 
«σῴζειν εἰς τὸ παντελὲς τοὺς προσερχομένους δι’ αὐτοῦ τῷ 
Θεῷ – σώζει ολοτελώς εκείνους που προσέρχονται μέσω 
Αυτού στον Θεό» Εβρ.7:25). 
     2ο) Η παρουσία Του στον Θεό μαρτυρεί ότι η  αμαρτία 
καθαρίστηκε  μια  για  πάντα  μέσω  του  Αίματός  Του.  («τὸ 
αἷμα Ἰησοῦ Χριστοῦ καθαρίζει ἡμᾶς ἀπὸ πάσης ἁμαρτίας – 
το αίμα του Ιησού Χριστού καθαρίζει εμάς από κάθε α-
μαρτία» Α’ Ιν.1:7). 
     3ο) Με τη μεσιτεία Του εκεί, επιτυγχάνει Χάρη και έλε­
ος  για  τις  εκάστοτε  περιστάσεις  προς  τελειοποίηση  των 
πιστών.  («προσερχώμεθα οὖν μετὰ παρρησίας τῷ θρόνῳ 
τῆς χάριτος, ἵνα λάβωμεν ἔλεον καὶ χάριν εὕρωμεν εἰς 
εὔκαιρον βοήθειαν – Ας προσερχόμαστε λοιπόν με παρ-
ρησία στο θρόνο της χάρης, για να λάβουμε έλεος και να 



143 

 

βρούμε χάρη για βοήθεια στον κατάλληλο καιρό» 
Εβρ.4:16), και  
     4ο) Παρουσιάζεται στον Πατέρα για τον παραστρατη­
μένο και μεσιτεύει για την επαναφορά του στην κοινωνία 
με τον Θεό. («ἐάν τις ἁμάρτῃ, παράκλητον ἔχομεν πρὸς τὸν 
πατέρα, Ἰησοῦν Χριστὸν δίκαιον – αν κάποιος αμαρτήσει, 
έχουμε Παράκλητο κοντά προς τον Πατέρα, τον Ιησού 
Χριστό τον δίκαιο» Α’ Ιν.2:1). 
     Η παρουσία Του λοιπόν εκεί, αποτελεί προσωπική εγ­
γύηση των ανωτέρω. 
     Έτσι,  αγαπητέ  μου  Δέσποτα,  καλούνται  γενικά  οι  άν­
θρωποι μέσω του Ιησού Χριστού να παρουσιάζονται ενώ­
πιον του Θεού, με τέτοια παρρησία, όπως τα παιδιά στον 
Πατέρα. Καλούνται να είναι συσχετισμένοι με Αυτόν στην 
ουράνια Δόξα και ως ιερείς να προσφέρουν “πνευματικές 
θυσίες”  (δοξολογία,  αίνο  και  ευχαριστία)  ευπρόσδεκτες 
στον Θεό μέσω του Ιησού Χριστού. «ἀνενέγκαι πνευματι-
κὰς θυσίας εὐπροσδέκτους τῷ Θεῷ διὰ Ἰησοῦ Χριστοῦ – 
για να προσφέρετε πνευματικές θυσίες, ευπρόσδεκτες 
στον Θεό μέσω του Ιησού Χριστού» (Α’ Πετρ.2:5). 
     Τι έχουμε να προσθέσουμε, Δέσποτά μου, σε αυτές τις 
“Αιώνιες Αλήθειες;”  Απολύτως  τίποτε!  Να  κλίνουμε  μόνο 
τον αυχένα και το γόνατο και να ευχαριστήσουμε τον Θεό 
για το μεγάλο αυτό έργο το οποίο ο Υιός Του κάνει στην 
Παρουσία Του, υπέρ ημών. Οι ανωτέρω αλήθειες μαρτυ­
ρούν,  ότι  πράγματι  δεν  υπάρχει  στους  ανθρώπους  ιερείς 
ιερατική  Εξουσία  και  ιερατικό  έργο·  και  δεν  υπάρχουν 
ιερείς  στη  Χριστιανική  Οικονομία.  Δυσκολεύεστε  να  το 
πιστέψετε; Μελετήστε επισταμένως το Λόγο του Θεού και 
Αυτός θα σας πείσει. Προσευχηθείτε να σας αποκαλύψει ο 
Θεός τα πράγματα στην πραγματική τους μορφή και πε­
ριεχόμενο. 
     Μόνο με τον τρόπο αυτό θα μάθετε και πλήρως θα δια­
πιστώσετε,  ότι  δεν  υπάρχει  σήμερα  επίγεια  ιεροσύνη.  Υ­
πήρχε  όταν  η  σχέση  του  ανθρώπου  με  τον  Θεό δεν ήταν 
σχέση Πατέρα προς τέκνο, αλλά σχέση αμαρτωλού με τον 



144 

 

Δικαιοκρίτη Θεό. Συνεπώς, η επίγεια ιεροσύνη φανέρωνε 
ότι η οδός προς τον Θεό, είναι κλειστή. Ενώ σήμερα, μέσω 
της θυσίας του Κυρίου, η οδός είναι ανοιχτή. Με την ιερο­
σύνη όμως των  ιεροπαπάδων, φαίνεται και πάλι ότι η  ο­
δός προς τον Θεό είναι κλειστή, γιατί, κατά τη δογματική 
άποψη της θεολογίας, χωρίς ιερείς δεν μπορεί να εδραιω­
θεί  Εκκλησία.  Και  κατά  συνέπεια,  κανείς  δεν  μπορεί  να 
σωθεί χωρίς ιερέα. Το Αίμα λοιπόν του Χριστού πάνω στο 
Σταυρό δεν  έχει  καμία αξία; Αλλά  σύμφωνα  με  την  πλη­
ροφορία της Αγίας Γραφής, στο ΑΙΜΑ του Χριστού στηρί­
ζεται η Εκκλησία και η Χριστιανική Οικονομία. Γιατί: 
     1ο)  Η  Διαθήκη  του  Θεού  προς  τους  ανθρώπους  με ου­
ράνιο  Μεσίτη  τον  Χριστό,  βασίζεται  πάνω  στο  Αίμα  του 
Σταυρού. 
     2ο)  Η  μόλυνση  της  αμαρτίας  καθαρίζεται  με  το  Αίμα 
του Σταυρού, και  
     3ο) Η ενοχή αφαιρείται με το Αίμα, επίσης,  του Σταυ­
ρού, γιατί το χυμένο αυτό Αίμα απόκτησε το δικαίωμα της 
άφεσης  και  της  αμνηστίας.  Κατά  συνέπεια,  η  επίγεια  ιε­
ροσύνη  και  το  Αίμα  του  Σταυρού  είναι δύο  πράγματα  εκ 
διαμέτρου αντίθετα. Ή εμείς θα υπάρχουμε ως ιερείς ή το 
Αίμα του Χριστού. Εγώ εξέλεξα το Αίμα του Χριστού. 
     Θα  ενθυμείστε,  βεβαίως,  ότι  οι  ιερείς  των  Ιουδαίων 
βρίσκονταν  διαρκώς  ενώπιον  του  θυσιαστηρίου  και  επα­
ναλάμβαναν τις  ίδιες πάντοτε θυσίες. Μήπως το  ίδιο δεν 
κάνουμε και εμείς,  το  ιερατείο; Πάντοτε ο  ιερέας πρέπει 
να βρίσκεται ενώπιον του θυσιαστηρίου της Αγίας Τράπε­
ζας  και  να  προσφέρει  πάντοτε  τις  ίδιες  θυσίες­
λειτουργίες; Με μόνη τη διαφορά, ότι εκείνοι προσέφεραν 
αιματηρή θυσία και εμείς προσφέρουμε αναίμακτη. Γίνε­
ται όμως κατόπιν αιματηρή, γιατί σύμφωνα με τη δογμα­
τικά άποψη της Ορθοδόξου θεολογίας, ο άρτος μεταβάλ­
λεται σε πραγματικό Σώμα Κυρίου, και ο οίνος σε πραγ­
ματικό  Αίμα.  Τούτο  πάντως,  την  μετουσίωση  δηλαδή,  ο 
φωτισμένος  από  το  Λόγο  του  Θεού  Οικουμενικός  Πα­
τριάρχης Κύριλλος Λούκαρις, το ονόμασε “Χίμαιρα”. 



145 

 

     Ο αψευδής Λόγος του Θεού δεν λέει σε κανένα απολύ­
τως σημείο ότι πρέπει να επαναλαμβάνονται θυσίες. Λέει 
κάτι άλλο, το οποίο πρώτο μεν αποκλείει να γίνονται άλ­
λες θυσίες, και δεύτερο φανερώνει την μία και για πάντα 
γενόμενη θυσία από Αυτόν: «αὐτὸς δὲ μίαν ὑπὲρ ἁμαρτιῶν 
προσενέγκας θυσίαν εἰς τὸ διηνεκὲς ἐκάθισεν ἐν δεξιᾷ τοῦ 
Θεοῦ, τὸ λοιπὸν ἐκδεχόμενος ἕως τεθῶσιν οἱ ἐχθροὶ αὐτοῦ 
ὑποπόδιον τῶν ποδῶν αὐτοῦ. μιᾷ γὰρ προσφορᾷ τετελεί­
ωκεν εἰς τὸ διηνεκὲς τοὺς ἁγιαζομένους – Αυτός όμως, α-
φού πρόσφερε μία θυσία για αμαρτίες συνεχώς κάθισε 
στα δεξιά του Θεού και στο εξής περιμένει, ωσότου τεθούν 
οι εχθροί Αυτού υποπόδιο των ποδιών Του. Γιατί με μία 
προσφορά έχει τελειοποιήσει για πάντα αυτούς που αγιά-
ζονται» (Εβρ.10:12­14). Βλέπετε, ότι ο Λόγος του Θεού εί­
ναι  σαφής·  έχει  φως,  αλλά  χρειάζονται  μάτια  για  να  το 
δουν. Και αυτό, για να επαληθεύσει και πάλι ένα άλλο μέ­
ρος  του  Λόγου  του  Κυρίου:  «γινέσθω δὲ ὁ Θεὸς ἀληθής, 
πᾶς δὲ ἄνθρωπος ψεύστης – ας είναι ο Θεός αληθινός και 
κάθε άνθρωπος ψεύτης» (Ρωμ.3:4). 
     Περί  θυσίας  κατά  τη  “Θεία  Ευχαριστία”  και  επανάλη­
ψης  αυτής  μέσω  του  ιερέα,  θα  γράψω  λεπτομερώς  στο 
σχετικό Μυστήριο. 
     Είναι  μεγάλη  ανάγκη  η  “Ορθοδοξία”  να  ξαναβρεί  την 
ορθή δοξασία. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



146 

 

ΕΠΙΣΤΟΛΗ 18η 
 
     Παναγιότατε. 
 

     Η  αποστασία  με  τις  αντι­Βιβλικές  ιδέες  εισχώρησε 
στην  Εκκλησία,  από  την  εποχή  που  εισήχθη  το  “ειδικό” 
ιερατείο στην απλοϊκή κοινότητα των Χριστιανών. 
     Και…  απουσιάζοντος του  Χριστού,  νόμισε  το  ιερατείο, 
ότι  έχει  το  δικαίωμα  να  ρυθμίσει  την  οργάνωση  της  Εκ­
κλησίας κατά τη δική του αντίληψη, χωρίς ποτέ να ζητή­
σει την έγκριση Εκείνου, του “Αφεντικού”. Αυταρχικά πο­
λιτευόμενο  το  ιερατείο  υιοθέτησε  την  εισαγωγή  Ιουδαϊ­
κών  και  ειδωλολατρικών  στοιχείων  στους  κόλπους  της 
Εκκλησίας. 
 

Τα ξένα στοιχεία είναι ειδωλολατρικής  

και Ιουδαϊκής προέλευσης 
 

     Για να μη νομίσετε ότι άρχισα με την πρόθεση να κα­
τηγορήσω  την  Εκκλησία  των  Πατρίων  Δογμάτων,  δανεί­
ζομαι  και  πάλι  μία  σχετική  πληροφορία,  για  να  μιλήσει 
άλλος αντί εμού, για την εισαγωγή της ειδωλολατρίας και 
αυτού του θεσμού του ιερατείου: «Η διήγηση του Ιουστί­
νου  (μάρτυρα),  αποδεικνύει  δύο  πράγματα,  δηλαδή: 
Πρώτο, ότι μέχρι το 157 μ.Χ. δεν υπήρχαν στην Εκκλησία 
ιερείς ή αρχιερείς, και δεύτερο ότι, τους ιερείς και αρχιε­
ρείς  τους  εισήγαγαν  στην  Εκκλησία  οι  ειδωλολάτρες,  ο­
παδοί  του  Μίθρα,  του  θεού  των  Περσών,  όταν  μετά  τον 
Ιουστινιανό εισήλθαν αυτοί στην Εκκλησία κατά μάζες». 
     Στο  βιβλίο  μάλιστα  του  Έσσελιγκ  “Βυζαντινός  Πολιτι­
σμός”,  και  στη  σελίδα  36,  βλέπουμε  τα  εξής  χαρακτηρι­
στικά: «Οι εθνικοί κατά μάζες προσερχόμενοι στο Χριστι­
ανισμό,  έφεραν  μαζί  τους  όλες  σχεδόν  τις  εθνικές  τους 
κακίες  και  πολλές  κακές  συνήθειες,  οι  οποίες  ήταν  ξένες 
στην  αρχή  και  αποτροπιαστικές  θεωρούμενες,  λίγο­λίγο 
εισχωρούσαν στη Χριστιανική κοινωνία, της οποίας η όψη 
μέσω αυτών εντελώς αλλοιωμένη παρουσιάζεται». 



147 

 

     Το  ίδιο υποστηρίζει και ο μεγάλος υπέρμαχος της Ορ­
θοδοξίας  Μιχ.  Γαλανός  στο  βιβλίο  του  “Περί  της  Διαγω­
γής  μας  προς  τον  Κλήρο  και  την  Εκκλησία”.  Στο  βιβλίο 
του αυτό, και στις σελίδες 34­37 και με τον υπότιτλο: “Αι­
τία  των  ζιζανίων  στην  αρχαία  Εκκλησία”,  γράφει  χαρα­
κτηριστικά: «Οι πρώτες Εκκλησίες,  οι  ιδρυθείσες σε διά­
φορες πόλεις, αποτελέστηκαν από Χριστιανούς, οι οποίοι 
ήταν  πρώην  Ιουδαίοι  ή  πρώην  ειδωλολάτρες.  Οι  πρώτοι, 
αυτοί από τους  Ιουδαίους, θέλησαν να φέρουν εντός της 
Χριστιανικής Εκκλησίας, μέρος από τα Ιουδαϊκά ήθη και 
τις Ιουδαϊκές διατάξεις… Οι δεύτεροι, οι από τους ειδωλο­
λάτρες  Χριστιανοί,  έφεραν  παρομοίως  τα  δικά  τους  ήθη 
στην  Εκκλησία…  Οι  πολυάριθμες  προσχωρήσεις,  οι  σχε­
δόν  κάθε  ημέρα,  ήταν  επόμενο  να  δυσκολέψουν  τις  εκ­
κλησιαστικές αρχές στην επιμελή κατήχηση και τον ακρι­
βή  έλεγχο  της  ποιότητας  των  νέων  μελών  της.  Εισήλθαν 
με τον τρόπο αυτό σε αυτή και ειδωλολάτρες, όχι ακόμα 
έτοιμοι  για  τη  Χριστιανική  αφομοίωση  ή  και  επιδεκτικοί 
αυτής της αφομοίωσης. Και από τις τάξεις αυτές προσήλ­
θαν  εις  βάρος  της  Εκκλησίας  όχι  λίγα,  ούτε  μικρά  σκάν­
δαλα  και  ζιζάνια…  Θα ήταν  επομένως  εσχάτη αδικία  και 
έσχατος παραλογισμός, το να είχε κάποιος την αξίωση να 
πραγματοποιούσε  η  Εκκλησία  στο  Βυζάντιο  ανώτερη 
Χριστιανική  κατάσταση,  χωρίς  μώμους  και  ζιζάνια,  σε 
καιρούς κατά τους οποίους, χωρίς καμιά σχεδόν διακοπή, 
τους  περίζωναν  αφάνταστα  δυσμενείς  συνθήκες  από 
πράγματα και από πρόσωπα». 
     Αδελφέ μου! “Ως φρόνιμος δούλος”, στα σοβαρά αυτά 
ζητήματα,  δεν  χρησιμοποιώ  δικές  μου  λέξεις  και  εκφρά­
σεις.  Χρησιμοποιώ  πάντοτε  τα  Ορθόδοξα  στόματα.  Και 
συμφωνώ  μαζί  τους.  Συμφωνώ  απόλυτα  στο  ό,τι  επιβε­
βαιώνει ο Έσσελιγκ και ο Μέγας της Ορθοδοξίας υπέρμα­
χος Μιχ. Ι. Γαλανός, ότι δηλαδή, εκ μέρους των Ιουδαίων 
και  των  ειδωλολατρών,  προήλθαν  μεγάλα  σκάνδαλα  και 
ζιζάνια  εις  βάρος  της  Εκκλησίας.  Ήταν  επόμενο,  ότι  θα 
προσχωρούσαν μώμοι και ζιζάνια στην Εκκλησία, για δύο 



148 

 

λόγους:  1)  Η  κατά  μάζες  και  δια  της  βίας  επί  Μεγάλου 
Κωνσταντίνου και Μεγάλου Θεοδοσίου προσχώρηση Ιου­
δαίων και ειδωλολατρών, δεν ήταν δυνατόν να άφηνε  α­
νέπαφη  την  απλότητα  της  Χριστιανικής  κοινότητας,  και 
2) Το αυταρχικό πολίτευμα του ιερατείου, το οποίο ρύθμι­
ζε την οργάνωση της Εκκλησίας, χωρίς να συμβουλεύεται 
το  Λόγο  του  Θεού.  Έτσι  λοιπόν  το  ιερατείο,  αβασάνιστα 
δέχτηκε τους μώμους και τα ζιζάνια των Ιουδαίων και ει­
δωλολατρών,  με  σκοπό  να  τα  χρησιμοποιήσει  ως  μέσα, 
για τον αγιασμό των πιστών. Αντί όμως να τους αγιάζει με 
αυτά τα μέσα, δυστυχώς, επιτυγχάνει το εκ διαμέτρου  α­
ντίθετο. 
     Ακριβώς το ίδιο έκαναν και οι Ιουδαίοι, όταν ο Μωυσής 
απουσίαζε στο όρος Σινά. Έλαβαν αυθαίρετα την εξουσία 
και δημιούργησαν θεούς όπως τους ήθελαν, και είπαν στο 
λαό: «Αυτοί είναι οι θεοί σου, Ισραήλ». 
     Παναγιότατε! 
     Αυτό  υφίστανται  οι  άνθρωποι  που  δεν  εντρυφούν  και 
καθημερινά δεν εξασκούν την πίστη τους προς τον Αρχιε­
ρέα Ιησού, αλλά θέλουν να προβληθούν με θέσεις και  α­
ξιώματα,  ενδύματα  και  τηβέννους,  τα  οποία  ούτε  ο  Εω­
σφόρος, όταν ήταν άγγελος στην Παρουσία του Θεού δεν 
κατόρθωσε να αποκτήσει. 
     Εξετάζοντας  τη  σύσταση  του  ιερατείου,  βλέπουμε,  ότι 
δεν  είναι  μόνο  σύμφωνα  με  τα  ανωτέρω  ειδωλολατρικής 
προελεύσεως, αλλά και αυτής της Ιουδαϊκής. Τούτο μαρ­
τυρούν 1. Ο διάκοσμος του Ναού, και 2. Τα άμφια των ιε­
ρέων και ο τρόπος της τελετής Μυστηρίων και τελετών. 
     Δεν  πιστεύω  να  υποστηρίξετε,  ότι  τα  άμφια  έχουν  Α­
ποστολική την προέλευση, γιατί θα αποδειχθείτε ανιστό­
ρητος. Τα  άμφια  έχουν ειδωλολατρική,  Ιουδαϊκή  και  Βυ­
ζαντινή  την  προέλευση.  Όπως  γνωρίζετε,  μίτρα,  ωμοφό­
ριο, σάκο, μανδύα, ράβδο, κλπ, αρχιερατικά άμφια, έφε­
ραν οι Αρχιερείς και βασιλείς των  Ιουδαίων και οι Αυτο­
κράτορες  του  Βυζαντίου.  Γι’  αυτό  και  ο  Αυτοκράτορας 
Κωνσταντίνος ο Πορφυρογέννητος, έφερε στολή Βασιλέα 



149 

 

του  Ιούδα.  Όπως  επίσης  γνωρίζετε,  οι  Μεγάλοι  της  Εκ­
κλησίας  Πατέρες,  για  τους  οποίους  ο  Ορθοδοξία  καυχά­
ται, δεν γνώριζαν αυτά τα πράγματα. Συνεπώς, η Ορθοδο­
ξία  σήμερα  δεν  ακολουθεί  τους  Πατέρες.  Πίσω  λοιπόν! 
Πίσω στην πρώτη Εκκλησία! 
 

Οικοδόμησαν όσα ο Θεός κατεδάφισε 
 

     Εδώ πρέπει να σημειωθεί, πόσο παράλογο είναι, ιερείς 
Χριστιανικών Εκκλησιών να βασίζουν τις αξιώσεις τους σε 
παράδειγμα  της  Παλαιάς  Διαθήκης.  Με  αυτό  ομολογούν 
τη μειονεκτική θέση τους απέναντι στη μοναδική ιεροσύ­
νη  που  αναγνωρίζεται  στη  νέα  εποχή  που  άνοιξε  ο  Χρι­
στός.  Αν  προβάλουν  το  εδάφιο  Αποκ.1:6  («καὶ ἐποίησεν 
ἡμᾶς… ἱερεῖς τῷ Θεῷ καὶ πατρὶ αὐτοῦ – και έκανε εμάς… 
ιερείς για τον Θεό και Πατέρα Αυτού»), τότε όλοι οι Χρι­
στιανοί  έχουν  το  δικαίωμα  να  εκτελούν  τα  καθήκοντά 
τους.  Αν  προβάλουν  το  Λευιτικό,  τότε  η  ιεροσύνη  εκείνη 
έχει αντικατασταθεί από την ιεροσύνη του Χριστού. Κάθε 
παρέμβαση στα ιερά αξιώματα που κατέχει ο Ίδιος ο Χρι­
στός, είναι αδικαιολόγητη. 
     Βάσει λοιπόν ποιου Νόμου και δυνάμει ποιας θείας  ε­
ντολής,  εμείς, ως  ιερατείο επεμβαίνουμε στα  ιερατικά  α­
ξιώματα  και  υπουργήματα  του  Κυρίου  Ιησού,  τα  οποία 
Εκείνος  με  τη  θυσία  Του  απέκτησε;  Ο  διορισμός  ο  δικός 
μας είναι περιορισμένος, μεταβλητός και ατελής. Ο διορι­
σμός  όμως  Εκείνου,  είναι  με  όρκο  του  Θεού  («καὶ καθ’ 
ὅσον οὐ χωρὶς ὁρκωμοσίας· οἱ μὲν γὰρ χωρὶς ὁρκωμοσίας 
εἰσὶν ἱερεῖς γεγονότες, ὁ δὲ μετὰ ὁρκωμοσίας διὰ τοῦ 
λέγοντος πρὸς αὐτόν· ὤμοσε Κύριος, καὶ οὐ μεταμεληθή­
σεται· σὺ ἱερεὺς εἰς τὸν αἰῶνα κατὰ τὴν τάξιν Μελχισεδέκ – 
Και μάλιστα καθόσον η ιεροσύνη του Ιησού Χριστού δεν 
έγινε χωρίς ορκωμοσία. Γιατί αυτοί χωρίς ορκωμοσία έ-
χουν γίνει ιερείς. Εκείνος όμως έγινε με ορκωμοσία μέσω 
Εκείνου που έλεγε σ’ Αυτόν: “Ορκίστηκε ο Κύριος και δεν 
θα μεταμεληθεί: Εσύ είσαι ιερέας στον αιώνα κατά την 
τάξη Μελχισεδέκ» Εβρ.7:20­21). Και επομένως, είναι απε­



150 

 

ριόριστος και αμετάβλητος. «οὐκ ἔστιν ὧδε· ἠγέρθη γὰρ – 
Δεν είναι εδώ· γιατί εγέρθηκε» (Μτ.  28:6).  Και  αλλού: 
«ἱερεὺς εἰς τὸν αἰῶνα» (Εβρ.5:6). Στο δικό μας όμως τάφο, 
θα  αναγραφεί:  «διὰ τὸ θανάτῳ κωλύεσθαι παραμένειν – 
εμποδίζονται από το θάνατο να παραμένουν» (Εβρ.7:23). 
     Πόση  αντίθεση  λοιπόν  υπάρχει  μεταξύ  του  διορισμού 
Εκείνου και του διορισμού του δικού μας· μεταξύ της  ιε­
ροσύνης Εκείνου και τις ιεροσύνης της δικής μας· μεταξύ 
του τάφου Εκείνου, και του τάφου μας. 
     Αγαπητέ Γέροντα: Όλα τα ανωτέρω με πείθουν, ότι ε­
μείς,  ως  ιερατείο,  δεν  έχουμε  διάρκεια  ιεροσύνης,  ούτε 
και  εξουσία  να  συγχωρούμε  ή  όχι,  άλλους.  Τα  χέρια  των 
ιερέων που υψώνονται σήμερα για να δώσουν την δήθεν 
άφεση, μία μέρα θα βρεθούν και αυτά σταυρωμένα πάνω 
στο στήθος, ώστε να ζητούν συγχώρεση και άφεση. Πόσο 
όμως  δοξασμένα  και  αιώνια  είναι  τα  χέρια  Εκείνου  που 
τρυπήθηκαν, ακριβώς για να δίνουν στους αιώνες την  ά­
φεση, τη συγχώρεση και την αμνηστία, σε αυτούς που με­
τανοούν και ζητούν μέσω του Αίματος του Σταυρού τη χά­
ρη και το έλεος του θείου Λυτρωτή. 
     Ο  Χριστός  μένει  στον  αιώνα,  και  ως  αιώνιος  ιερέας, 
χρισμένος  από  τον  Θεό,  ακούραστος  και  αμετάβλητος, 
συνεχίζει  το  Έργο  Του,  ως  Μεσίτης  και  ως  Ιερέας.  Στη 
λειτουργία  Του  αυτή  παρουσιάζει  ως  εκπρόσωπος,  και 
μνημονεύει ως ιερέας, όλο το πλήθος των ανθρώπων, και 
εκείνους που Τον γνωρίζουν και τους άλλους που Τον  α­
γνοούν.  Και  με  την  ακάματη  Φωνή  Του  επαναλαμβάνει 
και  από  την  καρδιά  δέεται  προς  τον  Πατέρα:  «Πάτερ, 
ἄφες αὐτοῖς – Πατέρα, άφησε σε αυτούς» (Λκ.23:34). Πό­
σο  παρήγορο,  αδελφέ  μου,  είναι  το  πράγμα  αυτό!  Είναι 
γεγονός!  Λαβαίνει  χώρα  στα  Άγια  των  Αγίων,  στην  Πα­
ρουσία  του  Θεού! Ας  κλίνει  λοιπόν  κάθε  καρδιά  ενώπιον 
Αυτού του Αρχιερέα, και ας δεχτεί το έργο Του και τη μο­
ναδική στον κόσμο Λειτουργία Του. Το γεγονός τούτο με 
συγκίνησε, και με έκανε να τελειώσω με τον εαυτό μου, να 
εγκαταλείψω τα πάντα, να θεωρήσω σκύβαλα τα πράγμα­



151 

 

τα του κόσμου, και να δεχτώ μόνο, ό,τι Εκείνος έχει ετοι­
μάσει – τη σωτηρία Μου και τη Ζωή την αιώνια. Το πράγ­
μα αυτό πρέπει να διεγείρει κάθε ειλικρινή καρδιά και να 
συγκινήσει  κάθε  ευαίσθητη  ψυχή.  «ὅτι ὥρα ἡμᾶς ἤδη ἐξ 
ὕπνου ἐγερθῆναι… ἡ νὺξ προέκοψεν, ἡ δὲ ἡμέρα ἤγγικεν. 
ἀποθώμεθα οὖν τὰ ἔργα τοῦ σκότους καὶ ἐνδυσώμεθα τὰ 
ὅπλα τοῦ φωτός – γιατί είναι ήδη ώρα να εγερθούμε από 
τον ύπνο… η νύχτα προχώρησε και η ημέρα έχει πλησιά-
σει. Ας αποθέσουμε, λοιπόν, τα έργα του σκότους και ας 
ντυθούμε τα όπλα του φωτός» (Ρωμ.13:11­12). 
     Από  το  γεγονός  αυτό,  βλέπουμε  ότι  οι  αναγεννημένοι 
Χριστιανοί,  δεν  έχουν  ανάγκη  άλλου  ιερέα,  γιατί  “είναι 
πλήρης σε Αυτόν”. Και εφόσον όλοι είμαστε μέλη Εκείνου, 
είμαστε  και  όλοι  ιερείς  υπό  την  έννοια  της  πνευματικής 
θυσίας και της ελευθέρας προσαγωγής προς Αυτόν. Μόνο 
με  το  μέσο  αυτό  μπορεί  να  εκφραστεί  η  σχέση  μεταξύ 
Θεού και Εκκλησίας, με ομόκεντρους κύκλους και όχι με 
εφαπτόμενους, όπως δυστυχώς έχει το πράγμα στην Ανα­
τολική  και  Δυτική  Εκκλησία.  Είναι  λοιπόν  αντι­Γραφική 
και χωρίς την έγκριση του Θεού η “ειδική”  ιεροσύνη των 
παπάδων. Είναι άτοπη η απαίτηση του ιερατείου να θέλει 
να  εμφανίζεται  ως  “ταμειούχος  της  Θείας  Χάρης”,  με  υ­
περβαίνοντας τη Δόξα και το μεγαλείο του Θεού, τίτλους 
και αξιώματα. Είναι ασυμβίβαστη με την Καινή Διαθήκη η 
δογματική  απαίτηση  της  Ορθοδόξου  θεολογίας  να  υπο­
στηρίζει, ότι με τους  ιερείς επανεμφανίζεται και εκτελεί­
ται η θυσία του Ιησού. 
     Αγαπητέ Γέροντα! Ας μην προσπαθούμε να οικοδομή­
σουμε  ό,τι  το  Χέρι  του Θεού  γκρέμισε.  Η  επανασύσταση 
της ιεροσύνης έκανε τους ανθρώπους να αισθάνονται μεν 
την  αμαρτία  τους,  αλλά  τους  στέρησε  το  δικαίωμα  να 
πλησιάζουν  τον  Θεό,  ως  εντελώς  ακατάλληλοι.  Με  το 
πνεύμα αυτό τούς διδάξαμε να έχουν τους  ιερείς, να κά­
νουν  στη  θέση  τους  εκείνα,  τα  οποία  οι  ίδιοι  έπρεπε  να 
εκτελούν· να προσεύχονται οι  ιερείς αντί εκείνων, και να 
ετοιμάζουν οι ιερείς τη συμφιλίωσή τους με τον Θεό, αντί 



152 

 

να συμφιλιωθούν οι  ίδιοι με Εκείνον. Και το πράγμα κα­
ταντά  εντελώς  φαιδρό  και  αστείο.  Γιατί,  μπορεί  να  φάει 
άλλος αντί για σένα; Μπορεί να αναπαυτεί άλλος αντί για 
μένα;  Με  τον  ίδιο  τρόπο  δεν  μπορεί  και  να  προσεύχεται 
άλλος  (ιερέας)  αντί  του  ένοχου  αμαρτωλού,  ούτε  και  να 
ετοιμάσει άλλος τη συμφιλίωση με τον Θεό, αντί να συμ­
φιλιωθεί ο ίδιος. 
     Είναι λοιπόν λανθασμένη η ανωτέρω δογματική απαί­
τηση της Ορθόδοξης και Καθολικής Εκκλησίας, περί επα­
ναλήψεως της θυσίας του Ιησού από τον ιερέα, προκειμέ­
νου να αγιάσουν και να κοινωνήσουν τους πιστούς. Είναι 
τελείως αντι­Βιβλική η απαίτηση αυτή, γιατί το Έργο του 
Κυρίου είναι τέλειο και οριστικό και δεν χρειάζεται επα­
νάληψη.  «μιᾷ γὰρ προσφορᾷ τετελείωκεν εἰς τὸ διηνεκὲς 
τοὺς ἁγιαζομένους – Γιατί με μία προσφορά έχει τελειο-
ποιήσει για πάντα αυτούς που αγιάζονται» (Εβρ.10:14). 
     Μόνο οι Ιουδαίοι επαναλάμβαναν τις θυσίες. Εμείς δεν 
είμαστε στη θέση εκείνων. Επειδή όμως μέσω των ιερέων, 
όπως δυστυχώς πιστεύεται, επαναλαμβάνεται η θυσία του 
Ιησού, είναι και τούτο μία σοβαρότατη αμαρτία και από­
δειξη,  η  οποία  φανερώνει  και  σαφώς  αποδεικνύει,  ό,τι 
στην αρχή του παρόντος υποστήριξα, ότι στη Χριστιανική 
κοινότητα, μέσω των  ιερέων,  εισχώρησαν όχι μόνο ειδω­
λολατρικά, αλλά και Ιουδαϊκά ήθη και έθιμα. 
     Αυτά λέει αυτός που ακούει τα λόγια του Θεού και λα­
βαίνει  τη  γνώση  του  Υψίστου.  Και  με  αυτά:  «λογισμοὺς 
καθαιροῦντες καὶ πᾶν ὕψωμα ἐπαιρόμενον κατὰ τῆς 
γνώσεως τοῦ Θεοῦ, καὶ αἰχμαλωτίζοντες πᾶν νόημα εἰς τὴν 
ὑπακοὴν τοῦ Χριστοῦ, καὶ ἐν ἑτοίμῳ ἔχοντες ἐκδικῆσαι 
πᾶσαν παρακοήν, ὅταν πληρωθῇ ὑμῶν ἡ ὑπακοή – γκρεμί-
ζουμε λογισμούς και κάθε ύψωμα που υψώνεται με αλα-
ζονεία κατά της γνώσης του Θεού, και αιχμαλωτίζουμε 
κάθε σκέψη στην υπακοή του Χριστού, και είμαστε έτοι-
μοι να τιμωρήσουμε κάθε παρακοή, όταν γίνει πλήρης η 
δική σας υπακοή» (Β’ Κορ.10:5­6).  
 



153 

 

ΕΠΙΣΤΟΛΗ 19η 
 
     Παναγιότατε. 
 

     Εξετάζοντας τη σχέση του ανθρώπου με τον Θεό, η  ο­
ποία  δεν  μπορεί  με  κανένα  λόγο  να  εκφραστεί  με  εφα­
πτόμενους  κύκλους,  παρά  μόνο  με  ομόκεντρους,  και  κι­
νούμενοι από την αγαθή επιθυμία του Θεού να δημιουρ­
γήσει  τον  άνθρωπο  “κατ’  εικόνα  και  καθ’  ομοίωση”  δική 
Του, βλέπουμε τα εξής: Ο άνθρωπος έχει θεία ομοιότητα, 
κατά τη διανοητική και ηθική φύση, κατά τις θείες ιδιότη­
τες  του  Θεού,  της  σοφίας,  της  δικαιοσύνης,  της  αγάπης 
και  της  δύναμης.  Τα  προσόντα  αυτά  παρουσιάζουν  τον 
άνθρωπο  ως  αντιπρόσωπο  του  Θεού  πάνω στη γη, δεδο­
μένου  ότι  του  παρασχέθηκε  το  δικαίωμα  της  κυριαρχίας 
της κατωτέρας δημιουργίας. 
     Για να είναι λοιπόν ο άνθρωπος ευθύς στην ευθύνη του 
και να ασκεί τις  ίδιες με τον Δημιουργό  ιδιότητες, του έ­
δωσε: 
     1)  Σοφία στη διεξαγωγή των υποθέσεων, που του είχαν 
ανατεθεί. 
     2)  Δικαιοσύνη  στη  συμπεριφορά  του  προς  τα  άλλα 
πλάσματα του Θεού. 
     3) Αγάπη στην ανιδιοτελή φροντίδα του, για τη γη και 
τα πλάσματά της, και  
     4)  Δύναμη  στην  κατάλληλη  άσκηση  της  εξουσίας  του 
για να διεξάγει την ορθή λατρεία του Θεού, σύμφωνα με 
την εικόνα του Οποίου πλάστηκε. 
     Από  τα  ανωτέρω  βλέπουμε,  ότι  οι  ιδιότητες  που  ανή­
κουν  στον  Θεό,  ανήκουν  και  στο  πλάσμα,  όταν  όμως  το 
πλάσμα έχει δεχτεί τον ιλασμό του Χριστού, όταν έχει α­
ναγεννηθεί, και όταν κάνει καλή χρήση των ανωτέρω θεο­
ειδών  ιδιοτήτων  και  προσόντων.  Είναι  λοιπόν  ο  άνθρω­
πος,  ένας  βασιλιάς,  στεφανωμένος  με  δόξα,  τιμή  και  ε­
ξουσία λίγο κατώτερος των αγγέλων. «τί ἐστιν ἄνθρωπος, 
ὅτι μιμνῄσκῃ αὐτοῦ;… ἠλάττωσας αὐτὸν βραχύ τι παρ᾿ 



154 

 

ἀγγέλους – τι είναι ο άνθρωπος, ώστε να θυμάσαι αυτόν;… 
ελάττωσες αυτόν λίγο πιο κάτω από τους αγγέλους» (Ψαλ. 
8:4­5).  
     Αλλά ο άνθρωπος έπεσε. Άλλαξε δρόμο. Έχασε την έν­
νοια  του  Θεού.  Δεν  ποτιζόταν  πλέον  από  το  Πνεύμα  του 
Θεού, αλλά από τις σαρκικές μόνο δονήσεις. Και για τού­
το, το μεν καλό δεν μπορεί να κάνει, το δε κακό δεν μπο­
ρεί να αποφύγει. Όταν όμως, μέσω της πίστης, μέσω της 
αναγέννησης  και  μέσω  της  δύναμης  του  Αγίου  Πνεύμα­
τος, επανέλθει και ευθυγραμμίσει τη ζωή του σύμφωνα με 
το θέλημα του Θεού, όλα τα αρχικά προσόντα και θεοει­
δείς ιδιότητες που βρίσκονται εν σπέρματι στον άνθρωπο, 
επίσης  επανέρχονται  και  αποκαθίστανται  και  κάθε  άν­
θρωπος ζει πάλι σαν βασιλέας και ιερέας του σώματος και 
της ψυχής του. Μέσω της σοφίας μπορεί ν διεξαγάγει τις 
κάθε  φύσης  υποθέσεις  του,  έναντι  Θεού  και  ανθρώπων. 
Μέσω της δικαιοσύνης μπορεί να συμπεριφέρεται κατάλ­
ληλα  σε  κάθε  άνθρωπο.  Μέσω  της  αγάπης  να  φροντίζει 
ανιδιοτελώς  στις  κάθε  φύσεως  σχέσεις  του  με  τους  συ­
νανθρώπους του, και μέσω της δύναμης, να ασκεί σύμφω­
να με το Άγιο θέλημα του Θεού, την εξουσία του πάνω στη 
γη και να διεξάγει ορθά και σύμφωνα με το θείο υπόδειγ­
μα  τη  λατρεία  του  Θεού  και  του  Λυτρωτή  Χριστού,  «ἐν 
πνεύματι καὶ ἀληθείᾳ – με πνεύμα και με αλήθεια» (Ιν. 
4:24). Με τη στάση του αυτή ο άνθρωπος μπορεί να φανε­
ρώνει μόνος του, την “εικόνα” και την “ομοίωση” του Δη­
μιουργού του. Σε τι χρειαζόμαστε λοιπόν εμείς το ιερατεί­
ο; Ευτυχώς, σε τίποτε. 
 

Η “ειδική ιεροσύνη” χαρακτηρίζει τους ανθρώπους 

ως λεπρούς απέναντι στον Θεό 
 

     Ας  είμαστε  ειλικρινείς!  Καμία  θέση  δεν  έχουμε  στη 
Χριστιανική Οικονομία, γιατί, όπως είπαμε: 
     1)  Όπου  υπάρχουν  ιερείς,  η  σχέση  Εκκλησίας  με  τον 
Θεό, εκφράζεται με εφαπτόμενους κύκλους, όχι με ομόκε­
ντρους. 



155 

 

     2) Η ένωση της Εκκλησίας με τον Χριστό, ως Κεφαλή, 
μέσω των  ιερέων, είναι ενωμένη με διαφορετικό εντελώς 
τρόπο, ενώ πρέπει να είναι με ενιαίο. «ὅτι μέλη ἐσμὲν τοῦ 
σώματος αὐτοῦ – Γιατί είμαστε μέλη του σώματος Αυτού» 
(Εφεσ.5:30), και 
     2) Οι ιερείς αφαίρεσαν το δικαίωμα από το πλάσμα να 
ενώνεται  με  τον  Πλάστη  του,  και  να  εξωτερικεύει  τον  ε­
αυτό του. Με άλλα λόγια· η ιεροσύνη παρουσιάζει και πά­
λι τον Θεό ότι χρησιμοποιεί τον άνθρωπο σαν λεπρό, όπως 
τον χρησιμοποιούσε πριν από τον Χριστό. 
     Και ιδού μία σοβαρή απόδειξη: Με τον ΞΑ (69) Κανόνα 
της  6ης  Οικουμενικής  Συνόδου,  απαγορεύεται  στους  λαϊ­
κούς η είσοδος στο “Ιερό” του Ναού. «Μην επιτρέπεται σε 
κάποιον  από  όλους  τους  λαϊκούς  στο  ιερό,  που  είναι  το 
θυσιαστήριο». 
     Γιατί απαγορεύεται η είσοδος; Γιατί, λένε οι παπάδες, 
στο  “ιερό”  κατοικεί  ο  Θεός,  και  μόνο  οι  ιερείς  έχουν  δι­
καίωμα να εισέρχονται. 
     Εκεί λοιπόν που κατοικεί ο Θεός, ο άνθρωπος δεν έχει 
δικαίωμα  να  εισέλθει;  Όχι,  λένε  οι  καλογεροκακοδοξίες 
των ιερέων. Αυτό αποτελεί μεγαλύτερη πλάνη και μέγιστη 
κακοδοξία. Το σύστημα τούτο, βεβαίως είχε δοθεί από τον 
Θεό στο ιερατείο των Εβραίων, αλλά μέσω αυτού ο Θεός 
θέλησε να δώσει στον άνθρωπο να εννοήσει ποια ήταν η 
αμαρτωλή  θέση  του  απέναντι  στην  Αγιότητα  του  Θεού· 
ήταν θέση λεπρού· και τον χρησιμοποιούσε ως λεπρό. Για 
το λόγο αυτό ήταν αναγκαίο  ένα μεσάζον στοιχείο,  το  ο­
ποίο θα έφερνε σε επαφή τον λεπρό αμαρτωλό με τον Ά­
γιο Θεό. Και ως κατάλληλο μεσάζον στοιχείο τοποθέτησε 
τον  ιερέα.  Συνέστησε  μία  ειδική  προνομιούχα  τάξη  αν­
θρώπων,  η  οποία  ήταν  επιφορτισμένη  να  ενεργεί  υπέρ 
των  άλλων,  και  να  φέρει  σε  επαφή  τον  άνθρωπο  με  τον 
Θεό. Η τάξη αυτή ονομάστηκε ιερατείο· ήταν οι ιερείς. 
     Για το λόγο αυτό, η εποχή εκείνη της Παλαιάς Διαθή­
κης  ήταν η  Οικονομία  της  αποστάσεως. Σε  όλες  τις  μορ­
φές της λατρείας των Ισραηλιτών, υπήρχε η απόσταση. Γι’ 



156 

 

αυτό βλέπουμε ότι στην εσωτερική αυλή του Ναού κανείς 
δεν είχε το δικαίωμα να εισέλθει παρά μόνο οι ιερείς. Στα 
δε  “Άγια των Αγίων” (το σημερινό “ιερό” του Ορθόδοξου 
ναού), μόνο ο αρχιερέας εισερχόταν μία φορά το έτος. Με 
αυτό  όμως  ο  Θεός  ήθελε  να  διδάξει  τον  άνθρωπο,  ότι  η 
αμαρτία του τον κατέστησε “λεπρό” ενώπιον της Αγιότη­
τάς Του και ήταν ανάγκη να καταλάβει το πλάτος του χω­
ρισμού, που τον χώριζε από την Παρουσία του Θεού. Με 
τον τρόπο αυτό μεταχειρίζονταν τους λεπρούς, τους οποί­
ους είχαν πάντοτε έξω από το στρατόπεδο. 
     Είναι  λοιπόν  Ιουδαϊκή  νεκρανάσταση  το  σύστημα  της 
λατρείας, που υπάρχει στην Ορθόδοξη και Ρωμαιοκαθολι­
κή Εκκλησία. 
     Το γεγονός ότι ο Θεός θυσίασε τον Ιησού Χριστό, ακρι­
βώς για να κάνει ικανό τον άνθρωπο να Τον πλησιάσει και 
να  ενώνεται  μαζί  Του,  απορρίπτει  εντελώς  και  καταρρί­
πτει τελείως τις εν λόγω καλογεροκακοδοξίες των ιερέων. 
Είναι όχι μόνο αντι­Γραφικές, αλλά και παράλογες. 
     Ο Θεός δεν βλέπει τους ανθρώπους ως “λεπρούς”. Από 
τη στιγμή, που επάνω στο Σταυρό δόθηκε το αντίλυτρο, ο 
Θεός βλέπει αυτούς που μετανοούν ως αγίους και πλήρως 
δικαιωμένους,  γιατί  υπέρ  αυτών  πλήρωσε  ο  Ιησούς  Χρι­
στός. Εξ αφορμής της δικαίωσης αυτής ο άνθρωπος σήμε­
ρα βρίσκεται σε πολύ διαφορετικό επίπεδο. Η απόσταση 
της Παλαιάς Διαθήκης αντικαταστάθηκε με την εγγύτητα. 
Και η προνομιούχος τάξη των ιερέων αντικαταστάθηκε με 
Χριστιανούς, τους οποίους ο Λυτρωτής έκανε «βασιλείαν, 
ἱερεῖς τῷ Θεῷ καὶ πατρὶ αὐτοῦ – βασιλεία, ιερείς για τον 
Θεό και Πατέρα Αυτού» (Αποκ.1:6). 
     Εφόσον  λοιπόν  πραγματοποιήθηκε  το  έργο  της  σωτη­
ρίας  και  του  ιλασμού  μέσω  της  εφάπαξ  θυσίας  του  Υιού 
του Θεού, δεν χρειάζονται πλέον “ειδικοί ιερείς”. 
 

Οι ιερείς απολύονται ως υπεράριθμοι 
 

     Άφθονα πνευματικά ύδατα ρέουν για κάθε διψασμένη 
ψυχή, από την τετελεσμένη απολύτρωση του Κυρίου. Για­



157 

 

τί ο Αρχιερέας μας Αυτός, μετά την καταβολή του χρέους 
μας,  στο Σταυρό,  εμφανίστηκε  στην  Παρουσία  του  Θεού 
ως  Νικητής  της  αμαρτίας  και  του  θανάτου,  και  άξιος  να 
χορηγήσει Χάρη σε όποιον με πίστη και μετάνοια Του την 
ζητήσει. 
     Τι παρουσιάζει λοιπόν το ανωτέρω παπαδικό σύστημα 
της λατρείας; Ότι η ιεροσύνη επανέφερε τους τύπους και 
τις  σκιές  της  Παλαιάς  Διαθήκης,  ενώ  ψάλλει  σε  έναν  ύ­
μνο:  «Παρήλθε  η  σκιά  του  Νόμου,  της  Χάρητος  ελθού­
σης».  Εξαιτίας  τούτων  βλέπουμε  μία  διακεκριμένη  και 
απόζερβη  [αδέξια] ανεπιστημονικότητα και μία θαλασσο­
ποίηση των τρόπων της λατρείας. Είναι ανάγκη λοιπόν οι 
άνθρωποι να ελευθερωθούν από εκείνους που παρεμποδί­
ζουν  την  πνευματική  τους  προαγωγή  και  να  δουλωθούν 
μόνο στο Λόγο του Θεού. 
 

Η θέση του “ειδικού ιερατείου” αδικεί την Εκκλησία 
 

     Παναγιότατε. 
     Ο σκοπός του ανθρώπου είναι να φανερώνει με τη ζωή 
του την “εικόνα” και την “ομοίωση” του Δημιουργού του. 
Πώς θα το κατορθώσει; Μέσω των ιερέων; Όχι, απολύτως 
όχι!  Θα  το  κατορθώσει  μέσω  της  αναγέννησης.  Όταν  ο 
άνθρωπος αναγεννηθεί, οι θεοειδείς ιδιότητες της σοφίας, 
της δικαιοσύνης, της αγάπης και της δύναμης, επανέρχο­
νται στη θέση τους (η αμαρτία είναι που τους άλλαξε δρό­
μο) και έτσι ο άνθρωπος κάνει καλή πλέον χρήση τούτων 
και  επομένως  μπορεί  να  φανερώνει  στην  πορεία  του  και 
στις εκδηλώσεις της ζωής του, την “εικόνα” και την “ομοί­
ωση” του Δημιουργού του. Μόνο με αυτό τον τρόπο μπο­
ρεί να γνωρίζει και να εννοεί τον Θεό. 
     Έτσι  έχοντας  τα  πράγματα,  σας  ρωτώ,  αδελφέ  μου: 
Εμείς το ιερατείο, σε τι θα βοηθήσουμε τον άνθρωπο για 
την άσκηση των ανωτέρω θεοειδών ιδιοτήτων, προκειμέ­
νου να γίνει ικανός και να αποτελεί τη Δόξα του Δημιουρ­
γού του; Ας μην κρυβόμαστε. Ας παύσουμε να προβάλου­



158 

 

με τα παπαδικά τρικ, λούσα και τερτίπια, για να δικαιολο­
γούμε τη θέση μας. 
     Γιατί,  εκ  των  ανωτέρω  προκύπτει  ότι,  η  θέση  μας  ως 
ιερατείου,  αδικεί  την  Εκκλησία.  Τα  παπαδικά  λούσα  και 
κατασκευάσματα ταπεινώνουν το ΒΑΣΙΛΙΚΟ και ΙΕΡΑΤΙΚΟ 
ΑΞΙΩΜΑ  του πιστού, και τον φέρνουν σε τόσο χαμηλό  ε­
πίπεδο, ώστε τον κάνουν να προσκυνά εκείνα που έπρεπε 
να εξουσιάζει. Αυτός είναι ο λόγος, που το ιερατείο κατέ­
κλυσε  την  Ορθοδοξία  από  τελετές  και  ιεροτελεστίες,  και 
από κάθε είδους καλογεροκακοδοξίες, γιατί με άλλο τρό­
πο,  δεν  μπορεί  να  δικαιολογήσει  τη  θέση  του.  Αλλά,  ας 
είναι ευλογημένο το Άγιο Όνομα του Θεού, γιατί όσα μα­
ταίως  ζητούν  οι  άνθρωποι  να  απολαύσουν  μέσω  των  αν­
θρωπίνων  ιερατείων,  πραγματοποιούνται  μόνο  μέσω  του 
Ιησού Χριστού. «καὶ οὐκ ἔστιν ἐν ἄλλῳ οὐδενὶ ἡ σωτηρία· 
οὐδὲ γὰρ ὄνομά ἐστιν ἕτερον ὑπὸ τὸν οὐρανὸν τὸ δεδομένον 
ἐν ἀνθρώποις ἐν ᾧ δεῖ σωθῆναι ἡμᾶς – Και δεν υπάρχει σε 
κανέναν άλλο η σωτηρία· γιατί ούτε υπάρχει άλλο όνομα 
κάτω από τον ουρανό, που να έχει δοθεί μεταξύ των αν-
θρώπων, με το οποίο να πρέπει εμείς να σωθούμε» (Πραξ. 
4:12). Ούτε υπάρχει άλλος τρόπος να απογαλακτιστούν οι 
άνθρωποι από τα απατηλά ανθρώπινα ιερατεία, παρά μό­
νο  αν  τους  παρουσιάσουμε  την  πανένδοξη  και  αμόλυντη 
ιεροσύνη του Χριστού. Αυτή μόνο αν γνωρίσει πραγματι­
κά ο άνθρωπος, θα εγκαταλείψει το νόθο, χάρη του γνη­
σίου,  τα  τεχνητά  διαμάντια,  χάρη  των  αληθινών,  το  αν­
θρώπινο, χάρη του Θείου. 
     Και  όταν  αυτά  τα  εννοήσουν  οι  άνθρωποι,  και  όταν  ο 
Λόγος του Θεού εξασκήσει την επιρροή του στην καρδιά 
τους, δεν θα είναι πλέον παθητικά στοιχεία και αδειανές 
στάμνες, που περιμένουν να γεμίσουν από τις στείρες πη­
γές  των  παπάδων.  Ο  ΑΓΙΟΣ  αυτός  ΛΟΓΟΣ  θα  διεκδικήσει 
τα  δικαιώματά  του,  θα αγωνιστεί  να  κυριαρχήσει  και  θα 
αναγκάσει  τον  άνθρωπο  να  εγκαταλείψει  τα  παπαδικά 
λούσα  και  τις  απαιτήσεις  τους,  γιατί  θα  μάθει  να  χρησι­
μοποιεί τον Θεό στη ζωή του, μόνος του, πράγμα το οποίο 



159 

 

του  στερεί  η  παπαδική  ιεροσύνη.  Ο  ΑΓΙΟΣ  ΛΟΓΟΣ  ΤΟΥ 
ΘΕΟΥ θα διδάξει τον άνθρωπο ότι δεν έχει να κάνει απο­
λύτως  τίποτε,  όσον  αφορά  την  εξιλέωση  της  αμαρτίας. 
Ό,τι  απαιτούσε  η  Θεία  Δικαιοσύνη,  εξ  αφορμής  των  α­
μαρτιών, όλων των αιώνων, και όλων των φυλών της γης, 
το ξεπλήρωσε ο Απεσταλμένος του Θεού, Ιησούς Χριστός. 
Και  ό,τι  κάνουν  οι  ιερείς  σήμερα,  δεν  είναι  τίποτε  άλλο, 
παρά  μία  παραβελονιά  σε  ένα  τέλειο  ένδυμα,  και  ένα 
κουρελομπάλωμα σε έναν βασιλικό μανδύα. 
     Ας είναι ευλογητός ο Θεός, ο Οποίος μέσω του Χριστού 
του Κυρίου μας, μας έκανε ιερείς και στον Εαυτό Του, για 
να  προσφέρουμε  “πνευματικές  θυσίες”,  προσευχής  και 
δοξολογίας  και  αφιερωμένης  ζωής,  οι  οποίες  αποτελούν 
το  ιερατικό  έργο  μας.  Αυτό  είναι  το  ιερατικό  έργο  που 
πρέπει να μάθουν οι άνθρωποι να εξασκούν στη ζωή τους, 
για να φέρουν αξίως την “εικόνα” και την “ομοίωση” του 
Δημιουργού τους. Με αυτό το ιερατικό έργο, και με τη βε­
βαιότητα ότι ο Κύριος περνώντας από το θαλασσόχρωμο 
καταπέτασμα του Σύμπαντος, το οποίο κρύβει τον αόρατο 
από τον ορατό κόσμο, και παίρνοντας μαζί Του την ελπίδα 
μας,  την οποία φυλάσσει εκεί,  είναι βέβαιος πλέον ο άν­
θρωπος ότι η διείσδυση στο ιερό έδαφος του Κυρίου και η 
εξάσκηση  της  “ειδικής”  ιερατικής  Εξουσίας,  με  αφέσεις 
και θυσίες, αποτελεί καταστρατήγηση των υπουργημάτων 
και του εξιλαστήριου Έργου του Ιησού Χριστού. 
     Και  όχι  μόνο,  αλλά  εφόσον  γνωρίζει  ότι  η  ελπίδα  του 
φυλάσσεται στην Παρουσία του Θεού από Εκείνον, ο  Ο­
ποίος υπέρ αυτής θυσιάστηκε, τούτο θα τον φέρει σε τέ­
τοια  θέση,  ώστε  να  λησμονεί  ότι  είναι  δημιούργημα  του 
χρόνου, και θα υψώνεται εκεί που είναι και φυλάσσεται η 
ελπίδα του, για να λατρεύει, να προσκυνά και να δοξολο­
γεί Εκείνον που τη φυλάσσει και υπέρ της οποίας τη ζωή 
Του θυσίασε. Αυτό είναι το ιερατικό έργο το οποίο  Ο ΛΟ­
ΓΟΣ  ΤΟΥ  ΘΕΟΥ,  σαφώς  διακηρύττει.  Πώς  είναι  δυνατόν 
λοιπόν  ένας  τέτοιος  άνθρωπος  να  μένει  ικανοποιημένος 
με  τις  τυπικές  τελετές  και  τις  παπαδίστικες  καλογεροκα­



160 

 

κοδοξίες; Πώς είναι δυνατόν να δεχθεί άλλο ιερατικό έρ­
γο, όταν θα απολαμβάνει «τοῦ μυστηρίου τοῦ ἀποκεκρυμ-
μένου ἀπὸ τῶν αἰώνων – του μυστηρίου που ήταν κρυμμέ-
νο από την αρχή των αιώνων» (Εφεσ.3:9),  όταν  θα  έχει 
ενώπιόν  του  το  ύψος,  το  βάθος,  το  μήκος  και  το  πλάτος 
των δώρων του Θεού σε αυτόν; 
     Πώς  είναι  δυνατόν  να  δεχθεί  άλλη  άφεση,  εφόσον  θα 
γνωρίζει ότι η σταυρική παράκληση «Πάτερ, ἄφες αὐτοῖς 
– Πατέρα, άφησε σε αυτούς» (Λκ.23:34), ισχύει και γι’ αυ­
τόν;  Πώς  είναι  δυνατόν  να  δεχθεί  θνητούς  ιερείς,  όταν 
γνωρίζει, ότι ο από τον Θεό χρισμένος Ιερέας Ιησούς, εί­
ναι  αιώνιος,  και  ακούραστος  συνεχίζει  το  έργο  Του;  Ό­
ποιος όμως, δέχεται τα λούσα των παπάδων, αυτό σημαί­
νει ότι ακόμα δεν γεύτηκε αυτό το μεγαλείο. Συνεπώς, εί­
ναι μεγάλη ανάγκη να δώσουμε σε όλους να αντιληφθούν 
αυτά τα μεγαλεία και τα ένδοξα Σχέδια του Θεού, στα ο­
ποία, μέσω του Ιησού Χριστού καλεί τον άνθρωπο να τον 
τοποθετήσει.  Αυτό  κάνω  εγώ.  Ποιος  έχει  το  πνευματικό 
ανάστημα να προβάλει κατηγόρια; 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



161 

 

ΕΠΙΣΤΟΛΗ 20η 
 
     Παναγιότατε. 
 

     Δεν  αμφιβάλλετε,  ασφαλώς,  ότι  ο  σταυρικός  θάνατος 
του  Κυρίου,  ικανοποίησε  όλες  τις  απαιτήσεις  της  θείας 
δικαιοσύνης  και  συνεπώς,  οι  ποταμοί  της  Χάρης  του 
Θεού,  ελεύθερα  μπορούν  να  ρέουν,  για  κάθε  διψασμένη 
ψυχή. Το γεγονός αυτό και δυνάμει της αγαθής πρόθεσης 
του  Θεού,  να  συναντήσει  τον  άνθρωπο  με  ειρήνη,  μας 
πείθει ότι είναι απολύτως δυνατή η συνάντηση αυτή, γιατί 
ο θάνατος του Χριστού, έφερε σε επαφή και συμφιλίωση 
τη δικαίωση με τη Χάρη. «ἔλεος καὶ ἀλήθεια συνήντησαν, 
δικαιοσύνη καὶ εἰρήνη κατεφίλησαν – Έλεος και αλήθεια 
συναντήθηκαν, δικαιοσύνη και ειρήνη φιλήθηκαν» (Ψαλμ. 
84:10).  Ο  αμαρτωλός,  που  έχει  επίγνωση  του  Λόγου  του 
Θεού, βλέπει, ότι τόσο η δικαίωσή του, όσο και η δικαιο­
σύνη του Θεού, στηρίζονται πάνω στο ίδιο θεμέλιο, το ο­
ποίο  δεν  είναι  άλλο,  από  το  τελειωμένο  Έργο  του  Ιησού 
Χριστού. Επομένως, καμία αμφιβολία δεν μπορεί να έχει, 
ότι και γι’ αυτόν ρέουν οι ποταμοί της Χάριτος του Θεού. 
Ιδού, πώς το διατυπώνει η Αγία Γραφή: «οὕτω καὶ ἡ χάρις 
βασιλεύσει διὰ δικαιοσύνης εἰς ζωὴν αἰώνιον διὰ Ἰησοῦ 
Χριστοῦ τοῦ Κυρίου ἡμῶν – έτσι να βασιλεύσει και η χάρη 
μέσω της δικαίωσης για ζωή αιώνια, μέσω του Ιησού Χρι-
στού του Κυρίου μας» (Ρωμ.5:21). 
 

Οι “ειδικοί ιερείς”  

βρίσκονται στην “αντιλογία” του Κορέ 
 

     Στον  Θεό οφειλόταν μία  απόλυτη  ικανοποίηση  της δι­
καιοσύνης Του. Και, εφόσον δόθηκε μέσω του Ιησού υπέρ 
ημών,  τώρα  οφείλεται  στον  άνθρωπο  μία  τέλεια  Χάρη. 
Όταν  λοιπόν  ο  άνθρωπος  λάβει  τη  θέση  του  αμαρτωλού 
απέναντι  στον  Θεό  και εξομολογηθεί σε  Εκείνον,  ο  Θεός 
της  Χάριτος  λαβαίνει  αμέσως  τη  θέση  του  Λυτρωτή,  και 



162 

 

του χορηγεί τη Χάρη. Και όταν ο άνθρωπος είναι δικαιω­
μένος και έχει τη Χάρη, τι του χρειαζόμαστε εμείς το ιερα­
τείο,  με  τις  παπαδικές  και  αντι­Γραφικές  αφέσεις,  με  τις 
χωρίς την έγκριση του Θεού θυσίες; Η θέση του δεν είναι 
πλέον  σε  χειροποίητα  άγια,  σε  ανθρώπινα  κατασκευά­
σματα. Η θέση του είναι εκεί, που βρίσκεται ο Λυτρωτής 
του,  στην  Παρουσία  του  Θεού,  εκεί  που  κρατά  το  όνομά 
του, και φυλάσσει την ελπίδα του. Στο Πρόσωπο του Σω­
τήρα του βλέπει την ανομία του, την αμαρτία του και την 
αδικία του, τελείως καθαρισμένες. Και ως ιερέας πλησιά­
ζει τον Θεό, και Τον λατρεύει και Τον προσκυνά. Έτσι, ο 
άνθρωπος είναι ιερέας του σώματος και της ψυχής του. 
     Να  τα  γνωστοποιήσουμε  λοιπόν  αυτά  στους  ανθρώ­
πους.  Να  τους  πούμε:  «Είστε  όλοι  ιερείς  και  σας  ανήκει 
τόσο ο “λοβός των πνευμόνων”, όσο και ο “δεξιός βραχίο­
νας”,  δηλαδή,  το  συναίσθημα  του  Χριστού  και  η  δύναμή 
Του (δες Λευιτ.7:20­21). 
     Αγαπητέ μου. Είμαστε υποχρεωμένοι, όπως από τη θέ­
ση μας, να τα ανακοινώσουμε στους ανθρώπους, χωρίς να 
λάβουμε υπόψη μας την υλική και  αξιωματική ζημιά που 
θα  υποστούμε.  Είναι  ανάγκη  να  πληροφορηθούν  οι  άν­
θρωποι  ότι  πρέπει  να  φυλαχθούν  από  εκείνους  οι  οποίοι 
τους στερούν τα ένδοξα αυτά προνόμια. 
     Είναι  αναμφισβήτητο  γεγονός  ότι  το  ιερατείο  αφήνει 
τους  ανθρώπους  να  στηρίζονται  πάντοτε  σε  σπασμένα 
καλάμια  και  να  καταφεύγουν  σε  ραγισμένες δεξαμενές… 
Ας προσέξουμε! Ο Κύριος θα φέρει κρίση. Και είναι γεγο­
νός ότι καταλογίζεται σε όλους η κρίση του Θεού. «ἐστάθη 
ἐν ζυγῷ καὶ εὑρέθη ὑστεροῦσα – ζυγίστηκες στην πλάστιγ-
γα και βρέθηκες ελλιπής» (Δαν.5:27).  Και  αυτό  είναι 
πραγματικότητα.  Οι  άνθρωποι  αντάλλαξαν  το  Φως  του 
Θεού, με το σκότος των ανθρώπων. Δεν γνώρισαν τη Χά­
ρη. Βρίσκονται κάτω από το Νόμο. Και οι αίτιοι; Εμείς το 
ιερατείο. Είναι λυπηρό να υπάρχει μία πανένδοξη ιεροσύ­
νη, του Υιού του Θεού, η οποία δίνει τα ίδια προνόμια και 
την ίδια θέση στους ανθρώπους, και όμως, να νομίζουν οι 



163 

 

δυστυχείς, γιατί αυτό τους διδάξαμε, ότι υπάρχει μία ορι­
σμένη  τάξη  ανθρώπων  ιερέων,  επιφορτισμένη  να  τακτο­
ποιεί τη θέση τους απέναντι στον Θεό. 
     Ο  άνθρωπος  πρέπει  να  γνωρίσει  ότι  αν  πιστεύει  στον 
ιλασμό του Χριστού, είναι ένας λυτρωμένος και ένας ιερέ­
ας. Και ως τέτοιος ζει και εργάζεται για τη δόξα του Θεού. 
«Ὑμεῖς γένος ἐκλεκτόν, βασίλειον ἱεράτευμα… ἀνενέγκαι 
πνευματικὰς θυσίας εὐπροσδέκτους τῷ Θεῷ διὰ Ἰησοῦ 
Χριστοῦ – Εσείς είστε γένος εκλεκτό, βασιλικό ιεράτευ-
μα… για να προσφέρετε πνευματικές θυσίες, ευπρόσδε-
κτες στον Θεό μέσω του Ιησού Χριστού»  (Α’  Πετρ.2:9,5). 
Σύμφωνα  με  την  έννοια  της  έκφρασης  αυτής,  κάθε  ανα­
γεννημένος  πιστός,  είναι  ένας  ιερέας,  όπως  ήταν  και  ο 
Πέτρος που το έγραψε, και ο Παύλος που την διαβεβαίω­
σε:  «προσερχώμεθα οὖν μετὰ παρρησίας τῷ θρόνῳ τῆς 
χάριτος – Ας προσερχόμαστε λοιπόν με παρρησία στο 
θρόνο της χάρης» (Εβρ.4:16),  και ο  Ιωάννης που την επι­
κύρωσε: «καὶ ἐποίησεν ἡμᾶς βασιλείαν, ἱερεῖς τῷ Θεῷ καὶ 
πατρὶ αὐτοῦ – και έκανε εμάς βασιλεία, ιερείς για τον Θεό 
και Πατέρα Αυτού» (Αποκ.1:6). Και αυτό δεν είναι ζήτημα 
ικανότητας.  Είναι  ζήτημα  θέσης,  την  οποία  με  τη  Χάρη 
του Θεού, κατέχουμε στον Χριστό. Ως τέτοιους τους νόμι­
ζε και ο θεόπνευστος συγγραφέας της προς Εβραίους  Ε­
πιστολής, και γι’ αυτό τους καλεί να προσφέρουν «θυσίαν 
αἰνέσεως» προς  τον  Θεό·  «δι’ αὐτοῦ οὖν ἀναφέρωμεν 
θυσίαν αἰνέσεως διὰ παντὸς τῷ Θεῷ, τοῦτ’ ἔστι καρπὸν 
χειλέων ὁμολογούντων τῷ ὀνόματι αὐτοῦ. τῆς δὲ εὐποιίας 
καὶ κοινωνίας μὴ ἐπιλανθάνεσθε· τοιαύταις γὰρ θυσίαις 
εὐαρεστεῖται ὁ Θεός – Μέσω Αυτού, λοιπόν, ας προσφέ-
ρουμε θυσία αινέσεως διαπαντός στον Θεό, δηλαδή τον 
καρπό των χειλιών μας που ομολογούν το όνομά Του. Και 
μην ξεχνάτε την αγαθοεργία και την κοινωνική σας βοή-
θεια· γιατί σε τέτοιες θυσίες ευαρεστείται ο Θεός» (Εβρ. 
13:15­16). Αυτή είναι η δοξασμένη θέση την οποία η Χάρη 
του  Θεού  παρέχει  στον  λυτρωμένο  τού  Υιού  Του.  Συνε­



164 

 

πώς, καθένας ο οποίος θέλει να διαχωρίσει τον εαυτό του 
ως  “ειδικός  ιερέας”, για να ενεργεί  υπέρ των ομοίων του 
και να εξασκεί τα υπουργήματα του Ιησού, με αφέσεις και 
θυσίες, σφετερίζεται την Ιερατική Υπηρεσία του Χριστού, 
και  επομένως  είναι  ακριβώς  στη  θέση  της  απολογία  του 
Κορέ. 
     Και προχωρούμε. 
     Σε  τι  συνίστατο  η  αμαρτωλή  αντιλογία  του  Κορέ;  Στο 
ότι  ήθελε  να  αναλάβει  ένα  έργο  ιερατείας,  το  οποίο  δεν 
του είχε χορηγήσει ο Θεός. Τον  ίδιο ακριβώς χαρακτήρα 
φέρουμε  και  εμείς  ως  ιερατείο,  αναλαμβάνοντας  τα  Υ­
πουργήματα που δεν μας ανήκουν, και παίρνοντας τη θέ­
ση  των  λυτρωμένων,  να  ενεργούμε  αντί  εκείνων.  Τα  Υ­
πουργήματα ανήκουν μόνο στον Χριστό. Και η θέση των 
λυτρωμένων,  είναι  ζήτημα  ατομικό.  Δεν  είναι  ζήτημα  α­
ντιπροσώπου ιερέα. 
     Την  ιερατική  και  δοξασμένη  θέση  των  Χριστιανών  ει­
κονίζει  ο Ααρών  με  την οικογένειά  του.  Ο Ααρών,  ο  από 
τον  Θεό  διορισμένος  Αρχιερέας,  μπορούσε  να  λέει:  «Ο 
Θεός μού έδωσε την ιεροσύνη». Και αν θα του ζητούνταν 
απόδειξη, θα μπορούσε κάλλιστα να δείξει  τη ράβδο του 
με τους καρπούς της, μέσω της οποίας ο Θεός φανέρωσε 
την ιεροσύνη του· «καὶ ἐλάλησε Μωυσῆς τοῖς υἱοῖς ᾿Ισρα-
ήλ, καὶ ἔδωκαν αὐτῷ πάντες οἱ ἄρχοντες αὐτῶν ράβδον, τῷ 
ἄρχοντι τῷ ἑνὶ ράβδον κατ' ἄρχοντα, κατ' οἴκους πατριῶν 
αὐτῶν, δώδεκα ράβδους, καὶ ἡ ράβδος ᾿Ααρὼν ἀνὰ μέσον 
τῶν ράβδων αὐτῶν. καὶ ἀπέθηκε Μωυσῆς τὰς ράβδους 
ἔναντι Κυρίου ἐν τῇ σκηνῇ τοῦ μαρτυρίου. καὶ ἐγένετο τῇ 
ἐπαύριον καὶ εἰσῆλθε Μωυσῆς καὶ ᾿Ααρὼν ἐν τῇ σκηνῇ τοῦ 
μαρτυρίου, καὶ ἰδοὺ ἐβλάστησεν ἡ ράβδος ᾿Ααρὼν εἰς 
οἶκον Λευὶ καὶ ἐξήνεγκε βλαστὸν καὶ ἐξήνθησεν ἄνθη καὶ 
ἐβλάστησε κάρυα – Και μίλησε ο Μωυσής στους γιους Ισ-
ραήλ, και έδωσαν σε αυτόν όλοι οι άρχοντες αυτών από 
μία ράβδο, κάθε άρχοντας σύμφωνα με τους οίκους των 
πατριών τους, δώδεκα ράβδους, και η ράβδος του Ααρών 



165 

 

ήταν ανάμεσα στις ράβδους αυτών. Και απέθεσε ο Μωυ-
σής τις ράβδους απέναντι στον Κύριο, στη Σκηνή του 
Μαρτυρίου. Και συνέβηκε πως την επαύριον, εισήλθε ο 
Μωυσής και ο Ααρών στη Σκηνή του Μαρτυρίου, και ι-
δού, βλάστησε η ράβδος του Ααρών στον οίκο Λευί και 
έβγαλε βλαστό και έβγαλε άνθη και βλάστησε αμύγδαλα» 
(Αριθ.17:21­23). 
     Ο  Χριστιανός  επίσης  μπορεί  να  λέει:  «Ο  Χριστός  μού 
έδωσε την ιερατεία. Ο Λόγος Του με πληροφορεί ότι είμαι 
βασιλιάς  και  ιερέας».  Και  το  πιστεύω. Αν  του  ζητηθεί  α­
πόδειξη, κάλλιστα θα δείξει την πνευματική θυσία της υ­
ποταγής του στο θέλημα του Θεού, και τον καρπό των χει­
λιών του, που ομολογούν το όνομα Αυτού.  «δι’ αὐτοῦ οὖν 
ἀναφέρωμεν θυσίαν αἰνέσεως διὰ παντὸς τῷ Θεῷ, τοῦτ' 
ἔστι καρπὸν χειλέων ὁμολογούντων τῷ ὀνόματι αὐτοῦ. τῆς 
δὲ εὐποιίας καὶ κοινωνίας μὴ ἐπιλανθάνεσθε· τοιαύταις γὰρ 
θυσίαις εὐαρεστεῖται ὁ Θεός – Μέσω Αυτού, λοιπόν, ας 
προσφέρουμε θυσία αινέσεως διαπαντός στον Θεό, δηλα-
δή τον καρπό των χειλιών μας που ομολογούν το όνομά 
Του. Και μην ξεχνάτε την αγαθοεργία και την κοινωνική 
σας βοήθεια· γιατί σε τέτοιες θυσίες ευαρεστείται ο Θεός» 
(Εβρ.13:15­16). 
     Με αυτό το χάρισμα της ιεροσύνης βλέπει τους Χριστι­
ανούς  και  ο  συγγραφέας  της  προς  Εβραίους  Επιστολής, 
και  γι’  αυτό  τους  προτρέπει:  «προσερχώμεθα οὖν μετὰ 
παρρησίας τῷ θρόνῳ τῆς χάριτος, ἵνα λάβωμεν ἔλεον καὶ 
χάριν εὕρωμεν εἰς εὔκαιρον βοήθειαν – Ας προσερχόμαστε 
λοιπόν με παρρησία στο θρόνο της χάρης, για να λάβουμε 
έλεος και να βρούμε χάρη για βοήθεια στον κατάλληλο 
καιρό» (Εβρ. 4:16). 
 

Το φως υπάρχει,  

αλλά χρειάζονται μάτια για να το δουν 
 

     Αγαπητέ μου Γέροντα. 
     Η  ιεροσύνη είναι το μοναδικό χάρισμα το οποίο κατέ­
χουν όλοι οι λυτρωμένοι. Τα χαρίσματα του Αγίου Πνεύ­



166 

 

ματος  (απόστολοι, προφήτες,  ευαγγελιστές, ποιμένες, δι­
δάσκαλοι,  διακονίες,  θαύματα,  γλώσσες,  ερμηνεία  γλωσ­
σών, λόγος σοφίας, λόγος γνώσεως, πίστη, χαρίσματα ια­
μάτων,  «καὶ αὐτὸς ἔδωκε τοὺς μὲν ἀποστόλους, τοὺς δὲ 
προφήτας, τοὺς δὲ εὐαγγελιστάς, τοὺς δὲ ποιμένας καὶ 
διδασκάλους – Και Αυτός έδωσε άλλους αποστόλους, άλ-
λους προφήτες, άλλους ευαγγελιστές, άλλους ποιμένες και 
διδασκάλους» Εφεσ.4:11, δες Α’ Κορ.κεφ.12), είναι ορισμένα, 
για  κάθε  πιστό.  Αυτός  που  έχει  το  χάρισμα  του  αποστό­
λου, δεν έχει το χάρισμα του ποιμένα, και αυτός που έχει 
το χάρισμα του διδασκάλου, δεν έχει το χάρισμα του ευ­
αγγελιστή, κλπ. Η ιεροσύνη όμως είναι χάρισμα που ανή­
κει  σε  όλους.  Γιατί  μέσω  αυτής  ο  Θεός  δίνει  τα  μέσα  σε 
όλα τα μέλη της Εκκλησίας, για να συνεχίζεται από όλους 
η ζωή του Ιησού Χριστού πάνω στη γη. Την ικανότητα αυ­
τή  των  ιερέων  που  ήταν  παλιά,  την  έχουν  σήμερα  οι  λυ­
τρωμένοι.  Είναι  παράδοξο;  Όχι!  Το  λέει  ο  Λόγος  του 
Θεού.  Και  γι’  αυτό  έχει  κύρος.  Όποιος  έχει  μελετήσει  το 
θέμα μόνο από το Λόγο του Θεού, έχει συμφωνήσει από­
λυτα. 
     Παναγιότατε! Τα λόγια της Βίβλου έχουν Φως. Χρειά­
ζονται όμως μάτια να το δουν. Και όποιος αντιληφθεί  το 
Φως αυτό, βλέπει ότι δεν είναι παράδοξο, αλλά θαυμαστό! 
     Η  ιεροσύνη στον Χριστιανό, επαναλαμβάνω, δεν είναι 
πνευματική  ικανότητα,  αλλά  θέση  την  οποία  έχει  στον 
Χριστό. Γιατί ο Χριστιανός ευλογείται με τον Χριστό και 
στον Χριστό. 
     Για να δοξάζεται ο Θεός από όλα τα μέλη της Εκκλησί­
ας Του, έπρεπε να δώσει σε όλους τη δοξασμένη αυτή θέ­
ση. Και την έδωσε. Ας Τον ευχαριστήσουμε, λοιπόν. 
     Είναι  πολύ  λυπηρό  όμως,  ότι  στην  Ορθόδοξη  και  Ρω­
μαιοκαθολική  Εκκλησία,  τα  μέλη  έχουν  χωριστεί  σε  δύο, 
κατά διαφορετικό και εντελώς αντι­Γραφικό τρόπο· στην 
ποιμένουσα  Εκκλησία,  η  οποία  νομίζει  ότι  έχει  στην  πα­
ρακαταθήκη τη Χάρη του Θεού, και στο ποίμνιο, το οποίο 
λαβαίνει μέσω αυτής τη Χάρη (αν τη λαβαίνει). Το πράγ­



167 

 

μα  είναι  αντι­Γραφικό,  αλλά  και  παράλογο.  Είναι  κάτω 
από  την  αποδοκιμασία  του  Θεού.  Σε  κανένα  μέρος  της 
Καινής  Διαθήκης  και  της  Αποστολικής  Εκκλησίας  δεν  υ­
πάρχει μία προνομιούχος τάξη ανθρώπων ιερέων, με την 
εξουσιοδότηση  να  έχει  στη  διάθεσή  της  τη  Χάρη  του 
Θεού, να την δίνει όπου θέλει, και να την αφαιρεί από ό­
ποιον επιθυμεί. Η τάξη αυτή, είναι τάξη αντίχριστη (αντί 
του  Χριστού).  Η  τάξη  αυτή  θέλει  τον  άνθρωπο  δούλο.  Ο 
Χριστός όμως τον θέλει ελεύθερο και δοξασμένο. 
     Ως δούλος και ως σκλάβος πρέπει ο άνθρωπος να πλη­
σιάζει τον ιερέα και τον Δεσπότη, και να προσκυνεί και να 
του  ασπάζεται  το  χέρι,  το  πολλές  φορές  αμαρτωλότερο 
του  αμαρτωλού.  Αλλά  και  πάλι  καλά.  Οι  παπάδες  μας  έ­
χουν το χέρι. Ο αρχηγός της Ρωμαιοκαθολικής Εκκλησίας, 
που  έχει  και  προσφωνείται  με  όλους  τους  ειδωλολατρι­
κούς τίτλους, Πάπας, έχει το πόδι. Σε αυτόν πρέπει να πέ­
σεις  και  δουλοπρεπώς  να  προσκυνήσεις.  Ποιος  είναι  αυ­
τός;  Ο  Πάπας!!!  Ο  άνθρωπος  της  εξουσίας  εκείνης  που 
χρειάστηκαν τα όργια και τα εγκλήματα της “ιεράς εξετά­
σεως” και των “σταυροφοριών” για να θεμελιωθεί η εξου­
σία του. 
     Είναι  ο  αρχηγός  της Εκκλησίας  εκείνης,  κάτω  από  τις 
ευλογίες της οποίας δόθηκε στο Παρίσι με κωδωνοκρου­
σίες  του  Ναού  Σαιν  Ζερμαίν  Λ’  Ωρουά,  το  σύνθημα  της 
σφαγής  την  “Νύχτα  του  Αγίου  Βαρθολομαίου”,  την  24η 
Αυγούστου 1572, κατά την οποία οι βάρβαροι οπαδοί του, 
κατάσφαξαν εκατό χιλιάδες Ευαγγελικούς Χριστιανούς. Η 
δε  σφαγή  έλαβε  τεράστιες  διαστάσεις,  επεκτάθηκε  στις 
πόλεις Μω, Τρουά, Ορλεάνη, Λυών, Μπορντώ, Ρουέν, κ.α. 
Και μόνο την 30η Σεπτεμβρίου, ο Κάρολος εξέδωσε διατα­
γή να σταματήσουν οι φόνοι και οι σφαγές. 
     Μαύρες και σκοτεινές είναι οι σελίδες της ιστορίας για 
τις  εγκληματικές  ευλογίες…  του  Πάπα  κατά  τη  νύχτα  ε­
κείνη. 
     Το πρώτο θύμα των άγριων οπαδών του Πάπα  ήταν ο 
ένδοξος  και  ευσεβής  ναύαρχος  Κολινύ.  Όπως  οι  λυσσα­



168 

 

σμένοι λέοντες της ερήμου, οι σατανοκρατούμενοι οπαδοί 
του  Πάπα,  με  τις  ευλογίες  του,  επιτέθηκαν  εναντίον  του 
Κολινύ, κατά την ώρα του ύπνου του, τον οποίο έσφαξαν 
άγρια πάνω στο κρεβάτι του,  το δε πτώμα του το έριξαν 
στο  δρόμο  από  το  παράθυρο.  Την  κεφαλή  του  θύματος 
την  κράτησαν,  και  την  κάρφωσαν  σε  ένα  ψηλό  κοντάρι. 
Και ο μιαρός Πάπας κάλεσε τότε το λαό να εκδηλώσει την 
ευγνωμοσύνη  του  προς  τον  Θεό  με  λαμπαδηφορίες  και 
λιτανείες.  Μπροστά  από  την  λαμπαδηφορία–λιτανεία, 
ήταν η κεφαλή του ένδοξου και ευσεβή Κολινύ. Στη συνέ­
χεια δε ο μιαρός Πάπας διέταξε να εισέλθουν στο Ναό, με 
τα χέρια βουτηγμένα στο αίμα και με την κεφαλή του Κο­
λινύ πάνω σε ψηλό κοντάρι, να ψάλλουν δοξολογίες, στη 
δόξα της κακουργίας τους και του σατανικού τους έργου. 
     Την  ίδια  τύχη  είχαν  εκατοντάδες  άλλοι  ευσεβείς  άν­
θρωποι από τον ειδωλολατροτιτλοφορούμενο Πάπα, πολ­
λά  χρόνια  πριν,  μεταξύ  των  οποίων  ήταν  και  ο  Ιωάννης 
Ούσιος, Τσέχος θεολόγος, το έτος 1414. 
     Υπό τις ευλογίες του Πάπα συνελήφθη ο  Ιωάννης Ού­
σιος, και αφού τον βασάνισαν για πολλούς μήνες, στο τέ­
λος τον έκαψαν ζωντανό, μπροστά στις πύλες της Πράγας. 
Και κινούμενοι από σατανικό φθόνο οι άγριοι οπαδοί του 
Πάπα, έριξαν τη σκόνη του Ούσιου στον ποταμό Ρήνο, για 
να μην την μαζέψουν οι Τσέχοι πατριώτες του. 
     Αυτά,  αγαπητέ  Γέροντα  και  Οικουμενικέ  Πατριάρχη 
είναι  τα  όργια  του  “αδελφού”  σας  Πάπα.  Όργια  και  ε­
γκλήματα της “ιεράς εξέτασης” και των “σταυροφοριών”, 
για τα οποία ντρέπεται κανείς να διαβάζει, ότι όλα αυτά, 
έγιναν με τις ευλογίες του αρχηγού της Εκκλησίας, Πάπα. 
     Σκοτεινές  και  μαύρες  είναι  οι  σελίδες  της  ιστορίας  γι’ 
αυτά τα σατανικά εγκλήματα και φοβερά όργια του αρχη­
γού της Ρωμαιοκαθολικής Εκκλησίας. 
     Είναι  όμως  ιερατική  Εξουσία  ο  Πάπας.  Και  ο  σκοπός, 
κατ’ αυτόν, αγιάζει τα μέσα. Ποια η διαφορά μεταξύ του 
ανθρώπου  αυτού  από  τους  πολιτικούς  τυράννους;  Η  ε­
ξουσία  του  Ιησού  Χριστού  θεμελιώθηκε  πάνω  στην  αγά­



169 

 

πη. Η ιερατική, όμως, εξουσία του Πάπα θεμελιώθηκε πά­
νω στη νοθεία, στη βία και στο έγκλημα. Υπάρχει ομοιό­
τητα μεταξύ της ιεροσύνης του Ιησού Χριστού και της ιε­
ροσύνης  του  Πάπα;  Ο  Θεός  δεν  επέτρεψε  στον  βασιλιά 
Δαβίδ να οικοδομήσει Ναό στο όνομά Του, επειδή επί των 
ημερών του έγιναν πόλεμοι («καὶ ἔστη Δαυὶδ ἐν μέσῳ τῆς 
ἐκκλησίας καὶ εἶπεν· ἀκούσατέ μου, ἀδελφοί μου καὶ λαός 
μου. ἐμοὶ ἐγένετο ἐπὶ καρδίαν οἰκοδομῆσαι οἶκον ἀναπαύ­
σεως τῆς κιβωτοῦ διαθήκης Κυρίου καὶ στάσιν ποδῶν 
Κυρίου ἡμῶν, καὶ ἡτοίμασα τὰ εἰς τὴν κατασκήνωσιν 
ἐπιτήδεια· καὶ ὁ Θεὸς εἶπεν· οὐκ οἰκοδομήσεις ἐμοὶ οἶκον 
τοῦ ἐπονομάσαι τὸ ὄνομά μου ἐπ᾿ αὐτῷ, ὅτι ἄνθρωπος 
πολεμιστὴς εἶ σὺ καὶ αἷμα ἐξέχεας – Kαι στάθηκε o Δαβίδ 
στο μέσο της εκκλησίας, και είπε: Ακούστε με, αδελφοί 
μου, και λαέ μου. Ήταν στην καρδιά μου να οικοδομήσω 
οίκο ανάπαυσης για την κιβωτό της διαθήκης του Kυρίoυ 
και ένα μέρος για τα πόδια του Κυρίου μας, και ετοίμασα 
τα αναγκαία για την οικοδομή. Αλλά ο Θεός είπε: Δεν θα 
Μου οικοδομήσεις οίκο για να επονομάσω το όνομά Μου 
πάνω σε αυτόν, γιατί άνδρας πολέμου είσαι εσύ, και έχεις 
χύσει αίμα» Α’  Παραλειπομένων  28:3).  Αλλά  η  Παπική­
Ιερατική  Εκκλησία,  πραγματοποιώντας  τα  φοβερότερα 
εγκλήματα των αιώνων, έχει  τον αρχηγό της   ως τον μο­
ναδικό  αντιπρόσωπο  του  Θεού  πάνω  στη  γη,  φέροντας 
τον τίτλο: “Κύριος Θεός ο Πάπας”. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



170 

 

ΕΠΙΣΤΟΛΗ 21η 
 
     Παναγιότατε. 
 

     Την μέσω του Αρχιγραμματέα σας Αρχιμανδρίτη κ. Γα­
βριήλ επιστολή σας από 16/5/64 έλαβα, σε απάντηση την 
οποίας,  σας  απέστειλα  ευχαρίστως  το  από  2/5/63  αντί­
γραφο της προς εσάς επιστολής μου. Επίσης σας απέστει­
λα  δύο  φωτοαντίγραφα,  δείγματα  της  απρεπούς  συμπε­
ριφοράς  της  Αυλής  του  Πατριαρχείου  της  Ιεράς  Πόλεως 
των Ιεροσολύμων, καθώς και αντίγραφο της από 18/1/64 
απαντητικής  προς  τον  Μακαριότατο  Πατριάρχη  Ιεροσο­
λύμων  Βενέδικτο  επιστολής  μου,  στην  οποία  δεν  ευαρε­
στήθηκε να μου απαντήσει. Αντιλαμβάνεται ασφαλώς, ότι 
δεν  υπάρχουν  δικαιολογίες,  που  να  μπορούν  να  εφευρε­
θούν  έστω  και  εκ  των  υστέρων.  Αλλά  η  υψηλή  θέση  του 
Μακαριοτάτου  Ιεροσολύμων,  δυνάμει  της  οποίας  υπερέ­
βη και αυτή τη θέση του Θεού, δοθέντος ότι ο Θεός λέγε­
ται «Μακάριος» (Α’ Τιμ.6:15), όχι “Μακαριότατος”, η υψη­
λή, λέω, αυτή θέση, δεν του επιτρέπει να ταπεινωθεί και 
να  ζητήσει  την  επιβαλλόμενη  συγνώμη  από  τον  ταπεινό 
δούλο  του  Θεού,  Στυλιανό  Χαραλαμπάκη.  Λίγα  περί  της 
ανοίκειας αυτής συμπεριφοράς, έγραψα στην υπ’  αριθμό 
17 επιστολή μου. 
 

Η χαμένη δραχμή 
 

     Η μέσω του Αρχιγραμματέα σας επιστολή με την οποία 
μου γνωρίζετε την απώλεια της δικής μου, μου ενθυμίζει, 
αγαπητέ  Γέροντα,  την  παραβολή  της  χαμένης  δραχμής· 
(«τίς γυνὴ δραχμὰς ἔχουσα δέκα, ἐὰν ἀπολέσῃ δραχμὴν 
μίαν, οὐχὶ ἅπτει λύχνον καὶ σαροῖ τὴν οἰκίαν καὶ ζητεῖ 
ἐπιμελῶς ἕως ὅτου εὕρῃ; καὶ εὑροῦσα συγκαλεῖ τὰς φίλας 
καὶ τὰς γείτονας λέγουσα· συγχάρητέ μοι, ὅτι εὗρον τὴν 
δραχμὴν ἣν ἀπώλεσα – ποια γυναίκα που έχει δέκα δραχ-
μές, αν χάσει μία δραχμή, δεν ανάβει λύχνο και δεν σαρώ-
νει την οικία της και δεν τη ζητά επιμελώς ωσότου τη 



171 

 

βρει; Και όταν τη βρει, συγκαλεί τις φίλες και τις γειτό-
νισσες λέγοντας: “Χαρείτε μαζί μου, γιατί βρήκα τη δραχ-
μή που έχασα”» Λκ.15:8­10). Κατά την αφήγηση του Ευαγ­
γελιστή  Λουκά,  ήταν  μία  γυναίκα,  η  οποία  είχε  δέκα 
δραχμές,  αλλά  έχασε  τη  μία.  Λυπημένη  για  την  απώλεια 
της μίας δραχμής, ερεύνησε και τη βρήκε. Πώς όμως έχα­
σε  τη  δραχμή;  Ασφαλώς  από  την  ανοικοκυρωσύνη  της. 
Και αφού την έχασε, τότε γνώρισε την αξία της. 
     Σχολιάζοντας  και  παραλληλίζοντας  τη  χαμένη  από  α­
νοικοκυρωσύνη δραχμή, με τη χαμένη (;)… επιστολή μου, 
ερχόμαστε ακριβώς στη θέση της παραβολής. Κατ’ αρχή, 
θεωρώ αναγκαίο να σας υπενθυμίσω ότι την εν λόγω επι­
στολή μου, σας απέστειλα συστημένη, με την υπ’ αριθμό 
18424  απόδειξη  του  Κεντρικού  Ταχυδρομείου  Πειραιώς. 
Συνεπώς,  η  επιστολή  περιήλθε  ασφαλώς  στα  χέρια  σας. 
Αλλά και εκτός τούτου, την επιστολή δημοσίευσα στο υπ’ 
αριθμό 31 όργανό μου “Πνευματικοί Αντίλαλοι”, το οποίο 
ανελλιπώς σάς αποστέλλω και έτσι έχετε λάβει γνώση του 
περιεχομένου.  Αλλά,  τέλος  πάντων,  απωλέστηκε  η  επι­
στολή,  όπως  η  δραχμή  της  παραβολής.  Πέρασε  ακριβώς 
ένα  έτος  από  τότε.  Η  συνέχιση  του  θέματος  “ΒΑΣΙΛΕΙΟ 
ΙΕΡΑΤΕΥΜΑ”, το οποίο πραγματεύομαι στο Δελτίο μου και 
οι αλλεπάλληλες προκλήσεις μου προς εσάς,  ίσως θα σας 
δημιούργησαν ανησυχίες. Δεν έχω όμως καμία βεβαιότη­
τα ακόμα. Γι’ αυτό και δεν προχωρώ. Θα ήθελα όμως να 
τονίσω τη σημασία που δώσατε στη χαμένη (;)… επιστολή 
μου  και  έπειτα  από  ένα  έτος  ερευνήσατε  το  Αρχείο  σας 
προς  ανεύρεση.  Ήρθατε,  λοιπόν,  ακριβώς  στη  θέση  της 
γυναίκας τής παραβολής για τη χαμένη δραχμή. 
     Η Ευαγγελική αφήγηση αναφέρει, ότι ήταν δέκα συνο­
λικά οι δραχμές της παραβολής. Με την απώλεια όμως της 
μίας η σειρά των δέκα δεν ήταν πλήρης, ήταν ελλιπής. Και 
εφόσον  η  χαμένη  δραχμή,  ήταν  μία  από  την  σειρά  των 
δέκα, είχε ειδική αξία. Γιατί ίσως η χαμένη δραχμή να  ή­
ταν ραμμένη σε γαμήλιο κάλυμμα της κεφαλής, όπως συ­
νήθιζαν  την  εποχή  εκείνη,  και  να  αποτελούσε  μέρος  της 



172 

 

προίκας.  Η  δραχμή  λοιπόν  ήταν  αναντικατάστατη.  Είχε 
ειδική αξία. 
     Η απουσία αυτής της χαμένης δραχμής από το γαμήλιο 
κάλυμμα, θα έγειρε υπόνοιες για την αρετή της νυμφευό­
μενης γυναίκας. 
     Ήταν και η επιστολή μου προς Εσάς, μία από τη σειρά 
εκείνων, οι οποίες κατά καιρούς διατύπωσαν την ανάγκη 
της  ύψωσης  της  σημαίας  της  Αλήθειας  του  Ευαγγελίου. 
Όχι  μόνο  αυτό,  αλλά  η  επιστολή  αυτή  προερχόταν  από 
πρώην κληρικό,  ιερωμένο, ο  οποίος αποσχηματίστηκε με 
φλογερό ζήλο και αγάπη για την Αλήθεια του Ευαγγελίου, 
για να κηρύξει και να διεκδικήσει τη Δόξα της Εκκλησίας, 
την οποία καλύπτουν τα “παπαδικά τερτίπια”. Συνεπώς, η 
επιστολή μου είχε ειδική σημασία, γιατί ήταν μία από τη 
σειρά εκείνων, που διατύπωσαν και διεκδίκησαν την ορθή 
τοποθέτηση της Αλήθειας του Λόγου του Θεού. Και εφό­
σον  η  επιστολή  μου  εκείνη  ήταν  γραμμένη  με  όλο  το 
πνεύμα της αγάπης, πρέπει να θεωρηθεί ως ραμμένη στο 
γαμήλιο  κάλυμμα  της  κεφαλής  σας,  δηλαδή,  της  ένωσής 
σας με τον Νυμφίο Χριστό, και συνεπώς αποτελούσε μέ­
ρος  της  πνευματικής  σας  προίκας.  Λόγω  δε  της  σχέσης 
μου με τους άλλους, και της προέλευσής της, η επιστολή 
μου ήταν αναντικατάστατη.  Είχε  ειδική  αξία. Η  απουσία 
της  όμως  από  το  γαμήλιο  κάλυμμα  της  αγάπης  του  Χρι­
στού,  εγείρει  υπόνοιες  για  την  αγάπη  σας,  αλλά  και  για 
όσα αναλάβατε να προστατεύσετε και να διαφυλάξετε. 
     Ίσως  επίσης  η  εν  λόγω  σειρά  των  δέκα  δραχμών  της 
παραβολής  να  ήταν  οικογενειακό  κειμήλιο  και  η  χαμένη 
δραχμή θα ήταν ειδικά πολύτιμη και κάθε μία από αυτές 
θα ήταν ειδικής αξίας. 
     Κατά τον ίδιο ακριβώς τρόπο και η επιστολή μου εκεί­
νη, λόγω της έκθεσής της και της βάσης της στο Λόγο του 
Θεού,  ήταν  για  εσάς  ένα  οικογενειακό  κειμήλιο  και  επο­
μένως ήταν ειδικά πολύτιμη και είχε ειδική αξία. Ως γνω­
στό, το οικογενειακό για όλους μας κειμήλιο, είναι ο Καρ­
πός  του  Πνεύματος  στον  οποίο  πρωτεύουσα  θέση  έχει  η 



173 

 

αγάπη:  «ἀγάπη, χαρά, εἰρήνη, μακροθυμία, χρηστότης, 
ἀγαθωσύνη, πίστις, πρᾳότης, ἐγκράτεια» (Γαλ.5:22­23). 
     Η  σειρά  των  αρετών  του  κειμηλίου  τούτου,  εννέα  τον 
αριθμό και ένας ο άνθρωπος που την έχει δέκα, είναι ειδι­
κά  πολύτιμη.  Και  λόγω της  θέσης  της  με  τις  άλλες,  κάθε 
μία είναι αναντικατάστατη. 
     Πού  είναι  όμως  η  εκδήλωση  των  αρετών  αυτών  του 
Καρπού  του  Πνεύματος,  όταν  στη  φωνή  του  “βοώντος” 
την Αλήθεια δεν δίνεται σημασία; 
     Ίσως,  κάποιος  να  είχε  εμπιστευτεί  στη  γυναίκα  αυτή 
τις δέκα δραχμές. Και ήταν υπεύθυνη για όλες. 
     Η Ορθόδοξη Εκκλησία εμπιστεύτηκε και σε εσάς τους 
κανόνες και τα Δόγματά της, να τα διαφυλάξετε. Και είστε 
υπεύθυνος για όλα. Τι κάνατε όμως για να προστατέψετε 
την  Εκκλησία  από  τα  ξένα  και  παράξενα  στοιχεία  τα  ο­
ποία  εισχώρησαν  μέσω  των  αιώνων  και  από  τη  δήθεν 
θαυματουργική  δύναμη  των  εικόνων,  την  οποία  όπως  α­
ναφέρω στην εν λόγω επιστολή μου, από 2/5/63,  ιστορι­
κοί και θεολόγοι ονομάζουν “ειδωλολατρία”, ο δε πεφωτι­
σμένος από το Λόγο του Θεού Οικουμενικός Πατριάρχης 
Κύριλλος  Λούκαρις,  ονομάζει  την  εν  γένει  προσκύνηση 
των εικόνων “ολέθρια πλάνη;” 
     Τέλος  πάντων,  βρέθηκε  η  χαμένη  (;)…  επιστολή  μου. 
Μήπως  όμως  χαρήκατε,  όπως  η  γυναίκα  της  παραβολής 
για τις αλλεπάλληλες προς εσάς επιστολές μου, τις οποίες 
ανελλιπώς και κάθε μήνα σας αποστέλλω; Δεν πιστεύω! 
 

Η “ειδική ιεροσύνη”  

αποστέρησε προνόμια στους Χριστιανούς 
 

     Αγαπητέ μου αδελφέ, «Στώμεν καλώς». Όπως τη χαμέ­
νη  δραχμή  και  τη  χαμένη  επιστολή  μου,  κατά  τον  ίδιο 
τρόπο  μάς  βρήκε  ο  Θεό  με  τον  Απεσταλμένο  Του  Ιησού 
Χριστό,  μέσω  του  Οποίου  μάς  έδωσε  την  άφεση  των  α­
μαρτιών μας και χωρίς καμία απολύτως μεσολάβηση άλ­
λου ιερέα ανθρώπου, μας έδωσε το Πνεύμα Του, μας έκα­



174 

 

νε Ναό δικό Του  («Οὐκ οἴδατε ὅτι ναὸς Θεοῦ ἐστε καὶ τὸ 
Πνεῦμα τοῦ Θεοῦ οἰκεῖ ἐν ὑμῖν; – Δεν ξέρετε ότι ναός Θεού 
είστε, και το Πνεύμα του Θεού κατοικεί μέσα σας;» Α’ 
Κορ.3:16), μας κατέστησε ιερείς και βασιλείς, για να ιερα­
τεύουμε  στο  Ναό  αυτό,  το  σώμα  μας  και  την  ψυχή  μας, 
και  να  συμβασιλεύσουμε  με  τον  Σωτήρα  μας  Ιησού  Χρι­
στό.  Είναι  παράδοξο;  Όχι!  Είναι  θαυμαστό!  Δοξάζουμε 
και  μεγαλύνουμε  το  Πανάγιο  Όνομα  του  Πατέρα  μας 
Θεού  για  τα  ένδοξα  σχέδιά  Του  και  για  τα  προνόμια,  τα 
οποία δίνει στον πεσμένο άνθρωπο. 
     Ο άνθρωπος που έχει αυτή την επίγνωση στη ζωή του, 
γνωρίζει  την  αξία  και  την  αποτελεσματικότητα  της  ιερο­
σύνης  του απέναντι  στον  Θεό.  Γνωρίζει  ότι  ήταν  μία  χα­
μένη  δραχμή  και  μία  χαμένη  επιστολή,  αλλά  ο  Θεός  τον 
αναζήτησε και τον βρήκε, με τον Απεσταλμένο Του Ιησού 
Χριστό, και τον έκανε “επιστολή γνωστή και διαβασμένη 
από  όλους  τους  ανθρώπους”.  Αυτός  ήρθε  στον  κόσμο  με 
ένα  μοναδικό  ιδεώδες  και  ιδανικό:  «ἦλθε γὰρ ὁ υἱὸς τοῦ 
ἀνθρώπου ζητῆσαι καὶ σῶσαι τὸ ἀπολωλός – Γιατί ο Υιός 
του ανθρώπου ήρθε να ζητήσει και να σώσει το χαμένο» 
(Λκ. 19:10). Το βρήκε λοιπόν και ως ο μοναδικός Αρχιερέ­
ας,  θύτης  και  θύμα,  το  έσωσε.  Το  σωσμένο  λοιπόν  αυτό 
πρόβατο,  το άφησε  πάλι  σε άλλους  ιερείς,  να  επαναλαμ­
βάνουν τη θυσία Του και να προσπαθούν να το σώσουν; 
Όχι,  ασφαλώς.  Αυτός  ο  Μέγας  Λυτρωτής  που  το  έσωσε, 
του έδωσε και τα μέσα για να μπορεί να φτάνει μέχρι την 
παρουσία Του, ως ιερέας, «ἀνενέγκαι πνευματικὰς θυσίας 
– για να προσφέρετε πνευματικές θυσίες» (Α’  Πετρ.2:5), 
και  «ἵνα λάβωμεν ἔλεον καὶ χάριν εὕρωμεν εἰς εὔκαιρον 
βοήθειαν – για να λάβουμε έλεος και να βρούμε χάρη για 
βοήθεια στον κατάλληλο καιρό» (Εβρ.4:16), χωρίς να έχει 
την ανάγκη μεσολάβησης “ειδικών ιερέων”. 
     Και τα μέσα αυτά δεν είναι άλλα από τα μέσα της ιερο­
σύνης. Είναι  ιερέας ο λυτρωμένος άνθρωπος! Και μπορεί 
να ζει και  να ενεργεί, να πράττει και να συμπεριφέρεται 
ως  ιερέας  και  ως  Ναός  στον  οποίο  ο  ίδιος  λειτουργεί.  Η 



175 

 

επίγνωση αυτής της ιεροσύνης αφυπνίζει στην καρδιά του 
λυτρωμένου  ανθρώπου  ζωηρά  τα  αισθήματα  της  ευγνω­
μοσύνης  προς  τον  Λυτρωτή  του,  ο  Οποίος,  όχι  μόνο  τον 
βρήκε, αλλά και τον έσωσε. Όχι μόνο του έδωσε τα μέσα 
να φτάσει μέχρι την Παρουσία Του, χωρίς τη μεσολάβηση 
άλλου προσώπου, αλλά στο Πρόσωπο Εκείνου να έχει τη 
βεβαιότητα,  ο  λυτρωμένος,  ότι  μένει  και  παραβρίσκεται 
στην Παρουσία του Θεού, σύμφωνα με το χαρακτήρα και 
τις απαιτήσεις της υψηλής και άγιας αυτής θέσης της  ιε­
ροσύνης του. Όλα αυτά πείθουν τον μελετητή του Λόγου 
του Θεού, ότι δεν πρέπει ποτέ να επηρεάζεται από καμία 
άλλη τάξη ή διάταξη, τελετή ή μυσταγωγία, όσο ωραία και 
σεβαστή  και  αν  φαίνεται,  και  όσο  και  αν  έχει  υποστηρι­
χτεί  από  χιλιάδες  ανθρώπους.  Γιατί,  εφόσον  δεν  θα  έχει 
ως  βάση  το  Λόγο  του  Θεού  και  μόνο  αυτόν, θα αποτελεί 
μία  πλάνη  και  μία  παγίδα  ολέθρου,  μία  καταστροφή  και 
ένα  βάραθρο  Καιάδα,  έναν  τάφο  και  έναν  πυρακτωμένο 
πυρσό. Συνεπώς, δεν υπάρχει “ειδική ιεροσύνη”, αλλά γε­
νική. Αυτή είναι η  ΑΛΗΘΕΙΑ. Όποιος έχει καρδιά ειλικρι­
νής πίστης την δέχεται, αλλά όποιος έχει στομάχι συμφέ­
ροντος την απορρίπτει. 
     Η  “Ειδική  Ιεροσύνη”  είναι  μία  άγνωστη  περιοχή  στη 
Χριστιανική Οικονομία και αντίθετη με το πνεύμα και τις 
αρχές της. 
     Αν ήταν απαραίτητη η “ειδική ιεροσύνη” θα έκανε σο­
βαρότατο  λόγο  η  Αγία  Γραφή.  Δεν  λέει  όμως  απολύτως 
τίποτε, όπως σαφώς έχω επιδείξει στις προηγούμενες επι­
στολές μου. 
     Και αν ήταν απαραίτητη, αυτό θα σήμαινε ασφαλώς ότι 
η σωτηρία, η απολύτρωση, δεν είναι ένα τετελεσμένο γε­
γονός. Η Αγία Γραφή όμως στεντόρεια διακηρύττει ότι η 
απολύτρωση  είναι  τετελεσμένο  γεγονός,  και  δεν  έχουμε 
πλέον  ανάγκη  άλλων  ιερέων  να  επαναλαμβάνουν  τις  θυ­
σίες, τις λειτουργίες και τις προσφορές. Γιατί: Ερχόμενος 
«ο Χριστὸς δὲ παραγενόμενος ἀρχιερεὺς τῶν μελλόντων 
ἀγαθῶν… τετελείωκεν εἰς τὸ διηνεκὲς τοὺς ἁγιαζομένους – 



176 

 

ο Χριστός ως Αρχιερέας των μελλοντικών αγαθών… έχει 
τελειοποιήσει για πάντα αυτούς που αγιάζονται» (Εβρ. 
9:11­12, 10:14). Η πληροφορία αυτή αποκαθιστά πλήρως το 
θέμα  της  γενικής  ιεροσύνης  προς  όλους  και  απορρίπτει 
την  “ειδική”  ως  ασύστατη  και  αντι­Γραφική.  Είναι  πολύ 
λυπηρό  το  σύστημα  της  “ειδικής  ιεροσύνης”,  γιατί  απο­
στέρησε από τα τέκνα του Θεού τα προνόμια τους, τα το­
ποθέτησε σε απόσταση από τον Θεό, υπό κατάσταση δου­
λείας,  υπό  σαρκικό  πνεύμα.  Έτσι  λοιπόν  έμαθαν  οι  άν­
θρωποι  να  εγκαθιστούν  έναν  όμοιό  τους  ιερέα,  για  να 
πλησιάζει αυτός, αντί για εκείνους, τον Θεό, να μεσιτεύει 
και να ιερουργεί, να προσφέρει θυσίες και να αφαιρεί α­
μαρτίες. Και με τον τρόπο αυτό, μπολιάζονται τα Χριστια­
νικά κλαδιά, από το νεκρό Ιουδαϊκό κορμό. 
     Πώς θα μπορεί ο άνθρωπος να δείχνει την ευγνωμοσύ­
νη  του  προς  τον  Χριστό,  ο  Οποίος  τον  εξαγόρασε  με  το 
Αίμα  Του,  όταν  δεν  Τον  λατρεύσει,  ως  ιερέας,  και  όταν 
δεν αισθάνεται ότι είναι ιερέας; 
     Η πνευματική λατρεία, την οποία θέλει ο Θεός να Του 
προσφέρουμε  ως  ιερείς,  είναι  κατάφορτη  από  ευλογίες. 
Όμως, η παπαδική ιεροσύνη εμποδίζει τις ευλογίες αυτές, 
γιατί δεν αφήνει τον άνθρωπο να χρησιμοποιήσει τον Θεό 
στη  ζωή  του.  Για  το  λόγο  ακριβώς  αυτόν,  ο  άνθρωπος  ο 
οποίος  είναι  υπό  την  σκέπη  και  εξουσία  της  παπαδικής 
ιεροσύνης,  δεν  ζει  ως  ευγνώμων  στον  Λυτρωτή  του.  Τον 
επικαλείται  μόνο  στην  ανάγκη  του.  Δεν  Τον  λατρεύει  με 
την  «λογικὴν λατρείαν» (Ρωμ.12:1)  της  υποδείξεώς  Του. 
Δεν γνωρίζει ότι ο Χριστός τον έσωσε για να Τον υπηρετεί 
και  να  γίνει  “συνεργός” Του.  Δεν  γνωρίζει  την  αποστολή 
του  ως  Χριστιανός,  «Ὑμεῖς γένος ἐκλεκτόν, βασίλειον 
ἱεράτευμα, ἔθνος ἅγιον, λαὸς εἰς περιποίησιν, ὅπως τὰς 
ἀρετὰς ἐξαγγείλητε τοῦ ἐκ σκότους ὑμᾶς καλέσαντος εἰς τὸ 
θαυμαστὸν αὐτοῦ φῶς – Εσείς είστε γένος εκλεκτό, βασι-
λικό ιερατείο, έθνος άγιο, λαός για ιδιοκτησία του Θεού, 
για να εξαγγείλετε τις αρετές Εκείνου που σας κάλεσε από 



177 

 

το σκότος στο θαυμαστό Του φως» (Α’ Πετρ.2:9), αλλά μό­
νο ως ανθρώπου ζώου. “Ας φάμε και ας πιούμε, γιατί αύ­
ριο  θα  πεθάνουμε”.  Δεν  γνωρίζει  ότι  ο  Χριστός  έχυσε  το 
Αίμα Του γι’ αυτόν, για να τον έχει τελείως δικό Του. Δεν 
γνωρίζει ότι η κεφαλή του πρέπει να σκέφτεται  Εκείνον, 
που γι’ αυτόν φόρεσε στη δική Του κεφαλή αγκάθινο στε­
φάνι. Δεν γνωρίζει ότι τα χέρια του πρέπει να δουλεύουν 
για Εκείνον, που γι’ αυτόν δέχτηκε να καρφωθούν τα δικά 
Του  χέρια  πάνω  στο  Σταυρό.  Δεν  γνωρίζει  ότι  τα  πόδια 
του πρέπει να βαδίζουν πάνω στα ίχνη του Χριστού («εἰς 
τοῦτο γὰρ ἐκλήθητε, ὅτι καὶ Χριστὸς ἔπαθεν ὑπὲρ ὑμῶν, 
ὑμῖν ὑπολιμπάνων ὑπογραμμὸν ἵνα ἐπακολουθήσητε τοῖς 
ἴχνεσιν αὐτοῦ – Γιατί σ’ αυτό κληθήκατε, επειδή και ο 
Χριστός έπαθε για χάρη σας, αφήνοντας πίσω Του υπό-
δειγμα σ’ εσάς, για να ακολουθήσετε πάνω στα ίχνη Αυ-
τού» Α’ Πετρ.2:21), να τρέχουν «κατὰ σκοπὸν διώκω ἐπὶ τὸ 
βραβεῖον τῆς ἄνω κλήσεως τοῦ Θεοῦ ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ – με 
σκοπό το βραβείο της άνω κλήσης του Θεού στον Χριστό 
Ιησού» (Φιλιπ.3:14), να βαδίζουν και να εκτελούν τις εντο­
λές Εκείνου, που γι’ αυτόν τρυπήθηκαν τα πόδια Του στο 
Σταυρό. Δεν γνωρίζει ότι το σώμα του είναι «ναὸς Θεοῦ – 
ναός του Θεού» (Α’ Κορ.3:16), και ότι αυτός και μόνο μπο­
ρεί  να  ιερουργεί  ως  ιερέας  στο  σώμα  του  και  την  ψυχή 
του. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



178 

 

ΕΠΙΣΤΟΛΗ 22η 
 
     Παναγιότατε. 
 

     Στην  προηγούμενη  επιστολή  μου,  μεταξύ  των  άλλων, 
και προς το τέλος, τόνισα ορισμένα σημεία, τα οποία πρέ­
πει να γνωρίζει, καθένας που φέρει το όνομα του Χριστι­
ανού, ως οπαδός του Ιησούς Χριστού, και τα οποία δυστυ­
χώς αγνοούνται από τους Ορθοδόξους. Τι γνωρίζουν λοι­
πόν;  Ότι  για  όλα  αυτά  φροντίζει  ο  παπάς.  Αυτός  με  την 
“ιεροσύνη” του, την οποία χρησιμοποιεί κατά τελείως μα­
γικό τρόπο, θα τον εξιλεώσει ενώπιον του Θεού. 
     Οι όροι της σωτηρίας, θα απαντήσετε  ίσως,  “μετάνοια 
και  πίστη”,  είναι  σαφείς  στην  Ορθόδοξη  Εκκλησία.  Σύμ­
φωνοι! Οι όροι αυτοί φανερώνουν ότι ο άνθρωπος μπορεί 
να σωθεί με τη μετάνοια και την πίστη, δίχως τη μεσολά­
βηση ιερέων. Οι ιερείς, λοιπόν, τι θέση έχουν; 
     Είναι αναμφισβήτητο γεγονός, ότι η “ειδική ιεροσύνη” 
πλήττει  τα  θεμέλια  του  Χριστιανισμού  και  ασφαλώς  θα 
επισύρει τις φοβερότερες κρίσεις του Ζωντανού Θεού. 
 

Η “ειδική ιεροσύνη” εμποδίζει  

τη χρησιμοποίηση του Θεού από τον άνθρωπο 
 

     Επανέρχομαι στο σημείο, ότι όπου υπάρχει η “παπαδι­
κή ιεροσύνη”, οι άνθρωποι δεν γνωρίζουν να χρησιμοποι­
ούν τον Θεό στη ζωή τους, και γι’ αυτό βρίσκονται σε στα­
σιμότητα και δυστυχία. 
     Το  γεγονός  αυτό  μου  θυμίζει  την  παπαδοκρατούμενη 
χώρα του Μεξικού. Η χώρα αυτή συνορεύει με την πλου­
σιότατη  περιοχή  της  Καλιφόρνιας.  Το  Μεξικό  όμως  έχει 
τέτοια φτώχεια, που είναι δύσκολο να περιγραφεί. Συνέ­
πεσε  να  επισκεφτώ  και  τις  δύο  χώρες,  Καλιφόρνια  και 
Μεξικό  και  έχω  ιδίαν  αντίληψη  των  πραγμάτων.  Οι  δύο 
αυτές  χώρες  διαφέρουν,  όσο  διαφέρει  ο  Ήλιος  από  το 
σκοτάδι. Και αυτό δεν είναι υπερβολή. Είναι αφάνταστη η 



179 

 

φτώχεια που μαστίζει τη χώρα του Μεξικού. Βλέποντας τη 
θλιβερή κατάσταση του Μεξικού, σκέφτηκα: Στην Ελλάδα 
δεν  υπάρχουν  φτωχοί,  υπάρχουν  μόνο  πλούσιοι.  Ο  κακό 
και  εκεί  πιθανόν  να  οφείλεται  στο  ότι  οι  άνθρωποι  δεν 
γνωρίζουν  να  χρησιμοποιούν  τον  Θεό  στη  ζωή  τους,  και 
συνεπώς  ο  Θεός  δεν  έχει  λάβει  θέση. Γιατί,  άραγε;  Γιατί 
και εκεί υπάρχει ο παπάς με την ιεροσύνη του, μέσω της 
οποίας και κατά τέλειο μαγικό τρόπο τελεί τις μαγικές του 
πράξεις για τις ανάγκες των δύστυχων ανθρώπων και δεν 
αφήνει  τον  άνθρωπο  να  χρησιμοποιεί  τον  Θεό  στη  ζωή 
του, ο δε Θεός δεν έχει λάβει θέση, γιατί οι  ιερείς Τον  ε­
μποδίζουν. 
     Από  τον  Θεό  όμως  τι  ειπώθηκε:  «ἐὰν ἐντραπῇ ὁ λαός 
μου ἐφ’ οὓς ἐπικέκληται τὸ ὄνομά μου ἐπ’ αὐτούς, καὶ προ-
σεύξωνται καὶ ζητήσωσι τὸ πρόσωπόν μου καὶ ἀποστρέ­
ψωσιν ἀπὸ τῶν ὁδῶν αὐτῶν τῶν πονηρῶν, καὶ ἐγὼ εἰσα-
κούσομαι ἐκ τοῦ οὐρανοῦ καὶ ἵλεως ἔσομαι ταῖς ἁμαρτίαις 
αὐτῶν καὶ ἰάσομαι τὴν γῆν αὐτῶν – αν μετανοήσει ο λαός 
Μου, πάνω στους οποίους ονομάστηκε το όνομά Μου, και 
προσευχηθούν και εκζητήσουν το πρόσωπό Μου και επι-
στρέψουν από τις οδούς τους τις πονηρές, τότε Εγώ θα 
εισακούσω από τον ουρανό και θα είμαι ελεήμονας στις 
αμαρτίες τους και θα θεραπεύσω τη γη τους» (Β’ Παραλει­
πομένων 7:14). 
     Επιχειρούν όμως ένα άλλο έργο οι “ιερείς”. Συγκεντρώ­
νουν  το  χρυσό  από  τους  φτωχούς  και  τον  στέλνουν  στη 
Ρώμη για να κάνει ο ειδωλολατροτιτλοφορούμενος Πάπας 
τα κοσμήματα, που του χρειάζονται στα ενδύματά του και 
για να είναι  “επ’  έξω κούκλα κι από μέσα πανούκλα”.  Ε­
παναστάτησε η ψυχή μου όταν αντίκρισα τους πλούσιους 
ναούς  και  τους  υποκριτές  ιερείς  με  την  επιτηδευμένη 
ντροπαλότητα  και  σεμνοτυφία  ζωγραφισμένη  στο  πρό­
σωπο και την αθλιοτάτη κατάσταση του ποιμνίου τους. Οι 
άνθρωποι άπλυτοι, κακομοίρηδες, τα δε σπίτια τους είναι 
κατά  πολύ  χειρότερα  και  από  τα χειρότερα  κοτέτσια  της 
Ελλάδος, αν και η χώρα μας θεωρείται πολύ φτωχή. Δη­



180 

 

λαδή, ούτε πολιτισμό δεν μπορούν να μεταδώσουν οι πα­
πάδες  από  την  παποκρατούμενη  Ρώμη.  Μα  μήπως  δεν 
παρατηρείται αυτό και στην Ελλάδα; “Παπάδες και εκεί, 
παπάδες και εδώ”. 
     Είναι  γεγονός  λοιπόν,  ότι  οι  άνθρωποι  δεν  γνωρίζουν 
να  χρησιμοποιούν  τον  Θεό  στη  ζωή  τους,  γιατί  δεν  τους 
αφήνει ο ιερέας. 
     Ο  Χριστιανός  είναι  άνθρωπος  πολιτισμένος,  σοβαρός, 
σοφός  στους  τρόπους  συμπεριφοράς  και  καθαρός,  “νοι­
κοκύρης”. Ο Χριστιανός που γνωρίζει  το Λόγο του Θεού, 
έχει  μάθει  από  εκεί  και  πολιτισμό  και  σοβαρότητα  και 
σοφία  και  τρόπους  καλής  συμπεριφοράς  και  καθαριότη­
τα. Όχι όπως συμβαίνει στο Άγιο Όρος, όπου οι “απόστο­
λοι του σκότους”, οι καλόγεροι, έχουν τη ρυπαρότητα ως 
αγιαστικό στοιχείο και την ονομάζουν “αγία λίγδα”. 
     Σοβαρό επίσης παράδειγμα, αγαπητέ Γέροντα, αποτε­
λούν και οι χώρες εκείνες, που βρίσκονται υπό την πνευ­
ματική σας  ιερατική κηδεμονία και οι οποίες απορροφή­
θηκαν από το τέρας του υλισμού και του μασονισμού. Δεν 
σας  απασχόλησε  ποτέ  το  θέμα  αυτό;  Η  απάντηση  είναι, 
ότι  η  παπαδική  “ιεροσύνη”  δεν  αφήνει  τον  άνθρωπο  να 
χρησιμοποιεί  τον  Θεό  στη  ζωή  του.  Και  ο  άνθρωπος  δεν 
γνωρίζει  πράγματι  να  Τον  χρησιμοποιεί  και  γι’  αυτό  ο 
Θεός δεν έλαβε θέση στη ζωή του ανθρώπου. Κατευθύνε­
ται από τις εμπνεύσεις αυτού που αντιπράττει στο θέλημα 
του Θεού, τον Σατανά. 
     Γιατί δεν κατόρθωσε η παπαδική “ιεροσύνη”, η οποία, 
κατά  την  Ορθόδοξη  Δογματική  άποψη,  έχει  στη διάθεσή 
της τη Χάρη, τα Μυστήρια και την Εξουσία του Θεού, να 
συγκρατήσει  τους  πιστούς  της  από  το  αβυσσαλέο  χάσμα 
και  τη  λαβυρινθοδαιδαλώδη  κατάσταση  στην  οποία  έπε­
σαν; Μήπως, Παναγιότατε, δεν έχετε τίποτε απ’ όλα αυτά, 
αλλά  μόνο  καταστρατηγείτε  τα  Ιερά  Υπουργήματα,  που 
ανήκουν μόνο στον Υιό του Θεού; Όλα αυτά με κάνουν να 
δεχτώ και να δικαιολογήσω τον Μητροπολίτη Κρήτης, κ. 
Τιμόθεο  Παπουτσάκη,  ο  οποίος  δημοσίευσε  την  11/5/64 



181 

 

στην  εφημερίδα  “Έθνος”  ένα  αποκαλυπτικό  άρθρο  της 
κατάστασης  του  Ορθοδόξου  κλήρου,  στο  οποίο  μεταξύ 
άλλων γράφει ότι «ποιμαίνετε τον αέρα». Διαφωνείται; 
     Έχει  απόλυτο  δίκαιο  ο  ανωτέρω  Μητροπολίτης  να  α­
ναφέρει ότι ποιμαίνετε τον αέρα, γιατί η Εκκλησία έχασε 
την Αποστολικότητά της και ακολουθεί μία Καλογεροκα­
κοδοξία. Έχασε τελείως την Αποστολική γραμμή και ακο­
λουθεί ό,τι οι αιώνες επισώρευσαν στη ζωή της. Το  ιερα­
τείο δεν εμπνέεται από ανώτερα ιδανικά και υψηλά ιδεώ­
δη.  Εμπνέεται  από  ένα μισαλλόδοξο  και  σατανικό  φανα­
τικό πνεύμα. Ως παράδειγμα, σας λέω τα ακόλουθα: 
     Συνέπεσε κατά την περιοδεία μου στην Καλιφόρνια και 
στο Μεξικό, καθώς και στην Αριζόνα των  Η.Π.Α. να γνω­
ρίσω  στο  Σαν  Μπερναντίνο  Καλιφόρνιας  τον  Ορθόδοξο 
ιερέα  κ.  Λ.  Πάτση.  Η  πρώτη  εικόνα  με  βοήθησε  να  τον 
χαρακτηρίσω  αμέσως.  Καπνίζοντας  ένα  τεράστιο  πούρο, 
έδινε  την  εικόνα  του  κοσμικού  ανθρώπου,  χωρίς  καμία 
πνευματικότητα.  Τον  παρακάλεσα  να  μου  δανείσει  για 
λίγο τη γραφομηχανή του. Στην αρχή δεν είχε αντίρρηση. 
Είχε  όμως  μια  παράλογη  απαίτηση.  «Θα  σας  δώσω  τη 
γραφομηχανή, αλλά θα μου πείτε τι θα γράψετε», μου λέ­
ει. Στη διαμαρτυρία μου ότι αυτό λέγεται λογοκρισία και 
μάλιστα από ανθρώπους και προς ανθρώπους, που καθό­
λου  δεν  αρμόζει,  μου  απάντησε:  «Μα  πρέπει  να  ξέρω  τι 
θα γράψετε, γιατί εσείς ίσως θα θέλατε να κάνετε προση­
λυτισμό  στην  πατρίδα,  και  έχω  εντολή  από  την  Αρχιεπι­
σκοπή να μην κάνω καμία ευκολία στους Προτεστάντες». 
(Με συνόδευε ένας γνωστός του, Ευαγγελικός). 
     Τον ρώτησα αν γνωρίζει αν σε φιλελεύθερες χώρες και 
πολιτισμένες  θεωρείται  αδίκημα  ο  προσηλυτισμός  και  τι 
εννοεί με τη λέξη. Θεώρησε την ερώτησή μου “φιλοσοφία” 
και  στην  απάντησή  μου  ότι  δεν  είναι  φιλοσοφία  το  να 
γνωρίζει κάποιος τη σημασία λέξεως, την οποία χρησιμο­
ποιεί υποστηρίζοντας τις απόψεις του, ντράπηκε ο φίλος 
μας, άλλαξε χρώμα σαν τον χαμαιλέοντα και συνέχισε την 
πυρπόληση του πούρου του. 



182 

 

     Και  άλλο  περιστατικό  από  την  περιοδεία  μου,  για  την 
ιστορία: 
     Μετά από λίγες ημέρες δέχθηκα δολοφονική απόπειρα 
κατά της ζωής μου, αλλά ο Κύριος με φύλαξε. Δεν ανακα­
λύφτηκαν οι δράστες ή ο δράστης. Έμειναν άγνωστοι και 
η υπόθεση παραπέμφθηκε για την ημέρα της κρίσεως από 
τον Παντοδύναμο Θεό. Είθε ο Κύριος να συγχωρήσει τον 
δράστη. 
     Ήθελα  να  σας  ρωτήσω,  Παναγιότατε:  Η  εντολή  αυτή 
του Αρχιεπισκόπου Αμερικής κ. Ιακώβου προς τους ιερείς 
του,  να  μην  κάνουν  ευκολίες  στους  Ευαγγελικούς,  είναι 
πολιτισμένη,  Χριστιανική,  είναι  εντολή  που  πηγάζει  από 
το  πνεύμα  του  Ευαγγελίου,  ή  από  ένα  σατανικό  πνεύμα 
φατριασμού  και  μισαλλοδοξίας;  Αυτός  δεν  απολαμβάνει 
ευκολίες από τους Προτεστάντες,  επισωρεύοντας πλούτο 
πάνω σε πλούτο στη χώρα τους; Μήπως οι Προτεσταντι­
κές Εκκλησίες δεν έχτισαν τετρακόσες Ορθόδοξες Εκκλη­
σίες  στην  Ελλάδα,  μετά  το  δεύτερο  παγκόσμιο  πόλεμο; 
Μήπως οι Ορθόδοξοι  ιερείς δεν ντύθηκαν με ράσα, προ­
ερχόμενα από εισφορές των Προτεσταντικών Εκκλησιών 
μετά τη μεγάλη δυστυχία του δευτέρου παγκοσμίου πολέ­
μου;  Μήπως  οι  Προτεσταντικές  Εκκλησίες  δεν  έστειλαν 
πολλούς τόνους τροφίμων και ρουχισμού στην Ορθόδοξη 
Εκκλησία;  Από  αυτά  ο  αναγνώστης  μπορεί  να  βαθμολο­
γήσει τη συμπεριφορά των Ορθοδόξων και των Ευαγγελι­
κών. 
     Υπενθυμίζω  όμως  στον  Αρχιεπίσκοπο  Αμερικής  κ.  Ιά­
κωβο,  ότι  για  τον  Προτεστάντη  ιεροκήρυκα  κ.  Μπίλλυ 
Γκράχαμ, είπε: «Είθε το τέκνο αυτό του Θεού, να ευαγγέ­
λιζε και την Ελλάδα». 
     Παρακολουθώντας  τα  λόγια  και  τη  συμπεριφορά  του 
ως άνω Αρχιεπισκόπου, σε τι συμπεράσματα θα καταλή­
ξουμε;  Ότι  δεν  γνωρίζει,  ούτε  τι  λέει,  ούτε  τι  κάνει.  Φά­
σκει και αντιφάσκει, ζει και βρίσκεται σε ένα αβυσσαλέο 
χάσμα  αντιλήψεων.  Και  επομένως,  άβυσσος  υπηρετεί  ά­
βυσσο. 



183 

 

     Θα  πρέπει  να  γνωρίζει  ο  Αρχιεπίσκοπος  Αμερικής  κ. 
Ιάκωβος,  ότι  ο  Μασονισμός  στον  οποίο  ανήκει,  δεν  του 
δίνει καλό και ευγενικό πνεύμα. 
     Είναι λοιπόν φανερό, ότι το ιερατείο στερείται πνευμα­
τικότητας  και  οφθαλμού  που  να  βλέπει  σε  ευρείς  ορίζο­
ντες. 
     Είναι  αναμφισβήτητο  γεγονός,  ότι  το  ιερατείο  είναι 
υπό  τη  δοκιμασία  του  Θεού,  και  γι’  αυτό  έχασε  κάθε 
πνευματικό προσανατολισμό και ευθυγραμμίστηκε με τον 
κόσμο  της  αμαρτίας  και  της  φθοράς.  Αλίμονο,  αν  η συγ­
χώρεση του αμαρτωλού εξαρτιόταν από ένα τέτοιο  ιερα­
τείο. Θα ήταν όλοι χαμένοι, όπως χαμένοι είναι και οι ιε­
ρείς.  Ας  είναι  όμως  ευλογητός  ο  Θεός,  γιατί  Εκείνος  που 
“θέλει να μάθει για τη διδαχή του Χριστού” πληροφορεί­
ται  ότι  στο  Πρόσωπο  Εκείνου,  έχει  μία  τέλεια  θυσία,  η 
οποία ήταν απαραίτητη γι’ αυτόν, και έναν τέλειο Ιερέα, ο 
Οποίος του μεταδίδει την αξία και την τιμή του δικού Του 
Προσώπου, εάν απορρίψει κάθε άλλο μέσο και δεχτεί μό­
νο  Εκείνον,  ως  μοναδικό  Ιερέα  και  Λυτρωτή.  Μέσω  του 
Αίματός  Του  πλησιάζει  τον  Θεό,  ο  Οποίος  «πάντοτε ζῶν 
εἰς τὸ ἐντυγχάνειν ὑπὲρ αὐτῶν – πάντοτε ζει για να μεσι-
τεύει υπέρ αυτών» (Εβρ.7:25). Εάν η θέση του αμαρτωλού 
εξαρτιόταν  από  τους  ιερείς,  τότε  η  μεσιτεία  του Χριστού 
δεν θα είχε καμία αξία και το ιερατικό στο ουράνιο αγια­
στήριο έργο Του, δεν θα ήταν απαραίτητο. 
     Από όλο το θεολογικό σύστημα της Ορθόδοξης και Ρω­
μαιοκαθολικής Εκκλησίας βλέπουμε, ότι οι Εκκλησίες αυ­
τές  δεν  κατανόησαν  το  Έργο  του  Χριστού  πάνω  στο 
Σταυρό και την ιερατική υπηρεσία Του μετά την ανάστα­
ση  και  την  ανάληψή  Του  στους  ουρανούς·  δεν  κατανόη­
σαν  τη  θέση  Του  και  την  ιερουργία  Του  στην  Παρουσία 
του Θεού. Εξετάζοντας χωρισμένα, βεβαίως, τα συστήμα­
τα  των  ανωτέρω  Εκκλησιών,  βλέπουμε  φάσεις  και  αντι­
φάσεις,  αβεβαιότητα,  θαλασσοποίηση,  ανεπιστημονικό­
τητα και σωρεία ανακριβειών. 
 



184 

 

ΤΡΟΠΑΡΙΟ 
 

Ήχος Βαρύς 
Παρεγνώρισαν το Έργον της θυσίας Σου, Κύριε, 
και έλαβον την θέσιν της Ιεροσύνης Σου, Σώτερ μου.  
Παρανόμως ασκούντες τα Σα Ιερατικά Υπουργήματα 
δια τα οποία Συ θάνατον υπέμεινας.  
Παράσχου τον Φωτισμόν Σου, Ζωοδότα Φιλάνθρωπε. 
 

* * * * * 
Δυστυχία και άγνοια κυριεύουν το πλάσμα Σου, μη γνωρί­
ζοντας τη θέση την οποία έχει πλησίον Σου· θέση λυτρω­
μένου, θέση σωσμένου, δίκαιου και αγίου, στο Πρόσωπό 
Σου,  Κύριε.  Γι’  αυτήν  ικετεύεις,  γι’  αυτή  και  πρεσβεύεις 
στον Πατέρα τον Δίκαιο.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



185 

 

ΕΠΙΣΤΟΛΗ 23η 
 
     Παναγιότατε. 
  

     Είμαι βέβαιος, ότι ενδόμυχα δικαιολογήσατε απολύτως 
την  παρατήρησή  μου,  ότι  στη  θεολογία  της  Ορθοδόξου 
και  Ρωμαιοκαθολικής  Εκκλησίας,  υπάρχουν  φάσεις  και 
αντιφάσεις, αβεβαιότητα, “θαλασσοποίηση”, ανεπιστημο­
νικότητα  και  σωρεία  ανακριβειών.  Εν  πάση  περιπτώσει, 
για  τους  αναγνώστες  μου,  φέρω  ως  παράδειγμα  τον  Κα­
θηγητή της Θεολογικής Σχολής Αθηνών κ. Π. Τρεμπέλα. Ο 
κ. Τρεμπέλας, ενώ γράφει τόσο ορθά και τοποθετεί το θέ­
μα της γενικής  ιεροσύνης, σύμφωνα με την Αγία Γραφή, 
για  όλους  τους  Χριστιανούς  στο  βιβλίο  του  “Οι  Λαϊκοί 
στην Εκκλησία”, εντούτοις, κάνει σοβαρό λόγο και για την 
“ειδική”  ιεροσύνη  στους  κληρικούς.  Στο  βιβλίο  του  αυτό 
και στη σελίδα 52, γράφει: «Ότι βεβαίως το ιερατείο στην 
Εκκλησία  έχει  ειδικό  χάρισμα  μεταδιδόμενο  μέσω  του 
Μυστηρίου της ιεροσύνης, κανείς που έχει ορθά την πίστη 
δεν θα μπορούσε να το αρνηθεί». Και για να υποστηρίξει 
την εσφαλμένη αυτή άποψή του, και κατηγορώντας τους 
Διαμαρτυρόμενους, ότι δέχονται μόνο τη γενική ιεροσύνη, 
γράφει  επίσης  στο  ίδιο  το  βιβλίο,  και  στη  σελίδα  38,  τα 
εξής: «Η Ορθόδοξη αντίληψη βασισμένη στη ρητή διακή­
ρυξη του Παύλου ότι ο Χριστός  “ἔδωκε τοὺς μὲν ἀποστό­
λους… τοὺς δὲ ποιμένας καὶ διδασκάλους – έδωσε άλλους 
αποστόλους… άλλους ποιμένες και διδασκάλους” (Εφεσ. 
4:11)»,  υποστηρίζει  και  «για  το  ιερατείο  στην  Εκκλησία, 
ότι υπάρχει αυτό εγκαθιδρυμένο στην Εκκλησία θεόθεν». 
     Θα χρειαζόταν όμως μεγάλη δόση μωρίας για να δεχτεί 
ο γνώστης της Αγίας Γραφής την αντι­Βιβλική, ανιστόρη­
τη, αβάσιμη και ανακριβέστατη άποψη του κ. Τρεμπέλα, 
Καθηγητή  του  Πανεπιστημίου  Αθηνών,  εφόσον  αποδει­
κνύεται  ότι  δεν  μπορεί  να  αντιληφθεί  τη  σαφήνεια  του 
εδαφίου, το οποίο επικαλείται. Επαναλαμβάνω το εδάφιο: 
«καὶ αὐτὸς ἔδωκε τοὺς μὲν ἀποστόλους, τοὺς δὲ προφήτας, 



186 

 

τοὺς δὲ εὐαγγελιστάς, τοὺς δὲ ποιμένας καὶ διδασκάλους – 
Και Αυτός έδωσε άλλους αποστόλους, άλλους προφήτες, 
άλλους ευαγγελιστές, άλλους ποιμένες και διδασκάλους». 
Πού,  ο  κ.  Τρεμπέλας,  βλέπει  τον  ιερέα;  Εδώ  έχουμε  τον 
κατάλογο  των  ταλαντούχων  εργατών–υπηρετών  της  Εκ­
κλησίας, οι οποίοι εργάζονται για τον καταρτισμό και την 
τελειοποίηση των πιστών–αγίων. Δεν υπάρχει όμως κανέ­
νας ιερέας. 
     Προηγουμένως  ο  απ.  Παύλος  είπε  ότι  ο  Χριστός  ανα­
λήφτηκε  στους  ουρανού  και  έδωσε  δώρα  και  χαρίσματα 
στους ανθρώπους  («ἀναβὰς εἰς ὕψος… καὶ ἔδωκε δόματα 
τοῖς ἀνθρώποις – Όταν ανέβηκε ψηλά… και έδωσε δώρα 
στους ανθρώπους» Εφεσ.4:8).  Και  στη  συνέχεια  έρχεται 
να απαριθμήσει τα πρόσωπα εκείνα, τα οποία τοποθέτησε 
ο Ιδρυτής της Εκκλησίας Ιησούς με ειδικά χαρίσματα στο 
Σώμα της Εκκλησίας, για τον καταρτισμό και την ανάπτυ­
ξη  του  Σώματος  τούτου  («καὶ αὐτὸς ἔδωκε τοὺς μὲν 
ἀποστόλους, τοὺς δὲ προφήτας, τοὺς δὲ εὐαγγελιστάς, τοὺς 
δὲ ποιμένας καὶ διδασκάλους, πρὸς τὸν καταρτισμὸν τῶν 
ἁγίων εἰς ἔργον διακονίας, εἰς οἰκοδομὴν τοῦ σώματος τοῦ 
Χριστοῦ, μέχρι καταντήσωμεν οἱ πάντες εἰς τὴν ἑνότητα 
τῆς πίστεως καὶ τῆς ἐπιγνώσεως τοῦ υἱοῦ τοῦ Θεοῦ, εἰς 
ἄνδρα τέλειον, εἰς μέτρον ἡλικίας τοῦ πληρώματος τοῦ 
Χριστοῦ – Και Αυτός έδωσε άλλους αποστόλους, άλλους 
προφήτες, άλλους ευαγγελιστές, άλλους ποιμένες και δι-
δασκάλους, για τον καταρτισμό των αγίων, σε έργο δια-
κονίας, στην οικοδομή του σώματος του Χριστού· μέχρι να 
καταλήξουμε όλοι στην ενότητα της πίστης και της επί-
γνωσης του Υιού του Θεού, σε άνθρωπο τέλειο, στο μέτρο 
του αναστήματος της πληρότητας του Χριστού» Εφεσ.4:11­
13). Στην απαρίθμηση του καταλόγου αυτού, δεν υπάρχει 
κανένας  ιερέας.  Πού  το  βλέπει,  λοιπόν,  ο  κ.  Τρεμπέλας; 
Και τολμά να επικαλείται άλλο ένα εδάφιο («Καὶ οὓς μὲν 
ἔθετο ὁ Θεὸς ἐν τῇ ἐκκλησίᾳ πρῶτον ἀποστόλους, δεύτερον 
προφήτας, τρίτον διδασκάλους, ἔπειτα δυνάμεις, εἶτα χαρί­



187 

 

σματα ἰαμάτων, ἀντιλήψεις, κυβερνήσεις, γένη γλωσσῶν – 
Και αυτούς βέβαια έθεσε ο Θεός μέσα στην εκκλησία: 
πρώτα αποστόλους, δεύτερο προφήτες, τρίτο διδασκά-
λους, έπειτα θαυματουργικές δυνάμεις, έπειτα χαρίσματα 
ιαμάτων, παροχές βοηθειών, κυβερνήσεις, διάφορα είδη 
γλωσσών» Α’ Κορ.12:28), το οποίο αντί να υποστηρίζει τη 
γνώμη  του,  την  καταρρίπτει  εκ  θεμελίων.  Γιατί  ενώ  λέει 
και αυτό τα ίδια λόγια, δεν κάνει αναφορά ιερέα.  
     Δεν  έχουμε  λοιπόν  “ειδικούς  ιερείς”  στη  Χριστιανική 
εποχή. Το Σώμα της Εκκλησίας δεν αποτελείται από “ειδι­
κούς  ιερείς”  και  από  το  ποίμνιο.  Είναι  ένα  και  αδιάσπα­
στο.  Αποτελείται  από  Σώμα  ιερέων.  Και  ιδού  πώς  το  το­
ποθετεί  πολύ  ωραία  επίσης    ο  κ.  Τρεμπέλας  στο  ως  άνω 
βιβλίο του και στη σελίδα 34. «Ως εξ Αυτού (του Χριστού) 
λοιπόν  καταγόμενοι  (οι  Χριστιανοί),  φέρουν  και  τις  δύο 
της  αρχές  και  ιδιότητες  Αυτού  που  πνευματικά  γέννησε 
αυτούς. Και όπως Εκείνος είναι βασιλιάς μαζί και ιερέας, 
έτσι και οι απόγονοι Αυτού, το εκλεκτό γένος των Χριστι­
ανών είναι βασιλείς και ιερείς, καθώς συμμαρτυρεί ο θεί­
ος Ιωάννης στην Αποκάλυψή του, λέγοντας: “καὶ ἐποίησεν 
ἡμᾶς βασιλείαν, ἱερεῖς – και έκανε εμάς βασιλεία, ιερείς” 
(Αποκ.1:6)». 
     Απολύτως σύμφωνοι. Στο σημείο αυτό, υπάρχει σχετικό 
εδάφιο στο οποίο στηρίζεται η άποψη της γενικής ιεροσύ­
νης. Για την “ειδική” όμως ιεροσύνη, δεν υπάρχει κανένα 
απολύτως  εδάφιο.  Ο  κ.  Τρεμπέλας  πρέπει  να  προσγειω­
θεί,  ή  στο  πεδίο  της  γενικής  ιεροσύνης,  ή  στο  πεδίο  της 
“ειδικής”.  Δύο  ειδών  ιεροσύνες  καθόλου  δεν  αναφέρει  η 
Καινή Διαθήκη. 
     Ιδού λοιπόν η  “θαλασσοποίηση”, η  ανεπιστημονικότη­
τα και η σωρεία των ανακριβειών, των φάσεων και αντι­
φάσεων, στην Ορθόδοξη θεολογία. 
 

Παραδείγματα “θαλασσοποίησης” 
 

     Πραγματευόμενος  ο  κ.  Τρεμπέλας  στο  βιβλίο  του  “Οι 
Λαϊκοί  στην  Εκκλησία”,  και  στις  σελίδες  71­74,  το  θέμα 



188 

 

της γενικής ιεροσύνης και θέλοντας να δείξει ότι η ειδική 
ιεροσύνη  των  Ισραηλιτών  προδιετύπωνε  τη  γενική  των 
Χριστιανών, τοποθετεί ιδιαίτερα επιτυχώς ως παράδειγμα 
την περίπτωση του Κορέ, Δαθάν, Αβειρών και Οζά, γρά­
φοντας τα εξής: 
     «Όπως  με  άλλη  έννοια  οι  Ιουδαίοι  έφεραν  τον  τίτλο 
γιοι του Υψίστου και με άλλη έννοια φέρουν την ίδια ονο­
μασία οι Χριστιανοί, έτσι και η ονομασία “Βασίλειο Ιερά­
τευμα” έχει διαφορετική έννοια για τους Χριστιανούς από 
εκείνη  η  οποία  αποδιδόταν  στους  Ιουδαίους.  Και  αυτή 
παρέχει πολλά περισσότερα στους Χριστιανούς παρά όσα 
παρείχε στους Ιουδαίους. Εκεί ήταν η σκιά της, εδώ ήρθε 
η πραγματικότητα. 
     Πόσο είναι αληθές αυτό, μπορεί κάποιος να το συνάγει 
από κάποιο γεγονός, για το οποίο μιλά η Παλαιά Διαθήκη. 
Το  γεγονός  δε  αυτό  είναι  στο  16ο  κεφάλαιο  του  βιβλίου 
των Αριθμών περί του Κορέ και του Δαθάν και του Αβει­
ρών και του Αυν και των διακοσίων πενήντα που ήταν μα­
ζί  τους.  Μολονότι  και  αυτό  είναι  άξιο  πολλής  προσοχής. 
Γιατί,  τι  είπαν  αυτοί  στον  Μωυσή;  “πᾶσα ἡ συναγωγὴ 
πάντες ἅγιοι, καὶ ἐν αὐτοῖς Κύριος – όλη η συναγωγή είναι 
άγιοι και σε αυτούς είναι ο Κύριος” (Αριθ.16:3). Αναφέρθη­
καν δε αυτοί στην ονομασία “έθνος άγιο”,  το οποίο απο­
δόθηκε σε όλο τον Ισραηλιτικό λαό. Και αξίωσαν δυνάμει 
του τίτλου τούτου να προσφέρουν και αυτοί θυσία ενώπι­
ον της Σκηνής του Μαρτυρίου. Και ποιο ήταν το αποτέλε­
σμα;  Σκληρή  και  παραδειγματική  τιμωρία  ήρθε  εναντίον 
τους  αμέσως  από  τον  Θεό,  επειδή  αποτόλμησαν  αυτοί, 
που δεν ήταν από τη φυλή Λευί και από το γένος του Αα­
ρών,  να  προσφέρουν  απλό  θυμίαμα  στη  Σκηνή.  “καὶ 
ἠνοίχθη ἡ γῆ καὶ κατέπιεν αὐτοὺς καὶ τοὺς οἴκους αὐτῶν 
καὶ πάντας τοὺς ἀνθρώπους τοὺς ὄντας μετὰ Κορὲ καὶ τὰ 
κτήνη αὐτῶν. καὶ κατέβησαν αὐτοὶ καὶ ὅσα ἐστὶν αὐτῶν 
ζῶντα εἰς ᾅδου, καὶ ἐκάλυψεν αὐτοὺς ἡ γῆ, καὶ ἀπώλοντο ἐκ 
μέσου τῆς συναγωγῆς… καὶ πῦρ ἐξῆλθε παρὰ Κυρίου καὶ 
κατέφαγε τοὺς πεντήκοντα καὶ διακοσίους ἄνδρας τοὺς 



189 

 

προσφέροντας τὸ θυμίαμα – Και άνοιξε η γη και κατάπιε 
αυτούς και τους οίκους αυτών και όλους τους ανθρώπους 
που ήταν με τον Κορέ και τα ζώα τους. Και κατέβηκαν αυ-
τοί και όσα ήταν δικά τους ζωντανοί στον Άδη, και κάλυ-
ψε αυτούς η γη, και χάθηκαν μέσα από τη συναγωγή… και 
φωτιά ήρθε από τον Κύριο και κατέφαγε τους διακόσους 
πενήντα άνδρες που πρόσφεραν θυμίαμα” (Αριθ.16:32­35). 
     Για το γεγονός αυτό, παρόλο που μαρτυρεί περίτρανα, 
ότι  η  ονομασία  “Βασίλειο  ιεράτευμα”  δεν  παρείχε  στους 
Ιουδαίους  το  δικαίωμα  ούτε  απλό  θυμίαμα  να  προσφέ­
ρουν ενώπιον του Κυρίου… υπάρχει όμως και άλλο γεγο­
νός,  το  οποίο  μας  ιστορεί  το  βιβλίο  Β’  Βασιλειών,  και  το 
οποίο είναι πολύ πιο χαρακτηριστικό και πολύ πιο σημα­
ντικό από τούτο. 
     Η  μεταφορά  της  Κιβωτού  γινόταν  πάντοτε  από  τους 
ιερείς. Κατά το 6ο δε κεφάλαιο του βιβλίου Β’ Βασιλειών, 
προκειμένου να μεταφερθεί αυτή “ἐξ οἴκου ᾿Αμιναδὰβ τοῦ 
ἐν τῷ βουνῷ – από το σπίτι του Aμιναδάβ, πoυ ζούσε στο 
βουνό”, επιβίβασαν  αυτή  οι  ιερείς  πάνω  σε  άμαξα  και­
νούργια  που  την  έσερναν  μοσχάρια,  “καὶ ᾿Οζὰ καὶ οἱ 
ἀδελφοὶ  αὐτοῦ  υἱοὶ ᾿Αμιναδὰβ  ἦγον  τὴν ἅμαξαν σὺν τῇ 
κιβωτῷ – και ο Οζά και οι αδελφοί του, γιοι του Αμιναδάβ, 
οδηγούσαν την άμαξα μαζί με την κιβωτό” (εδ.3).  Αλλά 
όταν έφτασαν στο αλώνι του Ναχώρ, ο μόσχος που έσερνε 
την άμαξα με βίαια ίσως κίνηση προκάλεσε κίνδυνο ανα­
τροπής  της  Κιβωτού.  “καὶ ἐξέτεινεν ᾿Οζὰ τὴν χεῖρα αὐτοῦ 
ἐπὶ τὴν κιβωτὸν τοῦ Θεοῦ κατασχεῖν αὐτὴν καὶ ἐκράτησεν 
αὐτήν – και εξέτεινε o Oζά το χέρι του πάνω στην κιβωτό 
του Θεού για να την κρατήσει σταθερά και κράτησε αυ-
τή”. Και με πνεύμα ευλάβειας ο οδηγός της άμαξας (ο Ο­
ζά)  έσπευσε  να  συγκρατήσει  την  Κιβωτό  “καὶ ἐκράτησεν 
αὐτήν” (εδ.6). Ο υπεύθυνος για την ασφαλή μεταφορά της 
Κιβωτού δεν θα θεωρούσε φυσικό τη στιγμή κινδύνου  α­
νατροπής της Κιβωτού να εκτείνει προς αυτή το χέρι και 
να  υποβαστάξει  αυτή;  Και  όμως,  η  Γραφή  βεβαιώνει  ότι 



190 

 

“ἐθυμώθη ὀργῇ Κύριος τῷ ᾿Οζά, καὶ ἔπαισεν αὐτὸν ἐκεῖ ὁ 
Θεός, καὶ ἀπέθανεν ἐκεῖ παρὰ τὴν κιβωτὸν τοῦ Κυρίου 
ἐνώπιον τοῦ Θεοῦ – θύμωσε η οργή του Kυρίoυ με τον 
Oζά, και χτύπησε αυτόν εκεί ο Θεός, και πέθανε εκεί δί-
πλα στην κιβωτό του Κυρίου ενώπιον του Θεού” (εδ.7). 
     Ήταν  λοιπόν  ή  δεν  ήταν  απλός  τιμητικός  τίτλος  το 
“Βασίλειο  ιεράτευμα”  για  τους  Ιουδαίους;  Για  τους  Χρι­
στιανούς  όμως,  οι  οποίοι  αποτελούν,  καθώς  αναλυτικά 
αποσαφηνίσαμε, μέλη του Μεγάλου και Αιώνιου Ιερέα και 
Βασιλέα  και  Προφήτη  Ιησούς  Χριστού,  η  ονομασία  δεν 
αποτελεί  μόνο  τιμητικό  τίτλο.  Παρέχει  σε  αυτούς  και 
πραγματικά δικαιώματα, μαρτυρούμενα από τα συγγράμ­
ματα  των  Πατέρων  και  την  αρχαία  πράξη  της  Εκκλησί­
ας». 
     Στο σημείο αυτό, είναι απόλυτα σύμφωνος ο κ. Π. Τρε­
μπέλας  με  την  Αγία  Γραφή.  Πράγματι,  οι  Ιουδαίοι  είχαν 
και πνεύμα δουλείας και παρέμεναν ως δούλοι. Είχαν μό­
νο  τον  τίτλο  “Βασίλειο  ιεράτευμα”,  ενώ  δεν  τους  επιτρε­
πόταν ούτε θυμίαμα να προσφέρουν για τη λατρεία τους, 
ούτε  και  την  Κιβωτό  να  αγγίξουν.  Είχαν  τον  τίτλο,  αλλά 
δεν είχαν τη θέση. Οι Χριστιανοί όμως έχουν και τον τίτλο 
και τη θέση της γενικής ιεροσύνης στον Θεό, όπως σαφώς 
αποδεικνύεται  από  τα  ανωτέρω  του  κ.  Τρεμπέλα.  Τούτο, 
επαναλαμβάνω, το τόνισε ο κ. Τρεμπέλας για να αποδείξει 
τη γενική ιεροσύνη των Χριστιανών. 
     Την ίδια ακριβώς περίπτωση πραγματεύεται και ο Κα­
θηγητής  Δογματολόγος  Χρ.  Ανδρούτσος  στο  βιβλίο  του 
“Δογματική”, και στη σελίδα 283, προκειμένου να αποδεί­
ξει  αυτός  το  αντίθετο,  την  “ειδική”  ιεροσύνη  των  κληρι­
κών, καταρρίπτοντας τη γενική των Χριστιανών. Και μά­
λιστα  ο  Ανδρούτσος  επικαλείται  και  την  περίπτωση  του 
βασιλιά Οζία («καὶ ἐθυμώθη ᾿Οζίας, καὶ ἐν τῇ χειρὶ αὐτοῦ 
τὸ θυμιατήριον τοῦ θυμιάσαι ἐν τῷ ναῷ, καὶ ἐν τῷ θυμω-
θῆναι αὐτὸν πρὸς τοὺς ἱερεῖς καὶ ἡ λέπρα ἀνέτειλεν ἐν τῷ 
μετώπῳ αὐτοῦ ἐναντίον τῶν ἱερέων ἐν οἴκῳ Κυρίου ἐπάνω 
τοῦ θυσιαστηρίου τῶν θυμιαμάτων – Kαι θύμωσε o Oζίας, 



191 

 

και στο χέρι του ήταν ένα θυμιατήριo για να θυμιάσει στο 
ναό· και ενώ αυτός ήταν θυμωμένος με τους ιερείς, λέπρα 
ξεπρόβαλε  στο μέτωπό του, μπροστά στους ιερείς στον 
οίκο του Κυρίου, πάνω στο θυσιαστήριο του θυμιάματος» 
Β’  Παραλειπομένων  26:19),  που  είναι  σχεδόν  η  ίδια  με  την 
περίπτωση του Κορέ, Δαθάν και Αβειρών. 
     Γράφει λοιπόν ο Ανδρούτσος στο ανωτέρω βιβλίο του, 
και στις σελίδες 282­283, τα εξής: 
     «Η  ύπαρξη  της  ιεραρχίας  μαρτυρείται  σε  πολλά  μέρη 
της Γραφής, και δεν αντιβαίνει σε αυτό το χαρακτηρισμό 
που  δίνεται  στην  Αποκάλυψη  και  στην  Α’  Πέτρου  των 
Χριστιανών ως “γένος εκλεκτό, βασίλειο ιεράτευμα, έθνος 
άγιο”, που είναι παρμένο από το βιβλίο της Εξόδου. Απο­
καλώντας ο απ. Πέτρος τους Χριστιανούς “Βασίλειο ιερά­
τευμα”, ήθελε να δηλώσει ότι τα προνόμια του Ιουδαϊκού 
λαού  στην  Παλαιά  Διαθήκη  μεταβιβάστηκαν  σε  αυτούς. 
Και όμως με όλα αυτά στην Παλαιά Διαθήκη ο περιούσιος 
λαός Ισραήλ είναι το ίδιο ιερατείο, αυτό του Ααρών, ο βα­
σιλιάς όμως Οζίας αποτόλμησε να θυσιάσει και οι από τη 
φυλή  του  Ρουβήν  και  του  Λευί  διαμφισβητήσαν  από  τον 
οίκο του Ααρών τη συνημμένη ιεροσύνη και τιμωρήθηκαν 
παραδειγματικά, ο μεν Οζίας με λέπρα, οι δε λοιποί κατα­
ποντίστηκαν  από  τη  γη  (“καὶ ἐθυμώθη ᾿Οζίας, καὶ ἐν τῇ 
χειρὶ αὐτοῦ τὸ θυμιατήριον τοῦ θυμιάσαι ἐν τῷ ναῷ, καὶ ἐν 
τῷ θυμωθῆναι αὐτὸν πρὸς τοὺς ἱερεῖς καὶ ἡ λέπρα ἀνέτειλεν 
ἐν τῷ μετώπῳ αὐτοῦ ἐναντίον τῶν ἱερέων ἐν οἴκῳ Κυρίου 
ἐπάνω τοῦ θυσιαστηρίου τῶν θυμιαμάτων – Kαι θύμωσε o 
Oζίας, και στο χέρι του ήταν ένα θυμιατήριo για να θυμιά-
σει στο ναό· και ενώ αυτός ήταν θυμωμένος με τους ιερείς, 
λέπρα ξεπρόβαλε  στο μέτωπό του, μπροστά στους ιερείς 
στον οίκο του Κυρίου, πάνω στο θυσιαστήριο του θυμιά-
ματος” Β’  Παραλειπομένων  26:19,  “καὶ ἠνοίχθη ἡ γῆ καὶ 
κατέπιεν αὐτοὺς καὶ τοὺς οἴκους αὐτῶν – Και άνοιξε η γη 
και κατάπιε αυτούς και τους οίκους αυτών” (Αριθ.16:32). 
Είναι φανερό, ότι με την ονομασία “Βασίλειο ιεράτευμα”, 
δεν χαρακτηρίζονται οι Χριστιανοί ως ιερείς, με τον τρόπο 



192 

 

που  φαντάζονται  οι  Διαμαρτυρόμενοι,  ούτε  αναιρείται  η 
ύπαρξη του ίδιου του ιερατείου». 
     Λυπούμαι για τη διδασκαλία του Ανδρούτσου. Και πε­
ρισσότερο  λυπούμαι  εκείνους,  που  μαθήτευσαν  πλησίον 
του.  Ακόμα  δε  λυπούμαι  το  Κράτος,  που  παραδίδει  την 
επιστημονική  θεολογική  κατάρτιση  των  νέων  σε  ανθρώ­
πους  πιο  αδαείς  από  τους  αδαείς  σχετικά  με  την  Αγία 
Γραφή. 
     Κατ’  αρχή  βλέπουμε  ότι  υπάρχει  τεράστια  διαφορά 
στην  ερμηνεία  των  σχετικών  χωρίων  περί  ιεροσύνης  της 
Παλαιάς  Διαθήκης,  μεταξύ  των  Καθηγητών  του  Πανεπι­
στημίου Αθηνών. Και όταν στο σημαντικότερο σημείο της 
Θεολογίας δεν συμφωνούν οι Καθηγητές των Πανεπιστη­
μίων, πρέπει να αμφιβάλει κανείς για το καθόλου σύστη­
μα της Θεολογίας τους. Και το χειρότερο είναι, ότι ο Αν­
δρούτσος  παρουσιάζει  τον  απ.  Πέτρο  ψεύτη  και  πλάνο, 
γιατί ονομάζει τους Χριστιανούς ιερείς και βασιλείς. 
     Ο  πρώτος,  ο  κ.  Τρεμπέλας,  κατανόησε  πλήρως  τη  ση­
μασία  του  χαρακτηρισμού  “Βασίλειο  ιεράτευμα”  από  το 
λαό  Ισραήλ,  ότι  “ήταν  απλός  τιμητικός  τίτλος”,  ο  οποίος 
προαπεικόνιζε και προδιετύπωνε την γενική ιεροσύνη των 
Χριστιανών, όπως σαφώς έχω αποδείξει. 
     Ο δεύτερος, ο Χρ. Ανδρούτσος, δεν αντιλήφτηκε καλά 
το  χαρακτηρισμό  και  έδωσε  πολύ  εσφαλμένη  ερμηνεία 
του πράγματος. Νόμισε, ότι όπως τυπικά έφεραν τον τίτλο 
“Βασίλειο  ιεράτευμα”  οι  Ισραηλίτες,  τυπικά  κατ’  ανάγκη 
τον φέρουν και οι Χριστιανοί. Αλλά, ας δώσουμε την απά­
ντηση με το στόμα του πολυγραφότατου και μεγάλου Πα­
τέρα  της  Δυτικής  και  Ανατολικής  Εκκλησίας,  Αγίου  Αυ­
γουστίνου:  «Δεν  υπάρχει  σχεδόν  κανείς  μεταξύ  αυτών 
που πιστεύουν, ο οποίος να αμφιβάλει για το ότι η Ιουδαϊ­
κή  ιεροσύνη  ήταν  προτύπωση  του  μέλλοντος  Βασιλικού 
ιερατεύματος, που υπάρχει στην Εκκλησία, και στο οποίο 
καθιερούνται  όλοι  εκείνοι,  οι  οποίοι  ανήκουν  στο  Σώμα 
του  Χριστού,  του  Ύψιστου    και  αληθινού  κυρίαρχου  των 
ιερέων. Γιατί οι πιστοί λαβαίνουν ήδη το χρίσμα (του Αγί­



193 

 

ου Πνεύματος) το οποίο άλλοτε επιφυλασσόταν προνομι­
ακά μόνο στους βασιλείς και αρχιερείς»  (QUEST.  EVANC. 
11, 40). 
     Αναφερόμενη,  άλλωστε,  η  αδελφότητα  θεολόγων  “ΖΩ­
Η”, μία από τις κορυφαίες, της οποίας είναι ο Τρεμπέλας, 
στον  Αληθινό,  τον  Μοναδικό  και  Αιώνιο  Αρχιερέα  Ιησού 
Χριστό, γράφει τα εξής: «Εσύ είσαι Ιερέας, όχι προσωρι­
νός,  αλλά  αιώνιος…  από  αυτή  δε  την  άποψη  η  Βασιλεία 
Σου και η Ιεροσύνη Σου είναι αξιώματα αιώνια, χωρίς να 
μεταβιβάζονται  διαδοχικά  σε  άλλα  πρόσωπα»  (“Ζωή”, 
σελ.19, 1924). 
     «…εγέρθηκε  ιερέας  άλλος  κατά  την  ομοιότητα  Μελχι­
σεδέκ ιερέας στον αιώνα, ο Οποίος δεν πεθαίνει ούτε έχει 
τη διαδοχική ιεροσύνη… ούτε η ιεροσύνη Του μεταβιβάζε­
ται ποτέ σε άλλα πρόσωπα» (“Ζωή”, σελ.258, 1924). 
     «…γι’  αυτό  έχει  την  ιεροσύνη  απαράβατη,  δηλαδή,  α­
μετάθετη. Δεν φεύγει από Αυτόν η ιεροσύνη για να μετα­
βεί  σε  άλλα  πρόσωπα.  Είναι  λοιπόν  ένας  και  μόνος» 
(“Ζωή”, σελ.298, 1925). 
     Τα  ίδια  ακριβώς  υποστηρίζει  ο  κ.  Τρεμπέλας  κατά  ι­
διαίτερο  τρόπο  στο  βιβλίο  του  “Υπόμνημα  στην  προς  Ε­
βραίους Επιστολή”, σελ.10, 87. 
     Όταν λοιπόν αυτά ομολογεί και γράφει ο κ. Τρεμπέλας 
και μαζί με αυτόν και η ως άνω αδελφότητα των “κοσμι­
κών καλογήρων”, πώς μπορεί κατόπιν να υποστηρίξει  τη 
διαδοχική  ιεροσύνη  τη μεταβιβαζόμενη  από  πρόσωπο σε 
πρόσωπο; Το ένα δεν αναιρεί το άλλο; Δεν υπάρχει κατά­
φαση  και  αντίφαση;  Δεν  υπάρχει  “θαλασσοποίηση;”  Δεν 
υπάρχει  ανεπιστημονικότητα  στην  Ορθόδοξη  Θεολογία; 
Δεν  διαψεύδονται  μόνοι  τους  οι  Θεολόγοι,  με  επίγνωση; 
Γιατί,  τι  πιστεύουν;  Στο  ότι  ο  Χριστός  είναι  ο  μοναδικός 
Αρχιερέας,  Αυτός  που  έχει  αμετάθετη  την  ιεροσύνη,  ή 
στους  δύο  ανθρώπους  ιερείς  με  διαδοχική  ιεροσύνη;  Ή 
μήπως δεν πιστεύουν τίποτε; Σοβαρές πάντως αμφιβολίες 
γεννιούνται και πολλές απορίες εγείρονται. 



194 

 

     Γεννιέται  όμως  και  ένα  άλλο  σοβαρό  ερώτημα:  Ποιου 
καθηγητή την διδασκαλία πρέπει να δεχτούν οι φοιτητές, 
την οποία πρέπει να πιστέψει ο λαός; Μεταξύ των δύο ερ­
μηνειών  υπάρχει  μεγάλο χάσμα.  Ιδού  λοιπόν η  θαλασ­
σοποίηση της Ορθοδόξου Θεολογίας  , η ανεπιστημονικό­
τητα και η σωρεία των ανακριβειών. Αλλά το λυπηρότερο 
είναι, ότι ο λαός επαναπαύτηκε στον  ιερέα, ότι αυτός θα 
του τακτοποιήσει τη θέση του με τις μαγικές του πράξεις 
και δεν έχει ενδιαφέρον να ανοίξει το Λόγο του Θεού να 
μελετήσει  την  πραγματική  αλήθεια.  Οι  δε  φοιτητές,  δεν 
έχουν  επίσης  ενδιαφέρον,  πρώτο  μεν  γιατί  δεν  καλλιερ­
γείται  στις  Θεολογικές  Σχολές  η  πνευματική  ζωή,  όπως 
συμβαίνει στις αντίστοιχες Σχολές των Διαμαρτυρομένων, 
δεύτερο δε, ότι ως μοναδική επιδίωξη έχουν να πάρουν το 
“πτωχείο” – κοινώς πτυχίο τους, που θα τους καταστήσει 
επαγγελματίες καθηγητές. 
     Εγώ λοιπόν, αδελφέ μου, τους διέγραψα όλους αυτούς 
και άφησα μόνο το Λόγο του Θεού να με διευθύνει και να 
με  κατευθύνει  στη  Γραμμή  του  Κυρίου. Σε  όλους  αυτούς 
καταλογίζεται  η  κρίση  του  Θεού:  «ὁδηγοὶ τυφλοὶ» (Μτ. 
23:16).  Ο  άνθρωπος,  που  δεν  στηρίζεται  μόνο  στο  Λόγο 
του  Θεού,  είναι  ψεύτης  και  πλάνος  με  «βαθεῖα ἡ καρδία 
παρά πάντα, καὶ ἄνθρωπός ἐστι· καὶ τίς γνώσεται αὐτόν; – 
βαθιά καρδιά πέρα από όλα τα πράγματα· και ποιος μπο-
ρεί να γνωρίσει αυτόν» (Ιερ.17:9). Όταν εισχώρησε το αν­
θρώπινο  στοιχείο,  η  ανθρώπινη  επιρροή  στην  Εκκλησία, 
θαλασσοποιήθηκαν  τα  πάντα.  Υπάρχουν χιλιάδες  σημεία 
που φανερώνουν τις ανακρίβειες, τις αβεβαιότητες και τις 
ασυμφωνίες μεταξύ των Θεολόγων και  των Πατέρων της 
Εκκλησίας. Είναι γνωστό άλλωστε, ότι ο Μέγας Αθανάσι­
ος δεν συμφωνούσε  με τον  Μέγα  Βασίλειο,  ο  Χρυσόστο­
μος  δεν  συμφωνούσε  με  τον  Γρηγόριο  τον  Θεολόγο.  Δη­
λαδή,  οι  μεγάλοι  Πατέρες,  για  τους  οποίους  η Ορθόδοξη 
Εκκλησία  έχει  να  καυχηθεί,  δεν  συμφωνούσαν  μεταξύ 
τους.  Ποιους,  λοιπόν,  να  πιστέψει  ο  λαός;  Είναι  ανάγκη 
επομένως να δείξουμε στον άνθρωπο μόνο τον Χριστό και 



195 

 

την  Ιεροσύνη  Του,  μέσω  της Γραφής.  Μας  είναι γνωστό, 
άλλωστε, ότι και στις Οικουμενικές Συνόδους δεν υπήρχε 
ομοφωνία και ό,τι θεσπίστηκε, αυτό έγινε κατόπιν πολλών 
πιέσεων  και  αιματοχυσιών,  πράγμα  το  οποίο  δεν  χαρα­
κτηρίζει  πνευματική  Σύνοδο  και  δεν  παρουσιάζει  τα  ση­
μεία της επενέργειας του Αγίου Πνεύματος. Με τον τρόπο 
αυτό επεκράτησαν οι αντιλήψεις εκείνων, που είχαν “δυ­
νατή γροθιά”, επεκράτησε το δίκαιο του ισχυρότερου. 
     Αυτό  το  πνεύμα  της  διαφωνίας  υπήρχε  σε  όλους  τους 
αιώνες, και μάλιστα στα σοβαρότερα θέματα της θεολογί­
ας, όπως εν προκειμένω είναι το θέμα της ιεροσύνης. 
     Άλλος Ορθόδοξος Θεολόγος, ο οποίος διαφωνεί με τους 
βαθμούς  της  ιεροσύνης,  είναι  ο  κ.  Π.  Κολεσίδης.  Από  α­
ξιόπιστες πηγές γνωρίζω, ότι ο κ. Κολεσίδης από την επο­
χή που μελέτησε τη θεολογία των Διαμαρτυρομένων, άλ­
λαξε  γραμμή  στη  θεολογική  του  σκέψη.  Συνέταξε  βιβλίο 
περί  των  “Εκκλησιαστικών  Μεταρρυθμίσεων”,  περίληψη 
του  οποίου  (“Υπόμνημα”)  έχω  στα  χέρια  μου.  Στο  “Υπό­
μνημα”  αυτό,  και  στη  σελίδα  40,  με  ιδιαίτερα  εμφατικό 
τρόπο θέτει σε αμφιβολία την ιεροσύνη των “ιερέων” και 
παραθέτει  το  ερώτημα:  «Από  πού  οι  βαθμοί  της  ιεροσύ­
νης;»  Το  “Υπόμνημα”  αυτό  είναι  άξιο  πολλής  προσοχής. 
Και θα το πρόσεχε η Σύνοδος της Εκκλησίας της Ελλάδος, 
αν αποτελείτο από ανθρώπους  ζηλωτές και με άπειρη  α­
γάπη προς Εκείνον, που λένε ότι αντιπροσωπεύουν και αν 
έβρισκε απόλυτη θέση η γνώμη του Μητροπολίτη Γορτύ­
νης  Κρήτης  κ.  Τιμ.  Παπουτσάκη,  ότι  «ποιμαίνουν  στον 
αέρα». Αλλά εάν η Σύνοδος δεν το πρόσεξε, εσείς Πανα­
γιότατε,  τι  κάνατε;  Λάβατε  θέση  σχετικά  με  αυτό  το 
σπουδαίο βιβλιάριο για τα εκατόν πενήντα ζητήματα εκ­
κλησιαστικών μεταρρυθμίσεων; Δυστυχώς, όχι. 
 

Η θέση της Ρωμαιοκαθολικής Εκκλησίας 
 

     Η Ρωμαιοκαθολική Εκκλησία, παρόλη την αυτοκρατο­
ρική και δικτατορική στάση και θέση του Ποντίφικα Πά­
πα,  έχει  κάνει  αρκετά  βήματα,  ιδιαίτερα  ενθαρρυντικά, 



196 

 

στο  θέμα  της  γενικής  ιεροσύνης  των  Χριστιανών.  Σε  αρ­
κετά συγγράμματα και περιοδικά τελευταία οι Καθολικοί 
έχουν πραγματευτεί το θέμα της γενικής ιεροσύνης. Όταν 
εξαιρέσουμε τα σημεία της “ειδικής ιεροσύνης”, στα οποία 
και αυτοί επιμένουν, γράφουν πολύ ορθά. Δυστυχώς, τους 
δάγκωσε  και  εκείνους  το  φίδι  και  μάλιστα  περισσότερο 
ιοβόλο  [δηλητηριώδης]. Εν  πάση  περιπτώσει,  η  Καθολική 
Εκκλησία  τελευταία  έχει  κάνει  αρκετές  προόδους  και  υ­
ποστηρίζει ορισμένα πράγματα σύμφωνα με το Λόγο του 
Θεού, τα οποία η Ορθόδοξη Εκκλησία, όσα δεν αγνοεί, τα 
απορρίπτει, όπως απέρριψε και το βιβλίο του κ. Τρεμπέλα 
“Οι  Λαϊκοί  στην  Εκκλησία”.  Ας  ελπίσουμε  ότι  η  σχετική 
αυτή πρόοδος της Ρωμαιοκαθολικής Εκκλησίας, θα αφυ­
πνίσει έστω μερικούς, να ανοίξουν το Λόγο του Θεού και 
να τραφούν πνευματικά μέσω αυτού. 
     Εντούτοις, και παρά το γεγονός ότι ο κ. Τρεμπέλας  υ­
ποστηρίζει  με  τρόπο  ζωηρό  την  “ειδική  ιεροσύνη”,  στην 
Ιεραρχία σημειώθηκαν σοβαρά επεισόδια στη συνεδρίαση 
της 14/11/58 εξ αφορμής τού ότι ο κ. Τρεμπέλας υποστη­
ρίζει στο βιβλίο του “Οι Λαϊκοί στην Εκκλησία” και τη γε­
νική ιεροσύνη στους λαϊκούς. Σε προηγούμενη συνεδρία­
ση,  ο  τότε  Μητροπολίτης  Αργολίδος,  τώρα  Πειραιώς,  κ. 
Χρυσόστομος,  ομιλώντας  έθιξε  το  από  τον  κ.  Τρεμπέλα 
δημοσιευμένο  θέμα  “Βασίλειο  Ιεράτευμα”  στο  ανωτέρω 
βιβλίο του και κατηγόρησε τον κ. Καθηγητή ως “κακόδο­
ξο”.  Λόγω  των επεισοδίων  αυτών,  «οι  Μητροπολίτες  χω­
ρίστηκαν σε δύο μερίδες και, φωνασκώντας, προσπαθού­
σαν να επιβάλλουν τις απόψεις τους». Η μία μερίδα, αυτή 
που ακολουθούσε τις απόψεις του τότε Μητροπολίτη Αρ­
γολίδας,  ζήτησε να «εμφανιστεί ο Καθηγητής κ. Τρεμπέ­
λας ενώπιον της Ιεραρχίας και να δώσει εξηγήσεις και να 
δηλώσει  τη  μετάνοιά  του,  αποκηρύσσοντας  το  βιβλίο 
του». Και αφού δεν επήλθε συμφωνία μεταξύ των “αγίων” 
αρχιερέων  «έλαβαν  χώρα  λυπηρές  σκηνές»,  κατά  τις  ο­
ποίες,  «με  έντονες φωνές,  οι οποίες ακούγονταν  και  έξω 
από τα γραφεία της Συνόδου, άλλοι ζητούσαν να παρου­



197 

 

σιαστεί ο κ. Καθηγητής ενώπιον της  Ιεραρχίας και άλλοι 
ενώπιον ειδικής επιτροπής. Εν μέσω φωνών και λυπηρών 
σκηνών  αναγκάστηκε  ο Πρόεδρος–Αρχιεπίσκοπος  να  δι­
ακόψει τη συνεδρίαση της Ιεραρχίας». Πάντως, κατά την 
εισήγησή  του  ο  τότε  Μητροπολίτης  Αργολίδας,  έλαβε  τα 
συγχαρητήρια του ρηχού Αρχιεπισκόπου Αθηνών και πά­
σης  Ελλάδος  Θεόκλητου  (Βλέπε  και  εφημερίδα  “Έθνος”, 
15/11/58 και 1/12/58). 
     Μεταξύ  των  σοβαρών  Αληθειών,  τις  οποίες  τελευταία 
ανέπτυξε η  Ρωμαϊκή  Θεολογία,  περιέχονται,  καθώς  είναι 
φυσικό και για την Εκκλησία αυτή, πολλές ανοησίες, ανι­
στόρητες, αντι­Γραφικές και αβάσιμες σκέψεις, μέσω των 
οποίων θέλουν και αυτοί να στηρίξουν την αστήρικτη “ει­
δική  ιεροσύνη”.  Θα  αναφέρω  μερικές  απόψεις  της  Δυτι­
κής Θεολογίας επί του θέματος της γενικής ιεροσύνης, για 
να φανεί η σχετική έστω πρόοδός της των τελευταίων  ε­
τών, απόψεις τις οποίες για λόγους ψυχολογικούς για τους 
Ορθοδόξους,  δανείζομαι  από  το  βιβλίο  του  κ.  Τρεμπέλα 
“Το Βασίλειο Ιεράτευμα”. Βεβαίως το βιβλίο αυτό περιέχει 
λίγο  σιτάρι  και  πολύ  άχυρο,  αλλά  εγώ  συλλέγω  μόνο  το 
σιτάρι και θα αφήσω τα ζιζάνια για τη φωτιά. Δανείζομαι 
δε  τις  σκέψεις  αυτές  πάλι  από  Ορθόδοξο  βιβλίο,  για  να 
φράξω τα στόματα των “Καππαδόκηδων”· για να μη μιλή­
σω  εγώ,  αλλά  Ορθόδοξα  στόματα  επί  του  σοβαροτάτου 
τούτου  θέματος  της  γενικής  ιεροσύνης  των  Χριστιανών, 
και να δουν οι άνθρωποι της καλής θέλησης, ότι πράγματι 
η  Ορθόδοξη  Θεολογία  φάσκει  και  αντιφάσκει,  και  ότι  ε­
φόσον υπάρχει γενική  ιεροσύνη, δεν είναι δυνατόν να  υ­
πάρχει “ειδική”, γιατί καμία λέξη περί αυτής δεν αναφέρει 
το Ευαγγέλιο.  
     Επεξηγώντας η Ρωμαιοκαθολική Εκκλησία την πληρο­
φορία της γενικής ιεροσύνης, την οποία η Θεοκίνητη πέν­
να  των  Αποστόλων  Πέτρου  και  Ιωάννη  μάς  διαφύλαξε 
(«καὶ αὐτοὶ… ἱεράτευμα ἅγιον – και εσείς οι ίδιοι… ιερα-
τείο άγιο» Α’  Πετρ.2:5,  «καὶ ἐποίησεν ἡμᾶς βασιλείαν, 
ἱερεῖς – και έκανε εμάς βασιλεία, ιερείς» Αποκ.1:6) και μέ­



198 

 

σω  της  οποίας  γνωρίζουμε  ότι  είμαστε  “οίκος  πνευματι­
κός, ιεράτευμα άγιο”, δέχεται και διδάσκει ότι «η συμμε­
τοχή (των Χριστιανών) στην ιεροσύνη είναι κάτι πραγμα­
τικό  και  ότι,  αναφερόμενοι  στο  όλο  εκκλησιαστικό  πλή­
ρωμα λόγια του απ. Πέτρου “οίκος πνευματικός, ιεράτευ­
μα άγιο”, προορισμένο να φέρει “πνευματικές θυσίες στον 
Θεό  μέσω  του  Ιησού  Χριστού”,  δεν  αποτελούν  απλή  με­
ταφορά,  αλλά  μαρτυρούν  για  ιδιότητα  πραγματική  και 
ενδότερη,  περί  χαρακτήρα  και  σφραγίδας  μυστηριακής, 
περί  ικανότητας  υπερφυσικής,  μεταδιδόμενη  σε  κάθε  έ­
ναν πιστό». 
     Η  διδασκαλία  αυτή  της  Ρωμαιοκαθολικής  Εκκλησίας 
είναι  σαφής  μαρτυρία  περί  της  γενικής  ιεροσύνης  των 
Χριστιανών,  καταρρίπτουσα  άρδην  την  “ειδική”.  Δυστυ­
χώς όμως πρόσθεσε και αυτός που αντιπράττει στο θέλη­
μα του Θεού, το δικό του. Η ως άνω άποψη των Καθολι­
κών τελειώνει με τις λέξεις  “μέσω του βαπτίσματος”, δη­
λαδή, την  ιεροσύνη τη λαβαίνουν οι πιστοί μέσω του βα­
πτίσματος. Αυτό δεν είναι σύμφωνο με τις Γραφές. Το βά­
πτισμα είναι η ομολογία της πίστεως, και το οποίο πρέπει 
να γίνεται μετά την πίστη, όχι πριν από την πίστη, όπως 
ακριβώς  το  εφαρμόζουν  η  Ορθόδοξη  και  Καθολική  Εκ­
κλησία. Ιδού τι λέει ο Κύριος: «πορευθέντες μαθητεύσατε 
πάντα τὰ ἔθνη, βαπτίζοντες αὐτοὺς εἰς τὸ ὄνομα τοῦ 
Πατρὸς καὶ τοῦ Υἱοῦ καὶ τοῦ ἁγίου Πνεύματος – Πορευτεί-
τε και μαθητέψτε όλα τα έθνη, βαφτίζοντας αυτούς στο 
όνομα του Πατέρα και του Υιού και του Αγίου Πνεύμα-
τος» (Μτ.28:19). Άρα, το βάπτισμα είναι απότοκος [προέρ-

χεται] κατάσταση της μαθήτευσης πρώτα. «Μα, αν πεθά­
νει κανείς αβάπτιστος», λένε οι παπάδες, «τότε πάει χα­
μένος».  Ψεύδος!  Ερωτώ:  Ο  ληστής  που  σώθηκε  πρώτος, 
ήταν βαπτισμένος; “Άλαλα τα χείλη” των ιερέων στο προ­
κείμενο. Η ιεροσύνη (όχι βέβαια του Χριστού, η οποία εί­
ναι  “αμετάθετη”,  αλλά  τα  χαρίσματά  της),  μεταδίδεται 
στον άνθρωπο όταν εκπληρώσει τους όρους της σωτηρίας, 



199 

 

μετάνοια και πίστη, και όταν μέσω του Αγίου Πνεύματος 
αναγεννηθεί. 
     Η  Ρωμαιοκαθολική  Θεολογία  δέχεται  ότι  “η  ιεροσύνη 
των  πιστών  απορρέει  από  την  ιεροσύνη  του  Κυρίου”. 
Σύμφωνοι! Εφόσον όμως η ιεροσύνη των πιστών πηγάζει 
από την τέλεια και πλήρη ιεροσύνη του Τέλειου Αρχιερέα 
Χριστού, θα είναι ασφαλώς πλήρης και τέλεια η ιεροσύνη 
των  πιστών.  Δεδομένου  άλλωστε,  ότι  “όλα  τα  έργα  του 
Θεού  είναι  τέλεια”.  Δυστυχώς,  η  Ρωμαϊκή  και  Ορθόδοξη 
Θεολογία, για να κατοχυρώσουν τη θέση των ιερέων, πα­
ρουσιάζουν  ατελή  την  ιεροσύνη  των  πιστών,  την  οποία 
συμπληρώνουν και τελειοποιούν οι παπάδες με την “ειδι­
κή ιεροσύνη” τους. Αυτά υποστηρίζει ο κ. Τρεμπέλας στο 
εν λόγω βιβλίο του και στις σελίδες 4 και 5, γιατί αυτά δέ­
χονται οι δύο Εκκλησίες, η Ορθόδοξη και η Καθολική. Θα 
πρέπει όμως  να γνωρίσουν οι φίλοι μας, ότι “τα έργα του 
Θεού είναι τέλεια” και δεν έχουν καμία ανάγκη της διεφ­
θαρμένης ανθρώπινης επιρροής. Θα ήταν γελοίος σε αυτό 
ο Θεός που θα περίμενε να συμπληρώσει το έργο του  “ο 
διεφθαρμένος άνθρωπος”, και μάλιστα οι παπάδες, Δυτι­
κοί και Ανατολικοί, οι οποίοι κάθε άλλο από ζωή αγιότη­
τας  ή  ευσέβειας  έχουν  να  παρουσιάσουν.  «ἔχοντες 
μόρφωσιν εὐσεβείας, τὴν δὲ δύναμιν αὐτῆς ἠρνημένοι – 
έχοντας εξωτερική μορφή ευσέβειας, αλλά έχουν αρνηθεί 
τη δύναμή της» (Β’ Τιμ.3:5).  
     Παρέχοντας  ο  Μέγας  Αρχιερέας  Ιησούς  την  ιεροσύνη 
στους πιστούς, δεν τη διαχωρίζει σε λίγη και πολλή, όπως 
δέχονται  οι  παπάδες,  αλλά  εξίσου  τη  χορηγεί  σε  όλους, 
για να αξιωθεί έτσι η Εκκλησία να περιβληθεί το ιερατικό 
αξίωμα της Κεφαλής της και τη Δόξα του Νυμφίου της. 
     Σποραδικές αλήθειες παρατηρούνται στη Θεολογία της 
Δυτικής  Εκκλησίας.  Ο  Πάπας  Πίος  ΙΑ’  διεκήρυξε:  «Όλοι 
οι πιστοί είναι ιερείς στον Χριστό Ιησού, καθώς και θύμα­
τα».  Και  δέχεται  αυτές  τις  αλήθειες,  γιατί  ερμηνεύοντας 
τα σχετικά χωρία της Αγίας Γραφής με την ιεροσύνη των 
πιστών, δεν μπορούσε να παραβλέψει το Φως που υπάρ­



200 

 

χει σε αυτά. Δέχεται επίσης την μέσω του Ιησού Χριστού 
συμφιλίωση  («Θεὸς ἦν ἐν Χριστῷ κόσμον καταλλάσσων 
ἑαυτῷ – ο Θεός ήταν μέσα στον Χριστό συμφιλιώνοντας 
τον κόσμο με τον Εαυτό Του» Β’  Κορ.5:19).  Δέχεται  ότι  ο 
πιστός  είναι  ναός  του  Θεού  και  ως  ιερέας  μπορεί  να  ιε­
ρουργεί  μόνος  του  στο  ναό  αυτό.  Έρχεται  όμως  και  στη 
δική  της  θέση  να  δογματίσει  τη  μεγαλύτερη  βλασφημία 
εναντίον του Έργου του Χριστού πάνω στο Σταυρό και να 
θεσπίσει:  «Με  τη  θυσία  της  λειτουργίας,  την  οποία  κά­
νουν  μόνο  οι  “ειδικοί  ιερείς”,  στην  οποία  συνεχίζεται  η 
θυσία του Γολγοθά, αγιάζονται οι πιστοί και λαβαίνουν τη 
χάρη».  Αυτή  είναι  η  μεγαλύτερη  βλασφημία  στο  τετελε­
σμένο  Έργο  του  Κυρίου,  ο  Οποίος  «μιᾷ γὰρ προσφορᾷ 
τετελείωκεν εἰς τὸ διηνεκὲς τοὺς ἁγιαζομένους – επειδή με 
μία προσφορά έχει τελειοποιήσει για πάντα αυτούς που 
αγιάζονται» (Εβρ.10:14). Πού στηρίζουν την πεπλανημένη 
αυτή  αντίληψή  τους,  ότι  πρέπει  να  συνεχίζεται  η  θυσία 
του  Γολγοθά;  Δεν  έχει  καμία  Βιβλική  βάση.  Είναι  βλα­
σφημία, γιατί παρουσιάζει ημιτελές το Έργο της Σωτηρίας 
του Σταυρού. 
     Σε  τι  λοιπόν  να  χρησιμοποιήσω  αυτές  τις  σποραδικές 
αλήθειες της Καθολικής Εκκλησίας, τις οποίες “πνίγουν τα 
παπαδικά αγκάθια”. Γι’ αυτό δεν αξίζει τον κόπο να ασχο­
ληθώ περισσότερο. Λεπτομερή σχόλια έκανα άλλωστε στα 
προηγούμενα φύλλα, εφόσον τα ίδια δέχεται και η Ορθό­
δοξη Εκκλησία, όσον αφορά την “ειδική ιεροσύνη” και τη 
συνέχιση της θυσίας του Γολγοθά από τον ιερέα. 
     Αγαπητοί  μου,  είναι  καιρός  να  αφυπνιστείτε  και  να 
αφήσετε  το  λαό  να  μάθει  τα  δικαιώματά  τους  και  την 
κληρονομιά  του  στον  Χριστό  Ιησού.  «ἔγειρε ὁ καθεύδων 
καὶ ἀνάστα ἐκ τῶν νεκρῶν – Σήκω, εσύ που κοιμάσαι, και 
αναστήσου από τους νεκρούς» (Εφεσ.5:14). «ὥρα ἡμᾶς ἤδη 
ἐξ ὕπνου ἐγερθῆναι· ἡ νὺξ προέκοψεν, ἡ δὲ ἡμέρα ἤγγικεν – 
είναι ήδη ώρα να εγερθούμε από τον ύπνο. Η νύχτα προ-
χώρησε και η ημέρα έχει πλησιάσει» (Ρωμ.13:11­12).  Ό­



201 

 

ποιος  θέλει  να  είναι  ειλικρινής,  πρέπει  να  διαχωρίσει  τη 
θέση του και να ταχθεί με το Λόγο του Θεού. 
     Όσα μέχρι τώρα υποστήριξα, αποτελούν την “Ορθόδο­
ξη Ορθοδοξία”, την οποία υποστήριξαν οι Απόστολοι του 
Κυρίου, οι Αποστολικοί Πατέρες και όλοι εκείνοι, οι οποί­
οι  δεν  γνώρισαν  τα  σημερινά  παπαδικά  τερτίπια.  Υπέρ 
αυτής της πραγματικής αλήθειας ζητούμε ανθρώπους. 
     Ενδοσκοπήστε  [παρατηρήστε],  παρακαλώ,  τον  εαυτό 
σας, Παναγιότατε, και διαπιστώστε μόνος σας! Έχετε αυ­
τό το προσόν; Και επειδή το έστω και βεβαρυμμένο αυτί 
σας θα ακούσει ένα ηχηρό “Όχι”, τότε να προσφύγετε σ’ 
Εκείνον  που  λέει:  «αἰτεῖτε, καὶ δοθήσεται ὑμῖν – ζητάτε 
και θα σας δοθεί» (Λκ.11:9). Αυτή είναι η γλώσσα της αλή­
θειας,  αδελφέ  μου.  «ὁ ἔχων ὦτα ἀκουέτω – Όποιος έχει 
αυτιά για ν’ ακούει ας ακούει» (Μτ.11:15). 
     Όσα εξέθεσα και μελλοντικά θα εκθέσω, είναι από τις 
πιο  έγκυρες  πηγές.  Και  η  γνώμη  εκείνου  που  στηρίζεται 
στην εγκυρότερη πηγή, έχει μεγαλύτερο κύρος από κάθε 
Σύνοδο και από κάθε “δόγμα Καίσαρα”. 
 
 
     «Τῷ ἀγαπῶντι ἡμᾶς καὶ λούσαντι ἡμᾶς ἀπὸ τῶν 
ἁμαρτιῶν ἡμῶν ἐν τῷ αἵματι αὐτοῦ, καὶ ἐποίησεν ἡμᾶς 
βασιλείαν, ἱερεῖς τῷ Θεῷ καὶ πατρὶ αὐτοῦ, αὐτῷ ἡ δόξα καὶ 
τὸ κράτος εἰς τοὺς αἰῶνας τῶν αἰώνων· ἀμήν – Σ’ Αυτόν 
που μας αγάπησε και μας έλουσε από τις αμαρτίες μας 
μέσα στο αίμα Του, και έκανε εμάς βασιλεία, ιερείς για τον 
Θεό και Πατέρα Αυτού· σ’ Αυτόν η δόξα και το κράτος 
στους αιώνες των αιώνων· αμήν» (Αποκ.1:5­6). 
 
 
 
 
 
 
 



202 

 

ΕΠΙΣΤΟΛΗ 24η 
 
     Παναγιότατε. 
  

     Αναγνωρίζω  ότι  είναι  δύσκολη  η  κατάργηση  των  θε­
σμών  της  “ειδικής”  ιεροσύνης  και  εκείνων  που  θέσπισαν 
οι Οικουμενικές και Τοπικές Σύνοδοι, και τους οποίους οι 
αιώνες  θεμελίωσαν,  η  δεσποτική  επιρροή  επέβαλε  και  η 
πατρολατρεία στερέωσε. Εντούτοις όμως, είναι αναγκαία 
η συμμόρφωση της Εκκλησίας με το Λόγο του Θεού. Και 
αν αυτός δεν αρκεί, να δανειστεί ευχαρίστως και από την 
Παράδοση,  εφόσον  όμως  θα  συμφωνεί  απόλυτα  με  την 
Αγία Γραφή. 
     Αλλά εν προκειμένω η Αγία Γραφή είναι αρκετή και για 
να αποδείξω την επάρκειά της και για να με νοήσουν κα­
λύτερα οι αναγνώστες μου, γιατί οι παπάδες έχουν παχιά 
αυτιά και δεν ακούν, θα παραθέσω με παιδική απλότητα 
το θέμα της υπεύθυνης αντιπροσωπευτικής θέσης των ιε­
ρέων και της αντι­Γραφικής εξουσίας τους να συγχωρούν 
ή όχι αμαρτίες. 
     Ρώτησαν  οι  άγιοι  Απόστολοι,  ρώτησαν  τον  Κύριο  της 
Δόξας,  πώς  να  προσεύχονται.  Και  τους  ικανοποίησε  το 
αίτημά τους αυτό. Τι τους είπε; Το γνωρίζουν όλοι, πιστοί 
και άπιστοι. Τους είπε: 
     «Όταν θα προσεύχεστε να λέτε: “Πάτερ ἡμῶν ὁ ἐν τοῖς 
οὐρανοῖς, ἁγιασθήτω τὸ ὄνομά σου… καὶ ἄφες ἡμῖν τὰ 
ὀφειλήματα ἡμῶν – Πατέρα μας που είσαι στους ουρα-
νούς, ας αγιαστεί το όνομά Σου… και άφησε σ’ εμάς τις 
οφειλές μας”» (Μτ.6:9­12). 
     Σε  ποιον  τους  είπε  να  λένε  αυτά;  Μήπως στους  ιερείς 
και εκείνοι κατόπιν να τα κανοναρχούν  [εισηγούνται] σαν 
υποβολείς προς τον Θεό του ουρανού, ή να τα λένε απευ­
θείας προς τον Θεό; 
     Αν έπρεπε να υπήρχαν ιερείς με ειδική ιεροσύνη, γιατί 
δεν τους είπε: Να πάτε στον ιερέα να του τα πείτε, και ε­
κείνος θα γίνει ραντάρ να τα διαβιβάσει στον Θεό. 



203 

 

     Παναγιότατε, «Στώμεν καλώς!» 
     Εφόσον  και  ο  προσευχόμενος,  με  την  υπόδειξη  του 
Χριστού, έχει το δικαίωμα να αποτείνεται απευθείας στον 
Πατέρα και να ζητά ο  ίδιος από τον Θεό την άφεση των 
αμαρτιών του, αυτό το αναφαίρετο δικαίωμα, δεν νομίζε­
τε ότι μας θέτει αμέσως όλους τους ιερωμένους στο περι­
θώριο; Τούτο δε, γιατί δεν χρειάζεται μεσίτη η υπόθεση, 
δεδομένου ότι Μεσίτης μοναδικός είναι ο Λυτρωτής Χρι­
στός,  του  Οποίου  ο  Λόγος  μάς  πληροφορεί  να  εξομολο­
γούμαστε  στον  Θεό  για  τις  αμαρτίες  μας  («ἐξαγορεύσω 
τὴν ἀνομίαν μου τῷ Κυρίῳ – Θα εξομολογηθώ την ανομία 
μου στον Κύριο» Ψαλ.31:5, «ἐὰν ὁμολογῶμεν τὰς ἁμαρτίας 
ἡμῶν, πιστός ἐστι καὶ δίκαιος, ἵνα ἀφῇ ἡμῖν τὰς ἁμαρτίας 
καὶ καθαρίσῃ ἡμᾶς ἀπὸ πάσης ἀδικίας – Αν ομολογούμε τις 
αμαρτίες μας, είναι πιστός και δίκαιος, για να αφήσει σ’ 
εμάς τις αμαρτίες και να καθαρίσει εμάς από κάθε αδικί-
α» Α’  Ιν.1:9) και όχι στον  ιερέα. Γιατί, πώς είναι δυνατόν 
να  έχω  ζημιώσει  ή  αδικήσει  “τον  κουρέα  και  κατόπιν  να 
ζητήσω  συγγνώμη  από  τον  μπακάλη  της  γειτονιάς;”  Δεν 
θα είναι αυτό μία παράλογη πράξη; Κατόπιν λοιπόν όλων 
αυτών,  πως  θα  δικαιολογήσουμε  τους  ιερείς  με  τα  αντι­
Βιβλικά αξιώματα και τους αντιδημοκρατικούς τίτλους; 
     Είναι  αναγκαίο  να  νοήσει  ο  ιερατικός  κλήρος,  ότι  το 
ζωντανό Κέντρο γύρω από το οποίο και δυνάμει του οποί­
ου  το  Άγιο  Πνεύμα  ενεργεί  την  πάνω  στη  γη  λειτουργία 
Του, ελέγχοντας, κρίνοντας και σώζοντας, δεν είναι ο  ιε­
ρέας, αλλά είναι το Θείο Πρόσωπο του Λυτρωτή. Η Ορθό­
δοξη και η Ρωμαϊκή Εκκλησία εγκατέλειψαν αυτή την  α­
λήθεια  και  στη  θέση  της  δογματικά  τοποθέτησαν  τον  ιε­
ρέα, περί του οποίου και μέσω του ιδίου λένε, ότι ενεργεί 
το  Άγιο  Πνεύμα,  κρίνοντας,  ελέγχοντας  και  παραχωρώ­
ντας  τη  Θεία  Χάρη  και  το  έλεος  του  Αιωνίου.  Δηλαδή,  ο 
ιερέας  έγινε  το  υποκατάστατο  του  Θείου  Λυτρωτή.  Απο­
τέλεσμα όμως των θέσεων των Εκκλησιών αυτών, ήταν να 
αποσπαστούν από την άγκυρα και να φέρονται χωρίς πη­
δάλιο και πυξίδα στον απέραντο ωκεανό, συσσωρεύοντας 



204 

 

ό,τι το δίχτυ τους αρπάξει για να το κάνουν Θείο, όσιο και 
ιερό, και κατόπιν να το προσκυνούν και να το εμπορεύο­
νται, όπως και ο έμπορος τα εμπορεύματά του. 
     Διαφωνείτε,  Παναγιότατε;  Δεν  το  πιστεύω!  Έχετε  πε­
ράσει  από  τα  στάδια  αυτά  και  έχετε  δική  σας  αντίληψη 
των  πραγμάτων.  Είναι  πολύ  χαρακτηριστική  η  παροιμία 
που  λέει:  “Όποιος  έκανε  ηγούμενος,  έκανε  και  κελάρης, 
και  ήξερε  ο  ηγούμενος  τι  έκανε  ο  κελάρης”.  Αυτή  είναι 
Καλογερική  γλώσσα  και  μόνο  εμείς,  ως  καλόγεροι,  μπο­
ρούμε να τη νοήσουμε. 
 

Μέγα Θεολογικό σφάλμα – 

Οι Πρεσβύτεροι δεν είναι ιερείς 
 

     Υποστηρίζοντας η Ορθόδοξη Θεολογία της “ειδική” ιε­
ροσύνη των παπάδων, επικαλείται τα εδάφια του Ευαγγε­
λίου, τα οποία αναφέρονται σε πρεσβυτέρους, γιατί αυτά 
δεν  υπάρχουν  για  τους  ιερείς,  παρά  μόνο  όσα  αναφέρο­
νται  στο  ιερατείο  των  Ισραηλιτών.  Εξαιτίας  αυτού,  είναι 
ανάγκη  να  εξετάσουμε και  να  αποδείξουμε  σαφώς,  ότι ο 
“πρεσβύτερος”  δεν  είναι  “ιερέας”.  Άλλη  θέση  είχε  άλλω­
στε ο πρεσβύτερος στο λαό Ισραήλ, και άλλο έργο ο ιερέ­
ας. Και κάνω λόγο για τις δύο αυτές τάξεις από το λαό Ισ­
ραήλ, δεδομένου  ότι  από  εκεί  έχουμε  τα  πρώτα  στοιχεία 
περί  Θεογνωσίας,  αλλά  και  γιατί  το  Ορθόδοξο  ιερατείο 
είναι νεκρανάσταση της Ιουδαϊκής ιεροσύνης. 
     Υπάρχουν  πράγματι πολλά  εδάφια στην  Καινή Διαθή­
κη, τα οποία αναφέρονται στους πρεσβυτέρους. Σε κανέ­
να όμως σημείο δεν έχουν τη θέση του ιερέα, όπως εξελί­
χτηκε διαμέσου των αιώνων και έφτασε στη σημερινή  α­
ντι­Γραφική κατάσταση και θέση. 
     Έχοντας ως αφετηρία την Παλαιά Διαθήκη, στην οποία 
βλέπουμε τους πρώτους πρεσβυτέρους, παρατηρούμε ότι 
το  όνομα  “πρεσβύτερος”,  αποδίδονταν  σε  άρχοντες,  σε 
ώριμους την ηλικία, ώριμους πνευματικά, σε συμβούλους, 
επιμελητές, κλπ, όχι μόνο στο λαό Ισραήλ, αλλά και στους 
ειδωλολατρικούς λαούς. Έτσι λοιπόν βλέπουμε, ότι, όταν 



205 

 

ο Ιωσήφ, ως Αντιβασιλέας της Αιγύπτου, έφυγε για να κη­
δεύσει  τον  πατέρα  του,  τον  Ιακώβ,  «συνανέβησαν μετ᾿ 
αὐτοῦ πάντες οἱ παῖδες Φαραὼ καὶ οἱ πρεσβύτεροι τοῦ 
οἴκου αὐτοῦ καὶ πάντες οἱ πρεσβύτεροι τῆς γῆς Αἰγύπτου – 
ανέβηκαν μαζί με αυτόν όλοι οι δούλοι του Φαραώ και οι 
πρεσβύτεροι του οίκου αυτού και όλοι οι πρεσβύτεροι της 
γης της Αιγύπτου» (Γεν.50:7). Ποιοι λοιπόν, ήταν αυτοί οι 
“πρεσβύτεροι;”  Ήταν  καταφανώς  άρχοντες  των  Αιγυπτί­
ων, οι οποίοι  τιμητικά συνόδευσαν τον Αντιβασιλέα τους 
Ιωσήφ. 
     Επίσης, όταν ο Θεός ήθελε να μιλήσει στον Μωυσή, στο 
όρος,  του είπε:  «ἀνάβηθι πρὸς τὸν Κύριον σὺ καὶ ᾿Ααρὼν 
καὶ Ναδὰβ καὶ ᾿Αβιοὺδ καὶ ἑβδημήκοντα τῶν πρεσβυτέρων 
᾿Ισραήλ – Ανέβα στον Κύριο, εσύ και ο Ααρών και ο Να-
δάβ και ο Αβιούδ (ήταν οι ιερείς) και εβδομήντα από τους 
πρεσβύτερους (ήταν  οι  πνευματικά  ώριμοι)  του Ισραήλ» 
(Εξοδ.24:1). 
     Όταν  ο  Μωυσής  δεν  μπορούσε,  επίσης,  να  κρατήσει 
μόνος  του  το  βάρος  της  διοίκησης  του  λαού  και  ζήτησε 
από τον Θεό ενίσχυση, έλαβε από τους πρεσβύτερους του 
λαού,  δηλαδή,  από  τους  πνευματικά  ώριμους  άνδρες. 
«συνάγαγέ μοι ἑβδομήκοντα ἄνδρας ἀπὸ τῶν πρεσβυτέρων 
᾿Ισραήλ, οὓς αὐτὸς σὺ οἶδας, ὅτι οὗτοί εἰσι πρεσβύτεροι τοῦ 
λαοῦ καὶ γραμματεῖς αὐτῶν – σύναξέ Μου εβδομήντα άν-
δρες από τους πρεσβύτερους του Ισραήλ, τους οποίους 
εσύ γνωρίζει, γιατί αυτοί είναι πρεσβύτεροι του λαού και 
γραμματείς τους» (Αριθ.11:16). 
     Είναι πολλά τα εδάφια της Παλαιάς Διαθήκης τα οποία 
μας φανερώνουν και μας διαχωρίζουν τη θέση των ιερέων 
από των πρεσβυτέρων. Τα ως άνω όμως εδάφια μας αρ­
κούν για να νοήσουμε ότι το όνομα “πρεσβύτερος” αποδί­
δονταν σε άρχοντες, πνευματικά ώριμους , κλπ. 
     Αλλά  υπάρχει  μία  εξαίρεση  στο  ρόλο  των  ιερέων,  οι 
οποίοι  έλαβαν  θέση  πρεσβυτέρων,  αρχόντων.  Όταν  οι 
Ρωμαίοι έγιναν κατακτητές της Παλαιστίνης, δέχτηκαν να 
αναλάβουν  την  πολιτική  και  θρησκευτική  διοίκηση  του 



206 

 

ιουδαϊκού  λαού,  με  συνέδριο–κοινοβούλιο  Ιουδαίων  ιε­
ρωμένων, καλούμενο Πρεσβυτέριο, που έδρευε στα Ιερο­
σόλυμα.  Η  θέση  των  ιερωμένων  έδινε  μεγαλύτερη  εμπι­
στοσύνη στους κατακτητές Ρωμαίους. Αυτό όμως δεν σή­
μαινε ότι η εκ Θεού αποστολή τους ήταν για το ρόλο των 
πρεσβυτέρων.  Έγινε,  δηλαδή,  ό,τι  συνέβηκε  και  κατά  τη 
Γερμανική κατοχή της Ελλάδος το 1941, κατά την οποία, ο 
Αρχιεπίσκοπος Αθηνών και πάσης Ελλάδος Δαμασκηνός, 
με  ανοχή  τού  κατακτητή  ανέβαλε  την  πολιτική  και  θρη­
σκευτική  διοίκηση  του  ελληνικού  λαού.  Το  ίδιο  συνέβη 
τότε  και  στην  Κρήτη,  με  τον  Αρχιερέα  των  Χανίων  Αγα­
θάγγελο. Το ίδιο συμβαίνει και σήμερα στην Κύπρο με τον 
Αρχιεπίσκοπο  Μακάριο.  Αυτό  όμως  δεν  σημαίνει,  ότι  η 
αποστολή των ως πάνω Αρχιερέων είναι πολιτικού χαρα­
κτήρα. Η ανάγκη πίεσε τις καταστάσεις. Υπάρχουν άλλω­
στε και οι ΣΤ’, ο ΠΓ’ Αποστολικοί Κανόνες και ο Ζ’ της Δ’ 
Οικουμενικής  Συνόδου,  οι  οποίοι  απαγορεύουν  και  επι­
βάλλουν  αναθεματισμό,  αφορισμό  και  καθαίρεση,  στους 
ιερωμένους εκείνους, οι οποίοι αναμιγνύονται στην πολι­
τική και αναλαμβάνουν στρατιωτικές, κοσμικές και πολι­
τικές φροντίδες και θέσεις. 
     Ηλίου φαεινότερο λοιπόν είναι ότι ο πρεσβύτερος, κα­
τά την Παλαιά Διαθήκη, δεν ήταν ιερέας. Οι ιερείς αποτε­
λούσαν ιδιαίτερη τάξη. Έργο δε αυτών ήταν η Θυσία στο 
Ναό, η διατήρηση της φωτιάς του Θυσιαστηρίου και του 
φωτός της χρυσής λυχνίας· η προετοιμασία των άρτων της 
προθέσεως και το καθημερινό θυμίαμα. Με άλλα λόγια· ο 
ιερέας ήταν “γδάρτης και θύτης”. Γι’ αυτό, καθώς τονίσα­
με σε προηγούμενη επιστολή μας, η λέξη “ιερέας” παρά­
γεται από το ρήμα “ίημι”, με έννοια μεταβαίνουσα σε ση­
μασίες  ποικίλων  αποχρώσεων, όπως  “ρίχνω”,  “κάνω  κάτι 
να πέσει κάτω”, απ’ όπου και το ρήμα “ιερεύω”, το οποίο 
σημαίνει “σφάζω”, “σφάζω για θυσία”, “θυσιάζω”, δηλαδή 
“φονεύω”  («καὶ ἀνήνεγκε μόσχους ἑπτά, κριοὺς ἑπτά, 
ἀμνοὺς ἑπτά, χιμάρους αἰγῶν ἑπτὰ περὶ ἁμαρτίας, περὶ τῆς 
βασιλείας καὶ περὶ τῶν ἁγίων καὶ περὶ ᾿Ισραὴλ καὶ  εἶπε  



207 

 

τοῖς  υἱοῖς ᾿Ααρὼν τοῖς  ἱερεῦσιν ἀναβαίνειν ἐπὶ τὸ θυσια-
στήριον Κυρίου. καὶ ἔθυσαν τοὺς μόσχους, καὶ ἐδέξαντο οἱ 
ἱερεῖς τὸ αἷμα καὶ προσέχεαν ἐπὶ τὸ θυσιαστήριον· καὶ 
ἔθυσαν τοὺς κριούς, καὶ προσέχεαν τὸ αἷμα ἐπὶ τὸ θυσια-
στήριον· καὶ ἔθυσαν τοὺς ἀμνούς, καὶ περιέχεον τὸ αἷμα τῷ 
θυσιαστηρίῳ· καὶ προσήγαγον τοὺς χιμάρους τοὺς περὶ 
ἁμαρτίας ἐναντίον τοῦ βασιλέως καὶ τῆς ἐκκλησίας, καὶ 
ἐπέθηκαν τὰς χεῖρας αὐτῶν ἐπ’ αὐτούς, καὶ ἔθυσαν αὐτοὺς 
οἱ ἱερεῖς καί ἐξιλάσαντο τὸ αἷμα αὐτῶν πρὸς τὸ θυσιαστή­
ριον καὶ ἐξιλάσαντο περὶ παντὸς ᾿Ισραήλ, ὅτι εἶπεν ὁ 
βασιλεύς, περὶ παντὸς ᾿Ισραὴλ ἡ ὁλοκαύτωσις καὶ τὰ περὶ 
ἁμαρτίας… ἀλλ’ ἢ οἱ ἱερεῖς ἦσαν ὀλίγοι καὶ οὐκ ἠδύναντο  
ἐκδεῖραι τὴν ὁλοκαύτωσιν,  καὶ ἀντελάβοντο  αὐτῶν οἱ 
ἀδελφοὶ αὐτῶν οἱ Λευῖται, ἕως οὗ συνετελέσθη τὸ ἔργον 
καὶ ἕως οὗ ἡγνίσθησαν οἱ ἱερεῖς, ὅτι οἱ Λευῖται προθύμως 
ἥγνισαν παρὰ τοὺς ἱερεῖς – Kαι έφερε επτά μοσχάρια και 
επτά κριάρια και επτά αρνιά και επτά τράγους για προ-
σφορά περί αμαρτίας , για τη βασιλεία και για το αγια-
στήριo και για τον Ισραήλ. Kαι είπε στους ιερείς, τους γι-
ους του Ααρών, να ανέβουν πάνω στο θυσιαστήριο του 
Kυρίoυ. Kαι έσφαξαν τα μοσχάρια, και οι ιερείς παρέλα-
βαν το αίμα και το έχυσαν πάνω στο θυσιαστήριο· και έ-
σφαξαν τα κριάρια, και έχυσαν το αίμα πάνω στο θυσια-
στήριο· και έσφαξαν τα αρνιά, και έχυσαν το αίμα πάνω 
στο θυσιαστήριο. Και έφεραν τους τράγους, για την προ-
σφορά περί αμαρτίας, μπροστά στον βασιλιά και στη εκ-
κλησία, και επέθεσαν τα χέρια τους πάνω σε αυτούς. Και 
έσφαξαν αυτούς οι ιερείς και πρόσφεραν το αίμα τους για 
εξιλασμό πάνω στο θυσιαστήριο, και έκαναν εξιλέωση για 
όλο τον Ισραήλ, γιατί είπε o βασιλιάς: Ολοκαύτωμα και 
προσφορά περί αμαρτίας, για όλο τον Ισραήλ… Οι ιερείς 
όμως ήταν λίγοι και δεν μπορούσαν  να γδέρνουν  τα ολο-
καυτώματα, και βοήθησαν αυτούς οι αδελφοί τους οι 
Λευίτες, μέχρι που συντελέστηκε το έργο και μέχρι που 
αγιάστηκαν οι ιερείς, γιατί οι Λευίτες στάθηκαν πιο πρό-



208 

 

θυμοι στο να αγιαστούν, παρά οι ιερείς» Β’  Παραλειπομέ­
νων 29:21­24, 34). Επειδή όμως η θυσία του Χριστού πραγ­
ματοποιήθηκε  για  να  σταματήσει  κάθε  άλλη  θυσία,  δεν 
χρειάζονται  πλέον  “σφάχτες”  ιερείς.  Απολύονται  ως  υπε­
ράριθμοι. 
     Το όνομα “πρεσβύτερος” γίνεται από το “προς–βαίνω”, 
που  σημαίνει,  “τον  προχωρημένο  στην  ηλικία”,  “τον  σε­
βάσμιο”, “τον ανώτερο”, “τον πνευματικά ώριμο” και “τον 
επιμελητή”. 
     Έτσι, κατά την Παλαιά Διαθήκη, οι πρεσβύτεροι κατά 
την παραμονή των Ισραηλιτών στην έρημο, ήταν αρχηγοί 
των φυλών, οι οποίοι παρουσιάζονταν και ως πατέρες του 
λαού  («ἐλθὼν οὖν συνάγαγε τὴν γερουσίαν τῶν υἱῶν 
᾿Ισραὴλ καὶ ἐρεῖς πρὸς αὐτούς· Κύριος ὁ Θεὸς τῶν πατέρων 
ἡμῶν ὦπταί μοι, Θεὸς ᾿Αβραὰμ καὶ Θεὸς ᾿Ισαὰκ καὶ Θεὸς 
᾿Ιακώβ, λέγων· ἐπισκοπῇ ἐπέσκεμμαι ὑμᾶς καὶ ὅσα συμβέ­
βηκεν ὑμῖν ἐν Αἰγύπτῳ – Πήγαινε λοιπόν, συγκέντρωσε τη 
γερουσία των γιων Ισραήλ και θα πεις προς αυτούς: Ο 
Κύριος, ο Θεός των πατέρων μας, φάνηκε σε εμένα, ο 
Θεός του Αβραάμ, και ο Θεός του Ισαάκ και ο Θεός του 
Ιακώβ, λέγοντας: Κυριολεκτικά επισκέπτομαι εσάς και 
όσα έχουν συμβεί σ’ εσάς στην Αίγυπτο» Εξοδ.3:16), οι ο­
ποίοι τον αντιπροσώπευαν και αποφαίνονταν αντί γι’ αυ­
τόν  («ἐπορεύθη δὲ Μωυσῆς καὶ  ᾿Ααρὼν  καὶ  συνήγαγον  
τὴν  γερουσίαν  τῶν  υἱῶν  ᾿Ισραήλ. καὶ ἐλάλησεν ᾿Ααρὼν 
πάντα τὰ ρήματα ταῦτα, ἃ ἐλάλησεν ὁ Θεὸς πρὸς Μωυσῆν,  
καὶ  ἐποίησε τὰ σημεῖα  ἐναντίον  τοῦ  λαοῦ. καὶ ἐπίστευσεν 
ὁ λαὸς καὶ ἐχάρη, ὅτι ἐπεσκέψατο ὁ Θεὸς τοὺς υἱοὺς 
᾿Ισραὴλ καὶ ὅτι εἶδεν αὐτῶν τὴν θλίψιν· κύψας δὲ ὁ λαὸς 
προσεκύνησε – Και πορεύτηκαν ο Μωυσής με τον Ααρών 
και σύναξαν τη γερουσία των γιων Ισραήλ. Και μίλησε ο 
Ααρών όλα τα λόγια αυτά, τα οποία μίλησε ο Θεός προς 
τον Μωυσή, και έκανε τα θαυματουργικά σημεία ενώπιον 
του λαού. Και πίστεψε ο λαός και χάρηκε, γιατί επισκέ-



209 

 

φτηκε ο Θεός τούς γιους Ισραήλ, και γιατί είδε τη θλίψη 
τους· και, σκύβοντας ο λαός, προσκύνησε» Εξοδ.4:29­31). 
     Κατά  την  Καινή  Διαθήκη,  το  όνομα  “πρεσβύτερος”  έ­
λαβε  την  ίδια  σχεδόν  έννοια  από  την  ίδια  πάντοτε  ρίζα 
“προς–βαίνω”, και σημαίνει επίσης, εκτός από τον “άρχο­
ντα”, τον “πνευματικά ώριμο άνθρωπο”, τον “προχωρημέ­
νο στην ηλικία”, τον “σεβάσμιο”, τον “κατηχητή”, τον “ε­
πίσκοπο”, τον “εκκλησιάρχη”, τον “επιμελητή”, τον “προϊ­
στάμενο”  και  “αυτόν  που  προΐσταται”.  Όχι  όμως  τον  ιε-
ρέα. Αν  το  όνομα  τούτο  “πρεσβύτερος”  αποδίδονταν  σε 
αυτούς με “ειδική ιεροσύνη” ιερείς, δεν θα υπήρχε τουλά­
χιστον ένα σημείο στα τόσα πολλά εδάφια που αναφέρο­
νται στους πρεσβυτέρους, να διασαφηνίσει το θέμα; Αλλά 
δεν  υπάρχει  ούτε  ένα,  τόσο  στην  Αγία  Γραφή,  όσο  και 
στην  ιστορία. Ο πρεσβύτερος είναι ο επιμελητής της Εκ­
κλησίας και ο προϊστάμενος, όχι ο άνθρωπος με τα ιερατι­
κά  υπουργήματα  που  ανήκουν  στον  Ιησού, ο  Οποίος  θυ­
σιάστηκε  για  μας.  Είναι  λοιπόν  μέγα  θεολογικό  σφάλμα 
να τοποθετούν τους ιερείς στη θέση των πρεσβυτέρων και 
τους  πρεσβυτέρους  στο  ρόλο  των  ιερέων  με  την  αντι­
Βιβλική “ειδική” ιεροσύνη. 
     Οι  ειδικοί  ιερείς  είχαν  τοποθετηθεί  από  τον  Θεό  προ 
Χριστού ως μεσίτες μεταξύ Θεού και ανθρώπων στη λει­
τουργία  των  αιματηρών  θυσιών.  Εφόσον  όμως  οι  θυσίες 
εκπληρώθηκαν  στο  Πρόσωπο  του  Ιησού,  σταματά  αυτο­
μάτως το έργο της ειδικής  ιεροσύνης. Γιατί ο θυσιασθείς 
Ιησούς  είναι  πλέον ο  Μέγας  Αρχιερέας  του  ανθρώπου,  ο 
Οποίος καθιστά κάθε οπαδό Του  ιερέα και βασιλέα ενώ­
πιον  του  Θεού  και  Πατέρα.  Και  ο  Θεός,  για  να  γνωστο­
ποιήσει  αυτό  στους  ανθρώπους,  έλαβε  πρόνοια  να  το 
γράψει  με  κάθε  λεπτομέρεια,  με  αυτόν  που  έγραψε  την 
προς Εβραίους Επιστολή, και κυρίως στα κεφάλαια 7, 8, 9 
και 10. 
     Πολύ  χαρακτηριστικά  είναι  τα  εδάφια  «ὁ προϊστά­
μενος, ἐν σπουδῇ – ο προϊστάμενος ας το κάνει με ζήλο» 
(Ρωμ.12:8),  «εἰδέναι τοὺς κοπιῶντας ἐν ὑμῖν καὶ προϊστα-



210 

 

μένους ὑμῶν ἐν Κυρίῳ καὶ νουθετοῦντας ὑμᾶς – να ανα-
γνωρίζετε εκείνους που κοπιάζουν μεταξύ σας και που εί-
ναι προϊστάμενοί σας στον Κύριο και νουθετούν εσάς» (Α’ 
Θεσ.5:12),  «Μνημονεύετε τῶν ἡγουμένων ὑμῶν, οἵτινες 
ἐλάλησαν ὑμῖν τὸν λόγον τοῦ Θεοῦ, ὧν ἀναθεωροῦντες τὴν 
ἔκβασιν τῆς ἀναστροφῆς μιμεῖσθε τὴν πίστιν… Πείθεσθε 
τοῖς ἡγουμένοις ὑμῶν καὶ ὑπείκετε· αὐτοὶ γὰρ ἀγρυπνοῦσιν 
ὑπὲρ τῶν ψυχῶν ὑμῶν ὡς λόγον ἀποδώσοντες· ἵνα μετὰ 
χαρᾶς τοῦτο ποιῶσι καὶ μὴ στενάζοντες… Ἀσπάσασθε 
πάντας τοὺς ἡγουμένους ὑμῶν – Να θυμάστε τους ηγέτες 
σας, οι οποίοι κήρυξαν σ’ εσάς το λόγο του Θεού· των ο-
ποίων την πίστη να μιμείστε, παρατηρώντας επιμελώς την 
έκβαση του τρόπου της ζωής τους… Να πείθεστε στους 
ηγέτες σας και να υποτάσσεστε, γιατί αυτοί αγρυπνούν 
υπέρ των ψυχών σας, επειδή θα αποδώσουν λόγο, ώστε 
να κάνουν αυτό με χαρά και να μη στενάζουν… Χαιρετή-
στε όλους τους ηγέτες σας» (Εβρ.13:7, 17, 24), τα οποία πα­
ρουσιάζουν τον πρεσβύτερο ως προϊστάμενο και επιμελη­
τή, ουδέποτε όμως ως ιερέα με “ειδική” ιεροσύνη. 
 

Πρεσβύτερος και Επίσκοπος  

ήταν ένα και το ίδιο πρόσωπο 
 

     Τα ονόματα, άλλωστε,  “πρεσβύτερος” και  “επίσκοπος” 
ήταν  ισοδύναμα  στους  Αποστολικούς  χρόνους  και  εναλ­
λάσσονταν. Άλλοτε τους “επίσκοπους” έλεγαν “πρεσβύτε­
ρους”  και  άλλοτε  τους  “πρεσβυτέρους”  ονόμαζαν  “επί­
σκοπους”. Αυτό δέχεται άλλωστε χωρίς καμία επιφύλαξη 
και η Ορθόδοξη Θεολογία. Έτσι βλέπουμε τον Παύλο να 
αποκαλεί  επισκόπους  της  Εφέσου,  εκείνους  που  προη­
γουμένως  ονόμαζε  πρεσβυτέρους.  Ιδού  τα  λόγια  του  Ευ­
αγγελίου: «Ἀπὸ δὲ τῆς Μιλήτου πέμψας εἰς Ἔφεσον μετε-
καλέσατο τοὺς πρεσβυτέρους τῆς ἐκκλησίας. ὡς δὲ παρεγέ­
νοντο πρὸς αὐτὸν, εἶπεν αὐτοῖς… ποιμαίνειν τὴν ἐκκλησίαν 
τοῦ Κυρίου καὶ Θεοῦ, ἣν περιεποιήσατο διὰ τοῦ ἰδίου 
αἵματος – Από τη Μίλητο έστειλε στην Έφεσο και κάλεσε 



211 

 

να έρθουν οι πρεσβύτεροι της εκκλησίας. Μόλις λοιπόν 
παρουσιάστηκαν σ’ αυτόν, είπε σ’ αυτούς… ποιμαίνετε την 
εκκλησία του Θεού, την οποία απέκτησε με το δικό Του 
αίμα» (Πραξ.20:17, 28). 
     Με το ίδιο ακριβώς πνεύμα γράφει και στους Φιλιππη­
σίους·  «…πᾶσι τοῖς ἁγίοις ἐν Χριστῷ Ἰησοῦ τοῖς οὖσιν ἐν 
Φιλίπποις σὺν ἐπισκόποις καὶ διακόνοις – …προς όλους 
τους αγίους στον Χριστό Ιησού που είναι στους Φιλίππους, 
μαζί με τους επισκόπους και διακόνους» (1:1).  Ιδού  κατά 
σειρά  τα  εδάφια,  τα  οποία  μαρτυρούν  σαφέστατα  ότι  ο 
πρεσβύτερος και επίσκοπος είναι ένα και το ίδιο πρόσωπο 
και  ότι  τα  ονόματα  αυτά  είναι  ισοδύναμα  και  ανταλλάσ­
σονταν  κατά  τους  Αποστολικούς  χρόνους  και  ότι  μεταξύ 
των πρεσβυτέρων–επισκόπων, δεν υπάρχει κανένας ιερέ­
ας:  «χειροτονήσαντες δὲ αὐτοῖς πρεσβυτέρους κατ’ 
ἐκκλησίαν… ἀποστόλους καὶ πρεσβυτέρους εἰς Ἰερουσα-
λὴμ… Συνήχθησαν δὲ οἱ ἀπόστολοι καὶ οἱ πρεσβύτεροι… 
μετεκαλέσατο τοὺς πρεσβυτέρους τῆς ἐκκλησίας… τὸ 
Πνεῦμα τὸ ἅγιον ἔθετο ἐπισκόπους, ποιμαίνειν τὴν ἐκκλη-
σίαν τοῦ Κυρίου καὶ Θεοῦ – χειροτόνησαν γι’ αυτούς πρε-
σβυτέρους σε κάθε εκκλησία… αποστόλους και τους πρε-
σβυτέρους στην Ιερουσαλήμ… Συνήχθησαν δὲ οἱ ἀπόστο-
λοι καὶ οἱ πρεσβύτεροι… κάλεσε να έρθουν οι πρεσβύτεροι 
της εκκλησίας… το Πνεύμα το Άγιο σας έθεσε επισκόπους, 
για να ποιμαίνετε την εκκλησία του Θεού» (Πραξ.14:23, 
15:2, 6, 20:17, 28), «εἴ τις ἐπισκοπῆς ὀρέγεται, καλοῦ ἔργου 
ἐπιθυμεῖ. Δεῖ οὖν τὸν ἐπίσκοπον… Διακόνους ὡσαύτως… Οἱ 
καλῶς προεστῶτες πρεσβύτεροι… – αν κάποιος ορέγεται 
επισκοπή, καλό έργο επιθυμεί. Πρέπει λοιπόν ο επίσκο-
πος… Οι διάκονοι ομοίως… Οι πρεσβύτεροι που έχουν δι-
ευθύνει καλά…» (Α’  Τιμ.  3:1­12,  5:17),  «καὶ καταστήσῃς 
κατὰ πόλιν πρεσβυτέρους… δεῖ γὰρ τὸν ἐπίσκοπον εἶναι… 
– και να καταστήσεις από πόλη σε πόλη πρεσβυτέρους… 
Γιατί πρέπει ο επίσκοπος να είναι…» (Τιτ.1:5­7), «Πρεσβυ-
τέρους τοὺς ἐν ὑμῖν παρακαλῶ ὁ συμπρεσβύτερος – Τους 



212 

 

πρεσβυτέρους μεταξύ σας τους παρακαλώ εγώ ο συμπρε-
σβύτερος» (Α’ Πετρ.5:1). Διαβάζοντας αυτά, διαπιστώνου­
με ότι αποδεδειγμένα το όνομα “επίσκοπος” αποδίδονταν 
στον “πρεσβύτερο”, ανάλογα με το πεδίο δράσης του. Με 
αυτό τον τρόπο το Ευαγγέλιο παρουσιάζει την ισοδυναμία 
των δύο αυτών ονομάτων, του “πρεσβυτέρου” και του “ε­
πισκόπου”. 
     Αυτό δεν μπόρεσε να το αποσιωπήσει και ο κ. Τρεμπέ­
λας, και γράφει τα εξής χαρακτηριστικά: 
     «Και στην αρχή μεν, ζώντων ακόμη των Αποστόλων και 
των συνεργατών τους, διακρίθηκαν δύο τάξεις στον κλή­
ρο, οι πρεσβύτεροι και οι επίσκοποι ονομαζόμενοι, και οι 
διάκονοι».  Ο  κ.  Τρεμπέλας  αναφέρει, ότι  οι  μαθητές  του 
Ιωάννη, Ιγνάτιος και Πολύκαρπος, «και οι δύο ρητά μνη­
μονεύουν  τους  τρεις  βαθμούς  της  ιεροσύνης»  (“Δογματι­
κή”, Γ’, σελ.290). Αυτό είναι μέγιστη αναλήθεια! 
     Η  ιστορία,  επίσης,  ο  άλλος  αυτός  αψευδής  μάρτυρας, 
ιδού  τι  λέει:  «Όλη  η  εκκλησία  εξέλεγε  κάποιους  άνδρες 
από αυτούς που συγκροτούσαν αυτή, οι οποίοι καλούνταν 
πρεσβύτεροι  και  διαχειρίζονταν  με  συμβούλιο  τα  κοινά 
πράγματά της. Μετά όμως από λίγο και πριν από το τέλος 
ακόμη  της  πρώτης  εκατονταετηρίδας…  οι  προϊστάμενοι 
του  συνεδρίου  των  πρεσβυτέρων  επίσκοποι  προσηκειώ­
θηκαν  ολόκληρη  την  εξουσία,  θεώρησαν  τους  πρεσβυτέ­
ρους ως  απλούς  συμβούλους  και αποτέλεσαν από  κοινού 
μεταξύ τους δική τους ιερατική τάξη, τον καλούμενο κλή­
ρο, ο οποίος ως τέτοιος διακρινόταν από το λαό» (“Ιστορία 
του Ελληνικού Έθνους”, Κ. Παπαρρηγόπουλου, τομ, Γ’, σελ.93, 
Β’ μέρος). 
     Η  ιστορική  αυτή  πληροφορία,  μας  εμφανίζει  σαφώς 
δύο πράγματα: 1ο) Τους πρεσβυτέρους ως επισκόπους λό­
γω διακρίσεώς τους ως προϊσταμένων, και 2ο) Την καινο­
τομία  της  ιερατικής  τάξης  ως  σφετερισμό  της  Ανωτάτης 
Αρχής.  Αυτά  τα  δύο  σημεία,  υπήρξαν  η  κυριότερη  αιτία 
της  ίδρυσης  της  παπαδικής  ιεραρχίας. Γιατί  τη  θέση  του 
προϊσταμένου  την  καταλάμβανε,  καθώς  είναι  φυσικό,  ο 



213 

 

ικανότερος και έτσι χωρίς να διαφέρει σε τίποτε από τους 
άλλους συμπρεσβύτερους, καταλάμβανε φυσικά και σιω­
πηλά την προεδρία. 
     Άλλος  ιστορικός,  λέει:  «Οι  προεστοί  των  Εκκλησιών 
ονομάζονταν  πρεσβύτεροι  ή  επίσκοποι,  εκ  των  οποίων 
φαίνεται, ότι και οι δύο αυτοί τίτλοι στην Καινή Διαθήκη, 
αποδίδονταν  στην  ίδια  τάξη  ανθρώπων…  Κανείς  ας  μη 
συγχέει  τους  Επισκόπους  της  πρωτόγονης  και  χρυσής  ε­
ποχής της Εκκλησίας, με τους επισκόπους των μεταγενέ­
στερων εποχών, αν και, οι δύο φέρουν το ίδιο όνομα, αλλά 
διαφέρουν  όμως  σε  πολλά  πράγματα»  (Moshem,  τόμος  1, 
σελ.99). 
     Οι  Απόστολοι  χειροτονούσαν  πρεσβυτέρους  σε  κάθε 
Εκκλησία,  για  να  βοηθούν  ή  να  αναπληρώνουν  τη  θέση 
τους  στην  απουσία  τους,  και  οι  οποίοι  έφεραν  το  όνομα 
των  πρεσβυτέρων  για  λόγους  αξιοπρέπειας  και  των  Επι­
σκόπων, από το είδος της υπηρεσίας, την οποία κατείχαν. 
     Επίσης,  όταν  ο  Χριστιανισμός  ξαπλώθηκε  και  οι  Εκ­
κλησίες αισθάνθηκαν την ανάγκη της συγκρότησης τοπι­
κών  συνελεύσεων  για  συζήτηση  και  διατήρηση  των  εκ­
κλησιαστικών  πραγμάτων  και  υποθέσεων,  οι  φιλοξενού­
ντες πρεσβύτεροι της πόλης στην οποίο γίνονταν οι συνε­
λεύσεις, τιμής ένεκεν, καταλάμβαναν την προεδρία μετα­
ξύ  των  αντιπροσώπων  των  άλλων  Εκκλησιών.  Ο  προε­
δρεύον  δε  αυτός  στη  Βόρεια  Αφρική  ονομαζόταν  “πρω­
τεύων” ή “ο πρώτης καθέδρας”. Η μονιμότητα όμως αυτής 
της προεδρίας, δημιούργησε επίσημη υπεροχή και εκκλη­
σιαστική  εξουσία.  Με  τον  τρόπο  αυτό  οι  προεξάρχοντες 
πρεσβύτεροι, οι οποίοι λόγω του πεδίου δράσης τους ονο­
μάζονταν και επίσκοποι, σφετερίστηκαν την ανωτάτη αρ­
χή  και  παρουσιάζονταν  ως  αφέντες  στους  άλλους  συ­
μπρεσβύτερους.  Και  όπως  σημειώνει  η  ως  άνω  ιστορική 
πληροφορία:  «Οι  προϊστάμενοι  του  συνεδρίου  των  πρε­
σβυτέρων  επίσκοποι  προσοικειώθηκαν  ολόκληρη  την  ε­
ξουσία, θεώρησαν τους πρεσβυτέρους ως απλούς συμβού­
λους και αποτέλεσαν από κοινού μεταξύ τους  ιδίαν  ιερα­



214 

 

τική τάξη». Έτσι καθυπέταξαν τους άλλους συμπρεσβυτέ­
ρους των επαρχιών, τους οποίους για διάκριση ονόμασαν 
“χωρεπισκόπους” ή “επισκόπους των αγρών” και οι προϊ­
στάμενοι,  έγιναν  στην  πραγματικότητα  αφέντες.  Με  τον 
τρόπο αυτό οι προϊστάμενοι­επίσκοποι μείωσαν τους συ­
ναδέλφους  τους  συμπρεσβύτερους,  τους  οποίους  ονόμα­
σαν “επισκόπους των αγρών”. 
     Η εξάρτηση όμως αυτή προκάλεσε, όπως ήταν φυσικό, 
ανάλογη αντίδραση και από τα δύο μέρη. Γιατί ο μεν επί­
σκοπος  της  πόλης  ήθελε  να  αυξήσει  την  εξάρτηση,  οι  δε 
“επίσκοποι των αγρών”, ήθελαν να αυξήσουν την ανεξαρ­
τησία.  Από  αυτό  προέκυψαν  πολλές  και  μεγάλες  έριδες 
και ανωμαλίες μεταξύ τους. Τέλος, εφαρμόστηκε απόλυτα 
το δίκαιο του ισχυρότερου και “το μεγάλο ψάρι έφαγε το 
μικρό”.  Ως  πρόεδροι  και  προϊστάμενοι  οι  επίσκοποι  των 
πόλεων συγκρότησαν στις συνόδους των Σάρδεων (κανό­
νας  6)  και  της  Λαοδικείας  (κανόνας  57)  και  κατάργησαν 
τους  “επισκόπους  των  αγρών”,  τους  οποίους  αντικατά­
στησαν με άλλους πρεσβύτερους. Αυτά έλαβαν χώρα με­
ταξύ  των  αντιπροσώπων  των  Εκκλησιών,  οι  οποίοι  συ­
γκροτούσαν συνελεύσεις και συζήτηση και διαχείριση των 
εκκλησιαστικών πραγμάτων και υποθέσεων. 
     Η μοναρχική όμως αυτή επισκοπική εξουσία, δημιούρ­
γησε ανάλογη αντίδραση και στους άλλους πρεσβύτερους 
των  Εκκλησιών,  οι  οποίοι  διέκριναν  το  σφετερισμό  της 
ανωτάτης αρχής και τη χαλάρωση της δημοκρατικότητας 
στην  Εκκλησία.  Εξαιτίας  αυτού  δημιουργήθηκαν  και  με­
ταξύ  τους  πολλές  και  μεγάλες  έριδες,  διενέξεις  και  δια­
πληκτισμοί.  Για  τη διευθέτηση  δε  αυτών  των ανωμαλιών 
συγκλήθηκαν  πολλές  επαρχιακές  σύνοδοι,  τις  οποίες  συ­
γκροτούσαν  τα  “αφεντικά”,  οι  επίσκοποι  των  πόλεων. 
Μέσω των επαρχιακών αυτών συνόδων διαμόρφωσαν και 
το “μητροπολιτικό αξίωμα”. Δηλαδή, άλλη αντίχριστη αρ­
χή εισχώρησε στους κόλπους της Εκκλησίας. Άλλος σφε­
τερισμός αυτός της ανωτάτης αρχής. Γιατί οι επαρχιακές 
σύνοδοι συνέρχονταν στην πρωτεύουσα της επαρχίας και 



215 

 

ως πρόεδρος αναλάμβανε ο επίσκοπος της πρωτεύουσας, 
ο  οποίος  βαθμιαία  απέκτησε  την  υπεροχή  απέναντι  των 
άλλων  επισκόπων  της  επαρχίας.  Και  “ενός  ατόπου  δοθέ­
ντος, μύρια έπονται”. 
     Ο  νέος  όμως  αυτός  σφετερισμός  της  ανωτάτης  αρχής, 
προκάλεσε  και  νέα  αντίδραση  από  τους  άλλους  επισκό­
πους των επαρχιών. Ο ιστορικός Ευσέβιος, αναφέρει: «Η 
φιλαρχία  που  προκαλεί  μεταξύ  των  επισκόπων  φθόνο, 
μίσος,  έριδες  και  απειλές».  Υπερίσχυσε όμως  πάλι  το  δί­
καιο  του  ισχυρότερου.  Πάλι  “το  μεγάλο  ψάρι  έφαγε  το 
μικρό”.  Υπερίσχυσαν  οι  Μητροπολίτες,  οι  οποίοι  με  την 
πρώτη  κατόπιν  Οικουμενική  Σύνοδο  τακτοποίησαν  όπως 
ήθελαν τη θέση τους, την οποία και νομιμοποίησαν. 
     Μετά  το  μητροπολιτικό  αξίωμα  προέκυψε  άλλο  αξίω­
μα,  του  “Εξάρχου”  ή  “Αρχιεπισκόπου”.  Και  έπεται  συνέ­
χεια  μακρού  καταλόγου  των  αντι­Γραφικών  αξιωμάτων 
και  τίτλων  του  αρχιπρεσβυτέρου  ή  πρωτοπρεσβυτέρου, 
του  συγκέλου,  πρωτοσυγκέλου,  αρχιμανδρίτη,  Θεοφιλε­
στάτου,  Σεβασμιοτάτου,  Μακαριοτάτου,  καταλήγοντας 
στον γελοίο τίτλο του Πατριάρχη Αλεξανδρείας, ο οποίος 
τιτλοφορείται  ως  εξής:  «Πάπας  και  Πατριάρχης  της  με­
γάλης πόλεως Αλεξανδρείας. Λιβύης, Πενταπόλεως, Αιθι­
οπίας και πάσης της γης Αιγύπτου. Πατήρ πατέρων, ποι­
μήν ποιμένων, Αρχιερέας Αρχιερέων, Δέκατος τρίτος των 
Αποστόλων  και  Κριτής  της  Οικουμένης».  Φρίξε  ήλιε! 
(Βλέπε επιστολή 15η). 
     Οι  ως  άνω  υπερβάσεις  και  ακροβατισμοί  άλλαξαν  εκ 
θεμελίων την Αποστολική γραμμή της Εκκλησίας, εξαιτίας 
της  φιλοπρωτίας  και  φιλοδοξίας.  Εφόσον  λοιπόν  από  τη 
φιλοπρωτία  και  δοξομανία  προήλθε  η  χαλάρωση  και  η 
αλλαγή  της  Αποστολικής  γραμμής,  είναι  ανάγκη  να  γίνει 
αναθεώρηση των πραγμάτων και επαναφορά της Εκκλη­
σίας στην πρώτη Αποστολική γραμμή και αγάπη τής αρ­
χέγονης  Εκκλησίας.  Εν  προκειμένου,  ο  Λόγος  του  Θεού, 
λέει: «ἀλλὰ ἔχω κατὰ σοῦ, ὅτι τὴν ἀγάπην σου τὴν πρώτην 
ἀφῆκας. μνημόνευε οὖν πόθεν πέπτωκας, καὶ μετανόησον 



216 

 

καὶ τὰ πρῶτα ἔργα ποίησον· εἰ δὲ μή, ἔρχομαί σοι ταχὺ καὶ 
κινήσω τὴν λυχνίαν σου ἐκ τοῦ τόπου αὐτῆς, ἐὰν μὴ μετα-
νοήσῃς – Αλλά έχω εναντίον σου αυτό, ότι την αγάπη σου 
την πρώτη άφησες. Να θυμάσαι λοιπόν από πού έχεις πέ-
σει, και μετανόησε και κάνε τα πρώτα έργα. Ειδεμή έρχο-
μαι σ’ εσένα γρήγορα και θα κινήσω τη λυχνία σου από 
τον τόπο της, αν δεν μετανοήσεις» (Αποκ.2:4­5).  «μνημό­
νευε πόθεν πέπτωκας – Να θυμάσαι από πού έχεις πέσει». 
Πράγματι, όπως ιστορικά και από την Αγία Γραφή έθεσα, 
η Εκκλησία ξέπεσε και απογυμνώθηκε από τα “πρώτα έρ­
γα”.  Και  για  να  καλύψει  τη  γυμνότητά  της  ντύθηκε  τους 
διάφορους τίτλους και τα ιερατικά αξιώματα. Είναι μεγά­
λη  ανάγκη  λοιπόν  να  γυμνωθεί  από  τους στολισμούς  της 
και  να  ενδυθεί  με  τα  “πρώτα  έργα”  –  να  επανέλθει  στη 
γραμμή  των  Αποστόλων  και  να  φυλάξει  «τὰ δόγματα τὰ 
κεκριμένα ὑπὸ τῶν ἀποστόλων καὶ πρεσβυτέρων τῶν ἐν 
Ἱερουσαλήμ – τα δόγματα τα εγκεκριμένα από τους απο-
στόλους και τους πρεσβυτέρους που ήταν στην Ιερουσα-
λήμ» (Πραξ.16:4).  Γιατί  σε  αυτή  την  περίπτωση,  ο  Θεός, 
λέει:  «ὑμεῖς λαὸς σκληροτράχηλος· ὁρᾶτε, μὴ πληγὴν 
ἄλλην ἐπάξω ἐγὼ ἐφ᾿ ὑμᾶς καὶ ἐξαναλώσω ὑμᾶς. νῦν οὖν 
ἀφέλεσθε τὰς στολὰς τῶν δοξῶν ὑμῶν καὶ τόν κόσμον, καὶ 
δείξω σοι ἃ ποιήσω σοι – Εσείς είστε λαός σκληροτράχη-
λος· κοιτάξτε, μην φέρω άλλη πληγή σε εσάς και σας κα-
ταστρέψω. Τώρα λοιπόν βγάλτε την ένδοξη ενδυμασία 
σας και τους στολισμούς σας, και θα σας δείξω τι θα κάνω 
σε εσάς» (Εξοδ.33:5). 
     Έτσι  λοιπόν  βλέπουμε  αφενός  μεν  την  αποδοκιμασία 
του Θεού, αφετέρου δε την άρνησή Του να σας συνοδεύ­
σει, εξαιτίας των στολισμών του “εγώ” σας και τα φρονή­
ματα της σάρκας. Παρουσιάζεται η ανάγκη για να απογυ­
μνωθεί  ο  ιερατικός  κλήρος  από  όλους  τους  στολισμούς, 
τους  οποίους  αμαρτωλά  και  σαρκικά  στοιχεία  της  δοξο­
μανίας,  της  άγνοιας  και  κουφότητας  έθεσαν  στην  πλάνη 
του, για να μπορέσει ο Θεός να επέμβει, να τον συνοδεύει 



217 

 

και να τον ντύσει με το δικό Του ένδυμα. «ἐνδύσασθε τὸν 
Κύριον Ἰησοῦν Χριστόν, καὶ τῆς σαρκὸς πρόνοιαν μὴ 
ποιεῖσθε εἰς ἐπιθυμίας – ντυθείτε τον Κύριο Ιησού Χριστό, 
και μην προνοείτε για να κάνετε τις επιθυμίες της σάρ-
κας» (Ρωμ.13:14).  Έτσι  θα  διαπιστώσει  η  Εκκλησία,  ότι  η 
Ιερατική Εξουσία, η οποία προήλθε από την αντι­Γραφική 
δοξομανία,  δεν  είναι  υπό  την  έγκριση  του  Θεού.  Γιατί  ο 
Θεός  έταξε  μόνο  πρεσβυτέρους  να  επισκοπούν,  γι’  αυτό 
και  επίσκοποι  και  με  προσοχή  να  παρατηρούν  την  “Εκ­
κλησία της Χάριτος” μήπως «δοκῇ τις ἐξ ὑμῶν ὑστερηκέναι 
– φανεί κάποιος από εσάς να την έχει στερηθεί» (Εβρ.4:1). 
Να  κηρύττουν  το  Λόγο του  Θεού  ως  πρέσβεις  και  “οικο­
νόμοι των μυστηρίων του Θεού” και να τελούν τις κανονι­
σμένες από την Αγία Γραφή τελετές. 
     Είναι σαφής η μαρτυρία και της Εκκλησιαστικής Ιστο­
ρίας, η οποία δηλώνει σαφώς την ισοτιμία των δύο ονομά­
των  “πρεσβυτέρου”  και  “επισκόπου”,  δηλαδή:  «Οι  πρε­
σβύτεροι  της  Ιερουσαλήμ  έφεραν  μόνο  το  όνομα  τούτο, 
ενώ  οι  πρεσβύτεροι  των  κοινοτήτων  του  απ.  Παύλου,  ο­
νομάζονταν και επίσκοποι (“μετεκαλέσατο τοὺς πρεσβυτέ­
ρους τῆς ἐκκλησίας… ἐν ᾧ ὑμᾶς τὸ Πνεῦμα τὸ ἅγιον ἔθετο 
ἐπισκόπους – κάλεσε να έρθουν οι πρεσβύτεροι της εκ-
κλησίας… το ποίμνιο, στο οποίο το Πνεύμα το Άγιο σας 
έθεσε επισκόπους” (Πραξ.20:17,  28),  λόγω  του  πεδίου  της 
δράσης τους. Οπουδήποτε κατά την εποχή αυτή συναντά 
ακόμα  και  μόνο  το όνομα  “επίσκοποι”,  είναι  οι  “πρεσβύ­
τεροι” (“σὺν ἐπισκόποις καὶ διακόνοις – μαζί με τους επι-
σκόπους και διακόνους” Φιλιπ.1:1)»  (“Διδαχή  των  Αποστό­
λων”, 15, 1). 
     «Όταν  όμως  εμφανίστηκε  το  μοναρχικό  δικτατορικό 
επισκοπικό  αξίωμα  και με  την  Α’  Οικουμενική Σύνοδο οι 
Αρχομανείς  νομιμοποίησαν  τη  θέση  τους ως  Μητροπολί­
τες,  περιόρισαν  το  Γραφικό  αξίωμα  “πρεσβύτεροι­
επίσκοποι” στον έναν δικτάτορα επίσκοπο, τους δε άλλους 
ονόμασαν απλά πρεσβυτέρους. Και έτσι η φράση της Αγία 
Γραφής “σὺν ἐπισκόποις καὶ διακόνοις – μαζί με τους επι-



218 

 

σκόπους και διακόνους” (Φιλιπ.1:1)  εγκαταλείφτηκε,  οι 
διάκονοι μετατοπίστηκαν στην τρίτη θέση και παρουσιά­
στηκε η φράση που  ικανοποιεί πλέον τους μονάρχες επι­
σκόπους, “συν επισκόπω και τοις συν αυτώ πρεσβυτέροις 
και διακόνοις – μαζί με τον επίσκοπο και τους πρεσβυτέ­
ρου  και  διακόνους  που  είναι  μαζί  του”»  (“Εκκλησιαστική 
Ιστορία”,  Β.  Στεφανίδη  σελ.36­37).  Με  τον  τρόπο  αυτό  δη­
μιούργησαν  τους  τρεις αντιγραφικούς  βαθμούς της  ιερο­
σύνης – του ιεροδιακόνου, του ιερέα και του αρχιερέα. 
     Οι  Αποστολικοί  επίσης  Πατέρες  και  συγγραφείς  πα­
ρουσιάζουν  τον  προεστώτα  της  Εκκλησίας  μόνο  ως  πρε­
σβύτερο.  Και  όπου  το  πεδίο  δράσεως  του  προεστώτα­
πρεσβυτέρου  είναι  έντονο,  τον  ονομάζουν  και  επίσκοπο. 
Η πληροφορία αυτή μας είναι γνωστή από την Α’ επιστο­
λή  Κλήμεντος  (τέλη  της  1ης  εκατονταετηρίδας),  από  τον 
Ποιμένα του Ερμά (αρχές 2ης εκατονταετηρίδας), από την 
επιστολή  του  Ιγνατίου  προς  Ρωμαίους  (αρχές  2ης  εκατο­
νταετηρίδας). Από την Α’ απολογία του Ιουστίνου, κεφά­
λαιο  65,  ο  οποίο  αναφέρει  μόνο  «προεστώτα  των  αδελ­
φών»  (περί  τα  μέσα  της  2ης  εκατονταετηρίδας).  Από  τον 
Ειρηναίο (τέλη 2ης εκατονταετηρίδας). Κανείς δεν μπορεί 
να  αμφισβητήσει  τις  πληροφορίες  αυτές,  οι  οποίες  δεν 
εμφανίζουν κανέναν απολύτως ιερέα με τη σημερινή αντι­
Γραφική ιερατική εξουσία. 
     Την ισοτιμία και ισοδυναμία των ονομάτων “πρεσβύτε­
ρος”  και  “επίσκοπος”,  δεν  μπορεί,  παρά  τις  προσπάθειές 
του,  να  αποφύγει ούτε ο  Χρ.  Ανδρούτσος στο  βιβλίο  του 
“Δογματική”,  το  οποίο  είναι  μεστό  αντιφάσεων,  και  έτσι 
στη  σελίδα  285,  γράφει  τα  εξής:  «Βεβαίως,  τα  ονόματα 
“πρεσβύτερος” και “επίσκοπος” κατ’ αρχάς ήταν ισοδύνα­
μα  και  ανταλλάσσονταν,  ιδίως  δε  οι  πρεσβύτεροι  της  Ε­
φέσου και των Φιλίππων («σὺν ἐπισκόποις καὶ διακόνοις… 
ὑμᾶς τὸ Πνεῦμα τὸ ἅγιον ἔθετο ἐπισκόπους – μαζί με τους 
επισκόπους και διακόνους… το Πνεύμα το Άγιο σας έθεσε 
επισκόπους» Φιλιπ.1:1, Πραξ.40:28) καλούνται επίσκοποι». 



219 

 

     Στην  ίδια  δύσκολη  θέση  ήρθε  και  ο  κ.  Τρεμπέλας,  μη 
μπορώντας να αποφύγει την προκειμένη αλήθεια,  την  υ­
ποστηρίζει ως εξής: 
     «Οι  πρεσβύτεροι  αυτοί  καλούνται  στις  επιστολές  και 
επίσκοποι… Συνάγουμε δε για την σύμφωνα με την Καινή 
Διαθήκη  ταυτότητα  της  σημασίας  τον  όρων  “πρεσβύτε­
ρος” και “επίσκοπος”, όχι μόνο από όσα είπε ο θείος Παύ­
λος  προς  τους  πρεσβύτερους  της  Εφέσου  χαρακτηρίζο­
ντας,  καθώς  είπαμε,  αυτούς  επισκόπους  της  Εκκλησίας, 
αλλά  και  από  το  ότι  στο  οποίο  παραπέμψαμε  ανωτέρως 
προοίμιο της προς Φιλιππησίους μόνο “επισκόπων και δι­
ακόνων”  μνημονεύει  ο  Παύλος,  ακόμα  δε  και  στην  προς 
Τίτο  Επιστολή  ομιλώντας  περί  πρεσβυτέρων  και  προσό­
ντων  αυτών  στη  συνέχει  καλεί  αυτούς  επισκόπους.  Και 
καθώς παρατηρεί ο Θεοδώρητος ερμηνεύοντας το Α’ Τιμ. 
3:2 “Δεῖ οὖν τὸν ἐπίσκοπον – Πρέπει λοιπόν ο επίσκοπος”, 
τους  ίδιους  καλούσαν  τότε  πρεσβυτέρους  και  επισκό­
πους» (“Δογματική”, Π. Τρεμπέλα, 3ος τόμος, σελ.295). 
     Θα  με  κατηγορήσετε  ίσως  επειδή  υποστηρίζω,  ότι  η 
“ειδική  ιεροσύνη” των παπάδων είναι Ιουδαϊκή νεκρανά­
σταση. Αν όμως νομίζετε ότι αυτή είναι γνώμη και φαντα­
σίωση δική μου, να μην την δεχτείτε. Τη γνώμη αυτή δια­
τύπωσε σαφώς ο  Ιερώνυμος, Πατέρας της Ρωμαϊκής Εκ­
κλησίας κατά τον 5ο μ.Χ. αιώνα. Δηλαδή, την αποχή ακρι­
βώς  που  είχε  επικρατήσει  πλέον  η  Δεσποτική  μοναρχία 
και η αντι­Γραφική “ειδική  ιεροσύνη”.  Ιδού λοιπόν,  τι  α­
κριβώς λέει ο Ιερώνυμος: «Μετά την παύση του Λευιτικού 
αξιώματος,  το  αξίωμα  μεταφέρθηκε  στους  λειτουργούς 
της Χριστιανικής Εκκλησίας». Δεν μπορεί να υπάρξει κα­
μία  άλλη  εξήγηση,  τόσο  ακριβέστατη,  που  να  ερμηνεύει 
τη  θέση  της  “ειδικής  ιεροσύνης”.  Ειδική  ιεροσύνη  στους 
ιερείς  των  Ιουδαίων,  “ειδική  ιεροσύνη”  και  στους  ιερείς 
της  Ρωμαϊκής  και  Ορθοδόξου  Εκκλησίας.  Τα  προνόμια 
που είχαν οι ιερείς των Ιουδαίων, τα ίδια έχουν και οι ιε­
ρείς των ως άνω Εκκλησιών. Άμφια εκείνοι, άμφια και αυ­
τοί.  Τελετές  εκείνοι,  τελετές  και  τούτοι.  Επομένως,  δεν 



220 

 

μπορείτε,  Παναγιότατε,  με  ειλικρίνεια  να  με  αδικήσετε 
για την ως άνω άποψή μου, ότι η “ειδική ιεροσύνη”, είναι 
καθαρά Ιουδαϊκή νεκρανάσταση. 
     Για  την  πιστοποίηση  αυτής  της  αλήθειας,  μας  βοηθά 
και ο κ. Τρεμπέλας, με τα κάτωθι: 
     «Οι οικείες ονομασίες από τους Ιουδαίους στην Παλαιά 
Διαθήκη  του  ιερέα  και  αρχιερέα  δεν  καθυστέρησαν  να 
εισαχθούν  και  στη  Χριστιανική  χρήση…  Πρώτος  ο  Τερ­
τυλλιανός δεν δίστασε να χρησιμοποιήσει την αντίστοιχη 
λατινική  λέξη  sakerdos  (ιερέας)  μεταφέροντας  αυτή  από 
τη χρήση των Ιουδαίων και εθνικών και στη Χριστιανική… 
στο  να  δηλώνει  δε  όχι  μόνο  τους  επισκόπους,  αλλά  και 
τους  πρεσβυτέρους,  ενώ  ο  μαθητής  του  Κυπριανός  ανα­
φέρει  αυτή  κατά  προτίμηση  στους  επισκόπους, χωρίς  να 
αρνείται  αυτή  και  στους  πρεσβυτέρους…  Ο  ελληνικός  δε 
όρος ιερέας αποδίδεται κατά τους πρώτους αιώνες κυρίως 
στον επίσκοπο, επειδή κατά την περίοδο αυτή αυτός ήταν 
κυρίως  ο  τελεσιουργός  των  μυστηρίων.  Από  τον  4ο  όμως 
αιώνα  ονομάζονται  ιερείς  και  οι  πρεσβύτεροι,  γιατί  ήδη 
πύκνωναν και αυτοί γιατί πλήθαιναν τα μέλη της Εκκλη­
σίας,  προσφέροντας  τη  θεία  ευχαριστία,  ο  δε  επίσκοπος 
ονομαζόταν  αρχιερέας  ή  τελετάρχης»  (“Δογματική”,  Π. 
Τρεμπέλα, τόμος 3ος, σελ.289). 
     Είναι  δικαίωμα  βεβαίως  κάθε  ανθρώπου  να  κάνει  ό,τι 
θέλει και ό,τι ζητά η καρδιά του. Ο άνθρωπος έχει από τον 
Θεό  απόλυτη  ελευθερία.  Δεν  έχει  το  δικαίωμα  όμως  να 
αδικεί  τους  άλλους  και  μάλιστα  εκείνους,  υπέρ  των  ο­
ποίων  θυσιάστηκε  ο  Χριστός.  Και  εν  τω  προκειμένω,  οι 
“παπάδες”  αδικούν  τους  συγκληρονόμους  του  Χριστού, 
την κοινωνία των πιστών, «τὴν ἐκκλησίαν τοῦ Κυρίου καὶ 
Θεοῦ, ἣν περιεποιήσατο διὰ τοῦ ἰδίου αἵματος – την εκ-
κλησία του Κυρίου και Θεού, την οποία απέκτησε με το 
δικό Του αίμα» (Πραξ.20:28),  την αδικούν από το αξίωμα 
της Κεφαλής της, από τα θεία προνόμια του Νυμφίου της. 
     Θα  ρωτήσει  ίσως  ο  αναγνώστης:  «Γιατί  ο  Ιερώνυμος 
έδωσε την ως άνω εξήγηση, η οποία είναι εις βάρος των εν 



221 

 

λόγω  Εκκλησιών;»  Η  απάντηση  είναι  ότι,  κάπου  θέλουν 
να στηρίξουν την πλάνη τους και κάπου θέλουν να βασι­
στούν για να μην πέσουν. Και τρέχουν από την Ανατολή 
στη  Δύση  και  από  το  Βορρά  στο  Νότο,  να  ανακαλύψουν 
στήριγμα.  Εξετάζοντας  αυτή  τη  φιλολογία  των  πατέρων 
και  των  “αποστόλων  του  σκότους”,  τον  Καλογήρων,  βλέ­
πουμε τη σωρεία των ανακριβειών και των αντιφάσεων. 
     Αυτοί,  οι  “απόστολοι  του  σκότους”,  χάλκευσαν  και 
πλαστογράφησαν  και  διέφθειραν  τα  πρώτα  μετά  την  α­
ποστολική  εποχή  συγγράμματα,  όπως  είναι  λόγου  χάρις, 
οι  επιστολές  Κλήμεντος  Ρώμης,  οι  επιστολές  Ιγνατίου  Α­
λεξανδρείας και άλλων, τα οποία θα ήταν ιδιαίτερα πολύ­
τιμα και ανυπολόγιστης αξίας, αν δεν τα άγγιζε η σκοτει­
νή πέννα των Καλογήρων. Αυτοί, οι σκοτεινοί άνθρωποι, 
οι  Καλόγηροι,  χάλκευσαν  τα  ως  άνω  πολύτιμα  συγγράμ­
ματα,  γιατί  ήθελαν  να  δώσουν  κύρος  σε  πλαστά  και  νο­
θευμένα στοιχεία, τα οποία τοποθέτησαν στην αγνή διδα­
σκαλία του Ναζωραίου Ιησού. Έτσι, λοιπόν, είναι δύσκολο 
σήμερα να στηριχτούμε στα συγγράμματα αυτά και να τα 
εκλάβουμε  ως  αξιόπιστη  πηγή  για  το  πολίτευμα  της  Εκ­
κλησία, γιατί έριξαν τη μαύρη τους ψήφο οι Καλόγεροι, οι 
“απόστολοι του σκότους”. 
     Πρέπει να είμαστε καλά κατατοπισμένοι περί της Αγί­
ας Γραφής, για να μπορέσουμε να διαχωρίσουμε τα ζιζά­
νια από το σιτάρι. Και κάτι τέτοιο δεν συμβαίνει από τους 
“ορθοδόξους”, γι’ αυτό καταπίνουν οι δυστυχείς, που απο­
τελούν  το  ποίμνιο,  ό,τι  τους  ρίχνει  στο  στόμα  ο  παπάς, 
αμαθέστερος αυτός των ποιμενομένων.  
     Είναι ευτύχημα όμως, ότι ο Θεός εγείρει εκείνους που 
Τον αγαπούν ειλικρινά και θυσιάζουν τα πάντα υπέρ της 
Αλήθειας  Του  και  προσφέρουν  το  “κοσκινισμένο  σιτάρι 
στο κόσκινο της Αγίας Γραφής”, με το οποίο “κοσκινίζουν” 
τα νοθευμένα συγγράμματα των πρώτων συγγραφέων και 
απολογητών, για να δείξουν σε αυτούς που αγαπούν την 
αλήθεια,  αλλά  και  σε  αυτούς  που  υποστηρίζουν  το  νόθο 
και πλαστό, ότι τα από την Αγία Γραφή έγκυρα, τα οποία 



222 

 

υποστηρίζουμε, δεν διέφυγαν της προσοχής των πρώτων 
συγγραφέων.  Δεν  μπόρεσαν  να  τα  παρακάμψουν  και  ε­
κείνοι  οι  οποίοι  νόθευσαν  τα  συγγράμματά  τους,  και  οι 
άλλοι που σήμερα τα υποστηρίζουν. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



223 

 

ΕΠΙΣΤΟΛΗ 25η 
 
     Παναγιότατε. 
  

     Πιστεύετε, ότι η Αγία Γραφή λέει την αλήθεια; Δέχεστε 
ότι οι μαρτυρίες της ιστορίας, πολιτικής και εκκλησιαστι­
κής, είναι αληθινές; Εάν όχι, καλείστε να κάνετε σχετική 
δήλωση. Εάν ναι, σας παρακαλώ στο όνομα του Ιησού, το 
οποίο και οι δύο υπηρετούμε, να λάβετε θέση και να υπε­
ρασπιστείτε τις αλήθειες, τις οποίες η παπαδική ιεροσύνη 
διασκεύασε. 
     Σημειώστε,  παρακαλώ,  ότι  είστε  υποχρεωμένος  ως  εκ 
της θέσης σας να λάβετε θέση εναντίων εκείνων, τα οποία 
γράφω,  τοποθετώντας  το  θέμα  όπως  και  εγώ  το  τοποθε­
τώ, στα μέτρα τα Αγίας Γραφής, της ιστορίας, της αρχαιο­
λογίας,  της  πρακτικότητας  και  της  επιστήμης.  Τα  δημο­
σιεύματά μου, όπως αντιλαμβάνεστε, σείουν θεμέλια. Για­
τί  παρουσιάζουν  την  “ειδική”  ιεροσύνη  ως  δρόμο  μετ’  ε­
μποδίων  για  τη  βασιλεία  του  Ιησού,  ως  κατασκεύασμα 
δοξομανίας  και  φιλοπρωτίας  και  ως  νεκρανάσταση  της 
Ιουδαϊκής  ιεροσύνης.  Τα  σημεία  αυτά  τα  οποία  πρωτο­
στάτησαν  για  τη  σύσταση  της  “ειδικής”  ιεροσύνης,  μας 
πείθουν απολύτως, ότι ήταν προέλευσης αυτού που αντι­
πράττει  στο  θέλημα  και  στα  Σχέδια  του  Θεού.  Γιατί,  με 
τον τρόπο αυτού διαχωρίστηκε σε δύο τάξεις η Εκκλησία 
και  δημιουργήθηκε  τεράστιο  χάσμα  μεταξύ  των  ιερέων 
και  του  λαού.  Αυτό  είναι  ένα  επιτυχημένο  τέχνασμα  του 
εχθρού της Εκκλησία, Σατανά. Με αυτό πέτυχε να ψαλι­
δίσει και να διασκευάσει τη διδασκαλία του Ευαγγελίου, 
να δημιουργήσει μία εύκολη αντιπροσωπευτική θρησκεία 
και  να  παρουσιάσει  ένα  τεχνητό  σύστημα  θρησκείας  με 
δραματική μορφή και “μαγικές πράξεις”. Και αντί να βελ­
τιώσουν τη θρησκευτική εκ φύσεως τάση του ανθρώπου, 
την μόλυναν και την κηλίδωσαν. 
     Πρέπει λοιπόν, αγαπητέ μου Γέροντα, να γίνει σεισμός 
εντός σας, να αφήσετε κατά μέρος τα στολίσματά σας και 



224 

 

να μη ζητάτε να προσθέσετε κάτι σε εκείνα, για τα οποία 
ο  Θείος  Λυτρωτής,  είπε:  «Τετέλεσται» (Ιν.19:30).  Μακριά 
λοιπόν τα σιδερικά σας και σε απόσταση τα εργαλεία σας, 
τα  οποία,  “μολύνουν  το  θυσιαστήριο  του  Θεού”  («οὐ 
κλέψεις – Μη κλέψεις» Εξοδ.20:15). Πέσετε στα γόνατα με 
συντετριμμένη  την  καρδιά  και  ζητήστε  από  Αυτόν  που 
άφθονα δίνει και δεν ονειδίζει, τι πρέπει να κάνετε. 
 

Επίσημη πληροφορία 
 

     Θα  είστε  πρόθυμος  ίσως  να  με  κατηγορήσετε,  για  το 
λόγο  ότι  τοποθετώ  τα  στοιχεία  που  πρωτοστάτησαν  για 
την  ίδρυση  της  “ειδικής”  ιεροσύνης,  στην  έμπνευση  του 
Σατανά.  Θα  με  αδικήσετε  όμως!  Θυμάστε,  Παναγιότατε, 
ότι σε πολλά σημεία του Φύλλου μου έχω τονίσει ότι για 
το θέμα το οποίο πραγματεύομαι, δεν θέλω να ομιλώ εγώ, 
αλλά  επίσημα  στόματα  της  Ορθοδοξίας,  για  να  φράξουν 
τα άλλα στόματα των αντιφρονούντων. Και επί του σημεί­
ου  λοιπόν  τούτου,  θα  μιλήσει  ο  επισημότερος  από  τους 
Πατέρες  της  Εκκλησίας του  4ου  και  5ου  αιώνα, ο  Ιερώνυ­
μος.  Ιδού τι  εν προκειμένου λέει,  επί  του ως άνω αναλη­
θούς σχεδίου και επί της  ισοτιμίας των πρεσβυτέρων και 
επισκόπων: «Ο πρεσβύτερος είναι ο ίδιος, όπως ο επίσκο­
πος,  και  μέχρι  που,  με  διαβολική  εισήγηση,  εγέρθηκαν 
διαιρέσεις στη  θρησκεία…  οι  Εκκλησίες  διοικούνταν  από 
κοινό συμβούλιο  πρεσβυτέρων…  μέχρι  τότε  που τέθηκαν 
οι  βάσεις  της  διαίρεσης  .  Εάν  όμως  κάποιοι  υποθέσουν, 
ότι  η  δοξασία  αυτή,  δηλαδή,  ότι  ο  επίσκοπος  και  ο  πρε­
σβύτερος ήταν το ίδιο, και ότι το μεν δήλωνε την ηλικία το 
δε το αξίωμα, και ότι αυτό δεν επικυρώνεται από τις άγιες 
Γραφές, αλλά ότι είναι απλή φαντασμαγορία δική μου, ας 
αναγνώσει επισταμένως τα λόγια του Αποστόλου Παύλου 
προς τους Φιλιππησίους: “Παῦλος καὶ Τιμόθεος… πᾶσι τοῖς 
ἁγίοις… σὺν ἐπισκόποις καὶ διακόνοις – Παύλος και Τιμό-
θεος… προς όλους τους αγίους… μαζί με τους επισκόπους 
και διακόνους” (1:1). Οι Φίλιπποι ήταν μόνο μία πόλη της 



225 

 

Μακεδονίας,  βεβαίως  δε  από  τους  τώρα  καλουμένους  ε­
πισκόπους  δεν  μπορούσαν  να  υπάρχουν  πολλοί  συγχρό­
νως  στην  ίδια  πόλη·  αλλά  επειδή  κατά  το  χρόνο  εκείνον 
καλούσαν επισκόπους τα  ίδια εκείνα πρόσωπα, τα οποία 
καλούσαν και πρεσβυτέρους, γι’ αυτό ο Απόστολος μίλησε 
αδιαφορώντας περί επισκόπων και διακόνων». 
     Στη συνέχεια ο Ιερώνυμος επικαλείται το γεγονός Πρά­
ξεις  20:17,28  («μετεκαλέσατο τοὺς πρεσβυτέρους τῆς 
ἐκκλησίας… ἐν ᾧ ὑμᾶς τὸ Πνεῦμα τὸ ἅγιον ἔθετο ἐπισκό­
πους – κάλεσε να έρθουν οι πρεσβύτεροι της εκκλησίας… 
στο οποίο το Πνεύμα το Άγιο σας έθεσε επισκόπους»), στο 
οποίο  ο  Παύλος  αποκάλεσε  πρεσβυτέρους,  εκείνους  που 
προηγουμένως ονόμασε επισκόπους. Και επί αυτού μάλι­
στα, εφιστά ιδιαιτέρως την προσοχή του αναγνώστη. Επί­
σης επικαλείται και την πληροφορία της περικοπής Α’ Πέ­
τρου  5:1,2,3  («Πρεσβυτέρους τοὺς ἐν ὑμῖν παρακαλῶ ὁ 
συμπρεσβύτερος καὶ μάρτυς τῶν τοῦ Χριστοῦ παθημάτων, 
ὁ καὶ τῆς μελλούσης ἀποκαλύπτεσθαι δόξης κοινωνός, 
ποιμάνατε τὸ ἐν ὑμῖν ποίμνιον τοῦ Θεοῦ, ἐπισκοποῦντες μὴ 
ἀναγκαστῶς, ἀλλ’ ἑκουσίως, μηδὲ αἰσχροκερδῶς, ἀλλὰ 
προθύμως, μηδ’ ὡς κατακυριεύοντες τῶν κλήρων, ἀλλὰ 
τύποι γινόμενοι τοῦ ποιμνίου – Τους πρεσβυτέρους μεταξύ 
σας τους παρακαλώ εγώ ο συμπρεσβύτερος και μάρτυρας 
των παθημάτων του Χριστού, και ο συμμέτοχος της δόξας 
που πρόκειται να αποκαλύπτεται: Ποιμάνετε το ποίμνιο 
του Θεού που είναι μεταξύ σας επιβλέποντας όχι αναγκα-
στικά αλλά εκούσια, μήτε αισχροκερδώς αλλά πρόθυμα, 
μήτε κατακυριαρχώντας τους κληρονόμους του Θεού, αλ-
λά να γίνεστε πρότυπα του ποιμνίου»)  για  να  δώσει  σα­
φέστερες  εξηγήσεις».  Και  τελειώνοντας,  γράφει:  «Και 
αυτά φέρνουμε προς απόδειξη, ότι από τους αρχαίους, οι 
πρεσβύτεροι  ήταν  οι  ίδιοι  με  τους  επισκόπους».  Την  ερ­
μηνεία αυτή υποστηρίζει ο Ιερώνυμος στην επιστολή του 
προς τον Ευάγριο. 
     Δείτε λοιπόν την απάντηση και την ερμηνεία από τους 
Πατέρες και τα παράπονά σας σ’ εκείνους. Όχι σ’ εμένα! 



226 

 

Από την πληροφορία επίσης αυτή αποδεικνύεται πλήρως, 
ότι  ο  πρεσβύτερος  και  ο  επίσκοπος  είναι  ένα  και  το  ίδιο 
πρόσωπο.  Όχι  μόνο  αυτό  αποδεικνύεται,  αλλά  ότι  στους 
παλαιούς  χρόνους  τους  προεστώτας  της  Εκκλησίας  ονό­
μαζαν μόνο επισκόπους ή πρεσβυτέρους, δεν τους ονόμα­
ζαν ποτέ  ιερείς και δεν τους έδιναν ούτε την εξουσία του 
“δεσμείν και λύειν”, του να συγχωρούν αμαρτίες ή όχι. Θα 
αποδείξω με βάση το “Μυστήριο της Ιεροσύνης” της Ορ­
θοδόξου Εκκλησίας, ότι όντως οι κληρικοί χειροτονούνται 
ως πρεσβύτεροι και όχι ως ιερείς. 
 

Οι Κληρικοί δεν χειροτονούνται Ιερείς 
 

     Η Ορθόδοξη και Ρωμαϊκή Θεολογία δέχονται, ότι με το 
“Μυστήριο της  Ιεροσύνης” μεταδίδεται στον χειροτονού­
μενο το χάρισμα της “ειδικής” ιεροσύνης και δυνάμει αυ­
τού έχει την εξουσία του “δεσμείν και λύειν”. 
     Απέδειξα προηγουμένως, Βιβλικά και ιστορικά, ότι άλ­
λος  είναι  ο  πρεσβύτερος  και  άλλος  είναι  ο  ιερέας.  Είναι 
ανάγκη  να  το  θυμόμαστε  αυτό.  Η  Ορθόδοξη  Χειροτονία 
διατηρώντας μέρος του τύπου της εποχής, κατά την οποία 
οι κληρικοί ονομάζονταν μόνο πρεσβύτεροι και όχι ιερείς, 
χειροτονούσε τους κληρικούς της μόνο πρεσβυτέρους, όχι 
ιερείς.  Ιδού  πώς  έχει  κατά  λέξη  η  ευχή  της  χειροτονίας: 
«Η Θεία Χάρις, η πάντοτε τα ασθενή θεραπεύουσα 
και τα ελλείποντα αναπληρούσα, προχειρίζεται (τον 
δείνα)  τον ευλαβέστατον Διάκονον εις Πρεσβύτε-
ρον. Ευξώμεθα ουν υπέρ αυτού, ίνα έλθη επ’ αυτόν 
η Χάρις του Παναγίου Πνεύματος». 
     Μήπως έχει ανάγκη ερμηνείας η ευχή αυτή της χειρο­
τονίας; Δεν νομίζω! Είναι σαφής! Ο κληρικός χειροτονεί­
ται  πρεσβύτερος,  όχι  ιερέας.  Πώς  κατόπιν  και  με  ποιο 
Νόμο Δικαιοσύνης, δυνάμει ποίας λογικής και ποίας εντο­
λής  γραπτής  παραδόσεως  των  πρώτων  αιώνων,  ονομά­
ζουν  τον  χειροτονούμενο  “ιερέα”,  αφού  χειροτονήθηκε 
“πρεσβύτερος;” Είναι δυνατόν ο μηχανουργός να εξασκεί 



227 

 

το  επάγγελμα  του  ιατρού,  ή  ο  κουρέας  του  αεροπόρου; 
Αυτό  δεν  θα  ήταν  μία  παράλογη  πράξη,  μαζί  δε  και  επι­
κίνδυνη;  Το  ίδιο  ισχύει  και  για  τους  πρεσβυτέρους.  Δεν 
μπορούμε,  δυνάμει  του  “Μυστηρίου  της  Ιεροσύνης”,  να 
ονομάζουμε “ιερέα”, εκείνος που χειροτονήθηκε “πρεσβύ­
τερος”. Είναι αντιποίηση [οικειοποίηση, σφετερισμός] Αρχής 
και Εξουσίας. Αυτό, Παναγιότατε, το αντιλαμβάνεται και 
ο πιο απλός νους. Είναι λοιπόν Μέγα Θεολογικό Σφάλμα, 
να ονομάζουμε τους πρεσβυτέρους “ιερείς”. Όχι μόνο αυ­
τό, αλλά είναι και μία παράλογη πράξη. 
     Εκτός  του  ότι  ο  διάκονος  χειροτονείται  ως  πρεσβύτε­
ρος,  όχι  ως  “ιερέας”,  τη  χειροτονία  τελούν  ιεράρχες,  πα­
ρουσιάζοντας ένα οξύμωρο σχήμα στην πράξη της χειρο­
τονίας. Και ότι η πράξη αυτή δεν έχει Αποστολική προέ­
λευση, επιβεβαιώνει αυτό και ο κ. Τρεμπέλας, με τα εξής:  
     «Άλλωστε η σημερινή πράξη της χειροτονίας προέρχε­
ται από παλαιότερη πράξη, της οποίας μάρτυρες είναι οι 
από τον 4ο και μετά αιώνα χρονολογούμενες χειροτονίες, 
οι  οποίες  πάντα  περιέχουν  διατυπωμένες  ευχές,  ειδικές 
για κάθε έναν των τριών βαθμών της ιεροσύνης, αποδιδό­
μενες στα συγγράμματα του Διονυσίου του Αρεοπαγίτου, 
που  κάνουν  λόγο  περί  “παναχράντων  και  ιεροποιών  και 
τελεστικών  επικλήσεων  του  τελούντος  ιεράρχου”»  (“Δογ­
ματική”, Π. Τρεμπέλα, τόμος 3ος, σελ.310). Καθώς όμως είναι 
γνωστό, τα συγγράμματα του Διονυσίου του Αρεοπαγίτου 
είναι ψευδεπίγραφα και κατασκευάσματα των σκοτεινών 
δυνάμεων  των  “αποστόλων  του  σκότους”,  των  Καλογή­
ρων.  
     Πού βαδίζουμε, αδελφέ μου; «Στώμεν καλώς!» Βλέπετε 
για μία ακόμη φορά, τη “θαλασσοποίηση” της Θεολογίας. 
Βλέπετε  ότι  η  κατόπιν  της  χειροτονίας  ανακήρυξη  των 
πρεσβυτέρων  ως  “ιερείς”,  δεν  είναι  σύμφωνη  ούτε  με  το 
Μυστήριο της Ιεροσύνης. Είναι, επομένως, μία αυθαίρετη 
πράξη.  Τουλάχιστον  φροντίστε,  αγαπητέ  Γέροντα,  να  εί­
στε  σύμφωνοι  με  τα  Μυστήρια  της  Ορθοδοξίας  και  τα 
Δόγματά της. 



228 

 

     Εξάλλου, όπως έχει σήμερα η θέση του ιερέα στην Εκ­
κλησία, δεν τον παρουσιάζει ως ποιμένα, ούτε και ως πρε­
σβύτερο·  τον  παρουσιάζει  μόνο  ως  τελετουργό.  Όλες  οι 
εκδηλώσεις  της  λατρείας  έχουν  μορφή  τελετής.  Ο  Ορθό­
δοξος  Χριστιανός  δεν  έχει  καμία  ευχέρεια  εκδηλώσεως 
στη Θεία λατρεία. Το παπαδικό σύστημα του έχει αφαιρέ­
σει  κάθε  ευχέρεια  και  κάθε  δικαίωμα,  και  του  έχει  αρα­
διάσει  ολόκληρο  κατεβατό  ιεροποιημένων  τελετών  και 
έτσι  δεν  γνωρίζει  να  χρησιμοποιεί  καμία  εκδήλωση  λα­
τρείας. 
     Ιδού  ένα  σοβαρό  παράδειγμα:  Στο  σπίτι  του  κ.  Γ.  Π., 
στο  οποίο  συναθροίζονταν  αδελφοί  “Ευαγγελικοί”  (μελε­
τούσαν  το  Λόγο  του  Θεού  και  προσεύχονταν),  παραβρέ­
θηκε και μία Ορθόδοξη γυναίκα. Έλεγε πολλά για την πί­
στη της και την “κατανόησή” της γύρω από την προσευχή 
και  το  Λόγο  του  Θεού.  Όταν  άρχισε  η  συμπροσευχή,  οι 
αδελφοί παρακάλεσαν την Ορθόδοξη γυναίκα να προσευ­
χηθεί  και  εκείνη. Γιατί,  εφόσον  πίστευε  στον  ιλασμό  του 
Χριστού, οι Ευαγγελικοί τής είπαν: «Αδελφοί είμαστε». Τι 
προσευχή  όμως  νομίζετε,  ότι  έκανε;  Άρχισε  να  λέει  τους 
χαιρετισμούς  της  Παναγίας.  Και  ήταν  φυσικό  βέβαια,  οι 
αδελφοί την σταμάτησαν και συνέχισαν εκείνοι την προ­
σευχή, προσευχόμενοι ο Θεός  να κάνει έλεος για τους δυ­
στυχείς Ορθοδόξους. 
     Γιατί  η  Ορθόδοξη  γυναίκα  δεν  γνώριζε  να  προσευχη­
θεί; Γιατί το “παπαδικό” σύστημα της έμαθε ότι για κάθε 
εκδήλωση  λατρείας,  ο  Ορθόδοξος  πρέπει  να  καταφεύγει 
στον  ιερέα, στον οποίο θα πληρώσει και “διόδια”, για να 
λάβει μέρος ως ακροατής, όχι ως λάτρης, σε ένα μυστηρι­
οτελεταρχοποιημένο  σύστημα  Εβραϊκού  νόμου,  και  να 
φύγει  κατόπιν  περισσότερο  κενός  απ’  ότι  αρχικά  ήταν. 
Γιατί κατέφυγε να γεμίσει τη στάμνα του από μία στείρα 
πηγή.  Και  όμως,  σε  αυτή  τη  στείρα  πηγή  κρατούν  τους 
ανθρώπους  οι  ιερείς,  και  δεν  τους  στέλνουν  σε  Εκείνον 
που  λέει:  «Ἐάν τις διψᾷ, ἐρχέσθω πρός με καὶ πινέτω – 



229 

 

Εάν κάποιος διψά, ας έρχεται σ’ Εμένα και ας πίνει» 
(Ιν.7:37). 
     Η χειροτονία ομολογουμένως είναι Αποστολικό Δόγμα 
και Γραφικός θεσμός. Αλλά κανένα απολύτως εδάφιο του 
Ευαγγελίου  δεν  αναφέρει  ότι  με  τη  χειροτονία  καθίστα­
νται ιερείς, ή ότι οι θεόπνευστοι συγγραφείς συνιστούν τη 
χειροτονία για την ανάδειξη  ιερέων. Για λόγους εκκλησι­
αστικής ευταξίας και για το κυβερνητικό, με κάποιον τρό­
πο, σύστημα της κοινωνίας των πιστών, αναδείκνυαν και 
χειροτονούσαν  τους  πνευματικότερους  από  τους  αδελ­
φούς,  τους  οποίους  ονόμαζαν  πρεσβυτέρους.  Και  επειδή 
κατά  τους  αποστολικούς  και  μεταποστολικούς  χρόνους 
δεν αναδεικνύονταν με τη χειροτονία  ιερείς, γι’ αυτό και 
δεν  βλέπουμε  την  εποχή  εκείνη  να  είχαν  οι  πρεσβύτεροι 
την  εξουσία  του  “δεσμείν  και  λύειν”,  ή  να  λάμβαναν  της 
θέση της χειροτονίας ως αξίωμα και όχι ως υπηρεσία. 
     Οι  λειτουργοί  της  αποστολικής  και  μεταποστολικής 
Εκκλησίας,  δεν  έφεραν  κανένα  αξίωμα,  αλλά  μόνο  υπη­
ρεσιακό  τίτλο,  “επίσκοποι  και  διάκονοι”.  Ο  υπηρεσιακός 
αυτός τίτλος φανέρωνε πάντοτε την υπηρεσία των ως άνω 
λειτουργιών  στην  κοινωνία    των  πιστών.  Ως  μοναδικό  α­
ξίωμα  οι  θεόπνευστοι  και  θεοδίδακτοι  Πρωτεργάτες  του 
Ευαγγελίου είχαν αυτό “του δούλου του Θεού”. Δεν νομί­
ζω, αδελφέ μου, να μου πείτε ότι έχουν ομοιότητα τα ση­
μερινά  αξιώματα  της  ιεραρχίας,  με  εκείνα  των  Αποστό­
λων. Τα αξιώματα των ιερέων και Αρχιερέων υπερέβησαν 
και την Αγιότητα και το Μεγαλείο του Θεού. Γιατί όταν ο 
Θεός  λέγεται  Άγιος  και  εσείς  καλείστε  Παναγιότατος,  υ­
περβήκατε όντως το Μεγαλείο και το Θρόνο του Παντο­
δύναμου. 
     Αδελφέ  μου,  με  πόνο  και  αγάπη  Χριστού  σάς  ομιλώ. 
Ακούστε  με  και  θα  σας  ακούσει  και  ο  Θεός.  Ο  Θεός  δεν 
πλησιάζεται  με  αυτούς  τους  τίτλους.  Μάλλον  απομακρύ­
νεται  από  αυτούς,  γιατί  λέει:  «τὸ ἐν ἀνθρώποις ὑψηλὸν 
βδέλυγμα ἐνώπιον τοῦ Θεοῦ – το υψηλό μεταξύ των αν-
θρώπων είναι βδέλυγμα ενώπιον του Θεού» (Λκ.16:15). 



230 

 

     Ιδού,  πού  βρίσκεται  ο  Θεός:  «Τάδε λέγει Κύριος ὁ 
῞Υψιστος, ὁ ἐν ὑψηλοῖς κατοικῶν τὸν αἰῶνα, ἅγιος ἐν ἁγίοις 
ὄνομα αὐτῷ, Κύριος ῞Υψιστος ἐν ἁγίοις ἀναπαυόμενος καὶ 
ὀλιγοψύχοις διδοὺς μακροθυμίαν καὶ διδοὺς ζωὴν τοῖς 
συντετριμμένοις τὴν καρδίαν – Έτσι λέει o Κύριος ο Ύψι-
στος, Αυτός που κατοικεί υψηλά στον αιώνα, Άγιος των 
αγίων είναι το όνομα Αυτού, Κύριος Ύψιστός στα άγια 
αναπαυόμενος και στους ολογόψυχους δίνει μακροθυμία 
και δίνει ζωή στους συντετριμμένους στην καρδιά» (Ησ. 
57:15). 
     Δεν σας αρέσει, αδελφέ μου, αυτή η θέση; Εγώ, αυτήν 
εξέλεξα. Εγκατέλειψα τα πάντα και τα όνειρά μου και τις 
επιδιώξεις μου, τους εγωισμούς μου και τα σχέδιά μου, τις 
ανομίες μου και της αμαρτίες μου. Όλα τα κάρφωσα στο 
Σταυρό  του  Λυτρωτή  μου  και  έτσι  Του  έδωσα  απόλυτη 
ελευθερία   να εργαστεί στη ζωή μου, όπως Εκείνος θέλει 
και  όπως  επιθυμεί.  «μὴ καυχᾶσθε, καὶ μὴ λαλεῖτε ὑψηλά, 
μὴ ἐξελθέτω μεγαλορρημοσύνη ἐκ τοῦ στόματος ὑμῶν, ὅτι 
Θεὸς γνώσεων Κύριος καὶ Θεὸς ἑτοιμάζων ἐπιτηδεύματα 
αὐτοῦ – Μην καυχάστε, και μη μιλάτε υπερήφανα, μη βγει 
καυχησιολογία από το στόμα σας, γιατί Θεός γνώσεων εί-
ναι ο Κύριος και Θεός που ετοιμάζει τα επιτηδεύματα Αυ-
τού» (Α’ Βασιλειών 2:3). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



231 

 

ΕΠΙΣΤΟΛΗ 26η 
 
     Παναγιότατε. 
  

     Είναι  ανάγκη  να  επιμείνω  περισσότερο  στην  εξέταση 
του  θέματος  “Βασίλειο  Ιεράτευμα”,  γιατί  τα  υψηλά  σας 
αξιώματα και οι ουρανομήκεις τίτλοι σας έκαναν τους αν­
θρώπους να νομίζουν ότι εσείς είστε “ο εκλεκτός λαός” και 
εκείνοι οι “απόκληροι”. 
     Είναι  πολύ  λυπηρό  το  γεγονός,  ότι  ενώ  στηρίζομαι  σε 
όλα τα σημεία της πραγματείας μου στο Ευαγγέλιο, δηλα­
δή,  στην  αλάθητη  και  αιώνια  πηγή  της  αλήθειας  και  σε 
όσα ορθά ερμήνευσαν οι Πατέρες και ομολογητές, εντού­
τοις πολλοί ιερείς εξοργίζονται και σαν θηρία εξαγριώνο­
νται εναντίον μου. Μεταξύ αυτών και ο άλλοτε ιερατικός 
προϊστάμενός μου στον Άγιο Κωνσταντίνο Χανίων, Πρω­
θιερέας κ. Αντώνιος Στρογγυλάκης, ο οποίος με αποκαλεί 
«λιποτάκτη  της  Ορθοδοξίας  και  δευδοδιδάσκαλο».  Ο  κ. 
Στρογγυλάκης  είναι  θεολόγος.  Τον  προκαλώ  να  αναμε­
τρηθεί  μαζί  μου  και  να  διαψεύσει,  αν  μπορεί,  τα  εδάφια 
της Αγίας Γραφής και τις γνώμες των Πατέρων, Απολογη­
τών, Καθηγητών και ερμηνευτών, τις οποίες επικαλούμαι. 
Διαψεύδοντας όμως αυτά, πρέπει να δανειστεί από κάπου 
κάποια  δόση  ειλικρίνειας  για  να  μας  πει  σε  ποιον  άλλο 
Θεό πιστεύει. 
     Αγαπητέ, κ. Στρογγυλάκη. Δεν είμαι λιποτάκτης. Είμαι 
Χριστιανός. Ελεημένος με το Μέγα και πλούσιο Έλεος του 
Θεού  και  λουσμένος  με  το  πολύτιμο  Αίμα  του  Λυτρωτή 
μου Χριστού. Ανθρώπους λοιπόν τους οποίους το Αίμα του 
Χριστού καθάρισε, εσύ δεν μπορείς να τους βρίζεις «διότι 
τάδε λέγει Κύριος παντοκράτωρ… ὁ ἁπτόμενος ὑμῶν ὡς ὁ 
ἁπτόμενος τῆς κόρης τοῦ ὀφθαλμοῦ αὐτοῦ – Γιατί έτσι λέει 
ο Κύριος ο παντοκράτορας… αυτός που αγγίζει εσάς, είναι 
σαν αυτόν που αγγίζει την κόρη του οφθαλμού Αυτού» 
(Ζαχ.2:12). 



232 

 

     Πολύ  δικαίως  ο  Θεός  εξοργίστηκε  κατά  των  ιερέων, 
εναντίον των οποίων λέει: «ἐπὶ τοὺς ποιμένας παρωξύνθη 
ὁ θυμός μου, καὶ ἐπὶ τοὺς ἀμνοὺς ἐπισκέψομαι – Ενάντια 
στους ποιμένες παροξύνθηκε θυμός Μου, και θα επισκε-
φτώ τους αμνούς» (Ζαχ.10:3). 
     Αν οι διδασκαλίες μου κ. Στρογγυλάκη, είναι “ψευδοδι­
δασκαλίες”, όπως τις κατονομάζεις, τότε ποιες διδασκαλί­
ες  είναι  αληθινές;  Μήπως  τα  παπαδικά  τερτίπια,  και  τα 
μειρακο­ραμολίστικα  στολίσματα, τα οποία ομοιάζουν με 
την “πιπίλα” με την οποία η μητέρα ξεγελά το νήπιο; 
     Εγώ λοιπόν έλαβα “το λογικό άδολο γάλα και αυξήθηκα 
με αυτό”. Και σαν “λίθος ζωντανός” πλέον, οικοδομήθηκα 
σε οίκο πνευματικό, σε γένος εκλεκτό, ιεράτευμα άγιο, και 
προσφέρω  στον  Λυτρωτή  μου  πνευματικές  θυσίες,  ευ­
πρόσδεκτες  στον  Θεό  μέσω  του  Ιησού  Χριστού»  («καὶ 
αὐτοὶ ὡς λίθοι ζῶντες οἰκοδομεῖσθε, οἶκος πνευματικὸς, 
ἱεράτευμα ἅγιον, ἀνενέγκαι πνευματικὰς θυσίας εὐπροσδέ­
κτους τῷ Θεῷ διὰ Ἰησοῦ Χριστοῦ – και εσείς οι ίδιοι σαν 
λίθοι ζωντανοί οικοδομείστε σαν οίκος πνευματικός, ιερα-
τείο άγιο, για να προσφέρετε πνευματικές θυσίες, ευ-
πρόσδεκτες στον Θεό μέσω του Ιησού Χριστού» Α’  Πετρ. 
2:5).  «Διὰ τοῦτο, ἔχοντες τὴν διακονίαν ταύτην καθὼς 
ἠλεήθημεν, οὐκ ἐκκακοῦμεν, ἀλλ' ἀπειπάμεθα τὰ κρυπτὰ 
τῆς αἰσχύνης, μὴ περιπατοῦντες ἐν πανουργίᾳ μηδὲ δολοῦ­
ντες τὸν λόγον τοῦ Θεοῦ, ἀλλὰ τῇ φανερώσει τῆς ἀληθείας 
συνιστῶντες ἑαυτοὺς πρὸς πᾶσαν συνείδησιν ἀνθρώπων 
ἐνώπιον τοῦ Θεοῦ – Γι’ αυτό, έχοντας τη διακονία αυτήν, 
καθώς ελεηθήκαμε, δεν αποθαρρυνόμαστε, αλλά απαρ-
νηθήκαμε τα κρυφά πράγματα της ντροπής, χωρίς να 
περπατούμε με πανουργία μήτε χρησιμοποιώντας δόλο 
στο λόγο του Θεού, αλλά με τη φανέρωση της αλήθειας 
συνιστούμε τους εαυτούς μας προς κάθε συνείδηση αν-
θρώπων ενώπιον του  Θεού» (Β’ Κορ.4:1­2). «οὐχ ὅτι ἱκανοί 
ἐσμεν ἀφ’ ἑαυτῶν λογίσασθαί τι ὡς ἐξ ἑαυτῶν, ἀλλ' ἡ 
ἱκανότης ἡμῶν ἐκ τοῦ Θεοῦ, ὃς καὶ ἱκάνωσεν ἡμᾶς διακό­



233 

 

νους καινῆς διαθήκης, οὐ γράμματος, ἀλλὰ πνεύματος· τὸ 
γὰρ γράμμα ἀποκτέννει, τὸ δὲ πνεῦμα ζῳοποιεῖ – Όχι ότι 
είμαστε ικανοί από τους εαυτούς μας… αλλά η ικανότητά 
μας είναι από τον Θεό, ο Οποίος και μας έκανε ικανούς 
διακόνους καινής διαθήκης, όχι γράμματος, αλλά Πνεύ-
ματος· γιατί το γράμμα σκοτώνει, αλλά το Πνεύμα ζωο-
ποιεί» (Β’ Κορ.3:5­6). 
     Η  ως  άνω  συμπεριφορά  των  ιερέων  παρουσιάζει  ότι 
έχουν  έλλειψη  κρίσης  και  λογικής.  Έρχομαι  λοιπόν  στην 
ανάγκη  να  επαναλάβω:  Τα  παράπονά  σας,  όχι  σε  μένα, 
αλλά στο Ευαγγέλιο, στους Πατέρες και Απολογητές. 
     Ο  πολιτισμός,  η  Χριστιανική  και  οικογενειακή  αγωγή, 
επιβάλλουν  να  φέρονται  οι  ιερείς  με  τρόπο  πολιτισμένο. 
Να λάβουν ανά χείρας την πέννα τους και να αναμετρη­
θούν μαζί μου. Όχι όπως έκανε η αυλή του Πατριαρχείου 
Ιεροσολύμων, η οποία σχεδίασε πάνω στο τεύχος μου  α­
νοιχτή παλάμη και μου την έστειλε μέσα σε φάκελο. Δεν 
με  πειράζουν  όμως  αυτά,  γιατί  αποτελούν  στεφάνους 
(«μακάριοί ἐστε ὅταν ὀνειδίσωσιν ὑμᾶς καὶ διώξωσιν καὶ 
εἴπωσιν πᾶν πονηρὸν καθ' ὑμῶν ψευδόμενοι ἕνεκεν ἐμοῦ· 
χαίρετε καὶ ἀγαλλιᾶσθε, ὅτι ὁ μισθὸς ὑμῶν πολὺς ἐν τοῖς 
οὐρανοῖς· οὕτω γὰρ ἐδίωξαν τοὺς προφήτας τοὺς πρὸ ὑμῶν 
– Μακάριοι είστε, όταν σας ονειδίσουν και σας καταδιώ-
ξουν και πούνε κάθε πονηρό λόγο εναντίον σας, ψευδόμε-
νοι εξαιτίας Μου. Χαίρετε και αγαλλιάζετε, γιατί ο μισθός 
σας είναι πολύς στους ουρανούς. Γιατί έτσι καταδίωξαν 
τους προφήτες που ήταν πριν από εσάς» Μτ.5:11­12). Τον 
Ορθόδοξο κλήρο υποβιβάζουν. 
 

Μεταξύ Νυμφίου και Νύφης  

δεν υπάρχει θέση για τρίτο πρόσωπο 
 

     Χρησιμοποιώ  μερικές  φορές  δεικτική  και  ελευθεριά­
ζουσα γλώσσα. Αλλά όταν η φύση των πραγμάτων πιέζει 
την καρδιά θα εκφραστεί ανάλογα και η σκέψη. Γιατί  ό­
ταν μεταξύ δύο συζύγων εισχωρεί τρίτο πρόσωπο, χρησι­



234 

 

μοποιούνται  και  ανάλογα  μέτρα  αντιμετώπισης.  Όταν 
λοιπόν μεταξύ του Νυμφίου Χριστού και Νύφης Εκκλησί­
ας, εισχωρεί τρίτο πρόσωπο, ο ιερέας, θα χρησιμοποιηθεί 
ανάλογη  γλώσσα  έκφρασης  από  αυτούς  που  πονούν  την 
Εκκλησία. Ποια θέση είναι δυνατόν να έχει το τρίτο πρό­
σωπο  μεταξύ  Νυμφίου  και  Νύφης;  Θέση  “κουμπάρου” 
λαβαίνει ο ιερέας, μεταξύ Νυμφίου και Νύφης Εκκλησίας; 
Μεταξύ Νυμφίου και Νύφης τρίτο πρόσωπο δεν έχει κα­
μία  θέση.  Όταν  εισχωρήσει  το  τρίτο  πρόσωπο,  θα  δημι­
ουργηθεί  θέμα  διαζυγίου.  Κατά  τον  ίδιο  ακριβώς  τρόπο 
μέλλει  και  ο  Νυμφίος  Χριστός  να  διαζευχθεί  όλους  εκεί­
νους, οι οποίοι επέτρεψαν και εισχώρησε τρίτο πρόσωπο 
μεταξύ Εκείνου και της Νύφης Του, της Εκκλησίας. 
     Το  τρίτο  πρόσωπο  πάντα  δημιουργεί  καταστάσεις,  α­
ντίθετες  με  τη  συζυγική  εστία.  Κατά  τον  ίδιο  ακριβώς 
τρόπο,  το  τρίτο  πρόσωπο,  ο  ιερέας,  ο  οποίος  εισχώρησε 
στην  πνευματική  εστία  μεταξύ  Χριστού  και  Εκκλησίας, 
δημιούργησε καταστάσεις εντελώς αντίθετες με τη σχέση 
των  δύο.  Ενώ  ο  Χριστός  καλεί  την  Εκκλησία,  τη  Νύφη 
Του, να παραμένει στενά συνδεδεμένη με Αυτόν, συμβου­
λευόμενη τα Λόγια Του και καθοδηγούμενη από τις εντο­
λές  Του,  εισχωρεί  ο  παπάς,  και  λέει:  «Όχι,  χωρίς  εμένα. 
Εγώ θα κανονίσω τις σχέσεις σας και τη συζυγική συμβί­
ωσή  σας».  Είναι  λογική  όμως  η  παρέμβαση  αυτή;  Είναι 
Γραφική απαίτηση; Και πού στηρίζεται; Στην Αγία Γραφή 
δεν  υπάρχει  και  στους  Αποστολικούς  και  μεταποστολι­
κούς χρόνους ποτέ δεν χρησιμοποιήθηκε. Όμως, το τρίτο 
πρόσωπο, ο  ιερέας,  με  την  “ειδική  ιεροσύνη”,  εισχώρησε 
μεταξύ του Νυμφίου και της Νύφης. Και δίδαξε τη Νύφη 
να  χρησιμοποιεί  άλλα  μέσα  επαφής  της  με  τον  Νυμφίο 
της.  Την δίδαξε  να  καταφεύγει  σε  άλλα  πρόσωπα  για  τη 
συμβίωσή της και τη σωτηρία της και σε άλλους τρόπους 
για την ευλογία της· τρόπους χωρίς Χριστό, και μέσα στε­
ρούμενα ευλογίες. Και έτσι την Ορθόδοξη Νύφη Εκκλησί­
α, τη χαρακτηρίζει μία νεκρότητα και μία ξερή θρησκευ­
τικότητα.  Τους  δε  λειτουργούς  της,  τους  χαρακτηρίζει 



235 

 

«πολλή ανεπάρκεια και οπισθοδρομικότητα και νωθρότη­
τα  σκέψης»,  όπως  ακριβώς  γράφει  ο  δημοσιογράφος  κ. 
Παπακωνσταντίνου στην εφημερίδα “Μεσημβρινή”. 
     Ο Λόγος του Θεού μάς βοηθά να αντιληφθούμε την α­
ποτυχία εκείνων που χρησιμοποιούν άλλα μέσα και άλλα 
πρόσωπα,  προκειμένου  νε  έρθουν  σε  επαφή  με  τον  Θεό. 
Στο  βιβλίο  της  Αγίας  Γραφή  Δ’  Βασιλειών,  κεφάλαιο  5ο, 
μας αναφέρονται τα εξής: Ο Σύρος στρατηγός Ναιμάν  υ­
πέφερε από λέπρα. Πληροφορήθηκε όμως, ότι στη Σαμά­
ρεια  υπήρχε  “ο  άνθρωπος  του  Θεού”,  ο  οποίος  με  την 
προσευχή μπορούσε να τον θεραπεύσει. Χωρίς αναβολή ο 
Ναιμάν,  έλαβε  συστατική  επιστολή  από  τον  βασιλιά  του, 
πήγε  στα  Σαμάρεια,  αλλά  αντί  να  αναζητήσει  “τον  άν­
θρωπο  του  Θεού”,  κατέφυγε  στον  βασιλιά  του  Ισραήλ,  ο 
οποίος θεώρησε ως πρόκληση εναντίον του την επίσκεψη 
του  στρατηγού,  και  έτσι  ο  Ναιμάν  έφυγε  άπρακτος.  Ο 
“άνθρωπος  του  Θεού”  πληροφορήθηκε  το  γεγονός,  και 
κάλεσε τον Ναιμάν κοντά του. Του είπε τι έπρεπε να κάνει 
για  να  θεραπευτεί,  αλλά  εκείνος  είχε  να  παρουσιάσει  τα 
δικά του τα μέσα, τον “Aβανά και τον Φαρφάρ”, γιατί αυ­
τά είχε μάθει από άλλο, εκτός του Θεού, πρόσωπο και δεν 
ήθελε να δεχτεί αυτά που του είπε ο προφήτης. 
     Αυτά έχει να παρουσιάσει σήμερα και η Νύφη Ορθόδο­
ξη Εκκλησία, άλλα  μέσα  και  άλλους  τρόπους,  ενώ  της  υ­
ποδεικνύονται  τα  σχετικά  με  τη  θεραπεία  της.  Έχει  να 
παρουσιάσει τον “Aβανά και τον Φαρφάρ”, τον παπά και 
τον Δεσπότη, τα Καλογερικά συστήματα που της έμαθε το 
τρίτο πρόσωπο, ο ιερέας, με την “ειδική” ιεροσύνη. Ποτέ ο 
“Aβανά και ο Φαρφάρ” δεν θα θεράπευαν τον λεπτό Ναι­
μάν. Ποτέ και ο Χριστιανός δεν θα μπορέσει να θεραπευ­
τεί με τα δικά του μέσα, τον “Aβανά και τον Φαρφάρ”, εάν 
δεν  ακούσει  τον  πραγματικό  “άνθρωπο  του  Θεού”,  τον 
Ιησού Χριστό. 
     Τέλος, με παιδική απλότητα ο Ναιμάν, δέχτηκε τη συμ­
βουλή του προφήτη και θεραπεύτηκε από τη λέπρα του. 



236 

 

     Παναγιότατε! Δεν νομίζετε, ότι από πνευματική λέπρα 
υποφέρει  και  η  Εκκλησία;  Δεν  νομίζετε,  ότι  με  παιδική 
απλότητα  πρέπει  να  μάθουν  οι  άνθρωποι,  ότι  ο  Χριστός 
ετοίμασε  σωτηρία  και  με  την  ίδια  απλότητα  να  την  δε­
χτούν,  χωρίς  να  χρησιμοποιούν  δικά  τους  μέσα και  άλλα 
πρόσωπα,  “Aβανά  και  Φαρφάρ;”  Δυστυχώς,  το  “παπαδι­
κό”  σύστημα  έμαθε  τους  ανθρώπους  να  χρησιμοποιούν 
μέσα ξένα και παράξενα για τον ιλασμό του Χριστού. 
     Όταν λοιπόν υποδεικνύεται ο τρόπος θεραπείας και σε 
δύο χωρισμένα μεταξύ τους μέρη, το λαό και το “ιερατικό 
σώμα”,  και  δεν  τον  δέχονται,  είναι  απόλυτη  ανάγκη  να 
χρησιμοποιηθεί  κάπως  σκληρή  γλώσσα,  για  να  εκτεθούν 
χαρακτηριστικά και με εκφραστικότητα τα υπό συζήτηση 
θέματα. Χρησιμοποιώντας όμως τη γλώσσα αυτή, δεν βρί­
ζω, τις καταστάσεις μόνο χαρακτηρίζω. Και το κάνω αυτό, 
όχι για να εκθέσω, αλλά συμβουλή αγάπης να δώσω. Και 
πρέπει να γνωρίζουν επίσης οι αγαπητοί μου συνάδελφοι, 
ότι  το  κάνω  με  θυσία  της  ζωής  μου.  Ενώ  εγώ  εργάζομαι 
όλη  την  ημέρα  για  τα  προς  ζην  αναγκαία,  αντιμετωπίζω 
την  ανάγκη  αυτή  κατά  τις  ώρες  της  ανάπαυσής  μου.  Το 
κάνω όμως ευχάριστα, γιατί χρειάζεται για μας ένας Ιερε­
μίας  να  χύνει  δάκρυα  («Τις δώσει κεφαλῇ μου ὕδωρ καὶ 
ὀφθαλμοῖς μου πηγὴν δακρύων, καὶ κλαύσομαι τὸν λαόν 
μου τοῦτον ἡμέρας καὶ νυκτός – Ποιος θα δώσει στην κε-
φαλή μου νερό και στους οφθαλμούς μου πηγή δακρύων, 
και θα κλαίω για το λαό μου τούτον ημέρες και νύχτες» 
Ιερ.9:1),  και  ένας  Σαμουήλ  να  πενθεί  («ὅτι ἐπένθει 
Σαμουὴλ… ἐπὶ ᾿Ισραήλ – γιατί πενθούσε o Σαμουήλ… πά-
νω στον Ισραήλ» Α’ Βασιλειών 15:35). 
     «Ἀλήθειαν λέγω ἐν Χριστῷ, οὐ ψεύδομαι, συμμαρτυ-
ρούσης μοι τῆς συνειδήσεώς μου ἐν Πνεύματι ἁγίῳ, ὅτι 
λύπη μοί ἐστι μεγάλη καὶ ἀδιάλειπτος ὀδύνη τῇ καρδίᾳ μου. 
ηὐχόμην γὰρ αὐτὸς ἐγὼ ἀνάθεμα εἶναι ἀπὸ τοῦ Χριστοῦ 
ὑπὲρ τῶν ἀδελφῶν κατὰ σάρκα – Αλήθεια λέω με τον Χρι-
στό, δεν ψεύδομαι, γιατί συμμαρτυρεί σ’ εμένα και η συ-



237 

 

νείδησή μου με Πνεύμα Άγιο, ότι έχω μεγάλη λύπη και 
αδιάλειπτη οδύνη στην καρδιά μου. Θα ευχόμουν μάλιστα 
εγώ ο ίδιος να είμαι ανάθεμα από τον Χριστό υπέρ των 
αδελφών μου, των συγγενών μου κατά σάρκα» (Ρωμ.9:1­
3).  Και  αυτά  δεν  σας  τα  λέει  ξένος, σας  τα  λέω εγώ,  που 
προέρχομαι από τα σπλάχνα σας και σας πονώ· είμαι δι­
κός σας, οστό από τα οστά σας και σάρκα από τη σάρκα 
σας. 
     «ἐκ γὰρ πολλῆς θλίψεως καὶ συνοχῆς καρδίας ἔγραψα 
ὑμῖν διὰ πολλῶν δακρύων, οὐχ ἵνα λυπηθῆτε, ἀλλὰ τὴν 
ἀγάπην ἵνα γνῶτε ἣν ἔχω περισσοτέρως εἰς ὑμᾶς – Γιατί με 
πολλή θλίψη και με στενοχώρια στην καρδιά έγραψα σ’ 
εσάς, με πολλά δάκρυα, όχι για να λυπηθείτε, αλλά για να 
γνωρίσετε την αγάπη που υπερβολικά έχω για εσάς» (Β’ 
Κορ.2:4). 
     Καθόλου, λοιπόν, βαρύ δεν είναι για το πένθος μου και 
τα  δάκρυά  μου,  να  χρησιμοποιήσω  την  ανοιχτή  γλώσσα 
του Μεγάλου προφήτη Ησαΐα, και να σας πω: «Οἱ κωφοί, 
ἀκούσατε, καὶ οἱ τυφλοί, ἀναβλέψατε ἰδεῖν – Οι κουφοί, 
ακούστε, και οι τυφλοί, σηκώστε πάνω το βλέμμα σας και 
δείτε» (42:18). Και τι να δείτε; Τα αποτελέσματα της αντι­
Γραφικής μονοπώλησης της “ειδικής” ιεροσύνης, εξαιτίας 
της  οποίας  στερείται  η  Νύφη  τα  προνόμια  της  Κεφαλής 
της και τη Δόξα του Νυμφίου της. Να δείτε την Αποστολι­
κή Εκκλησία και το πολίτευμά της.  Ιδού πώς την παρου­
σιάζει  ένας άλλος συνάδελφος:  «Κατά  τις ημέρες  των  Α­
ποστόλων,  ολόκληρη  η  Εκκλησία  καλείτο  “κλήρος”  του 
Θεού («μηδ’ ὡς κατακυριεύοντες τῶν κλήρων, ἀλλὰ τύποι 
γινόμενοι τοῦ ποιμνίου – μήτε κατακυριαρχώντας τους 
κλήρους του Θεού, αλλά να γίνεστε πρότυπα του ποιμνί-
ου» Α’  Πετρ.5:3),  όπως  και  όλοι  οι  Χριστιανοί,  ιερείς  του 
Θεού»  (“Χριστιανική  Αρχαιολογία”,  Δ.  Λάτα,  Μητροπολίτη, 
σελ.65). Βλέπετε πάλι ότι η πληροφορία όλων των αρχαίων 
μαρτυριών  είναι  υπέρ  της  γενικής  ιεροσύνης·  καμία  δεν 
ομιλεί περί της “ειδικής”. 
 



238 

 

Κατά παρακίνηση Διαβόλου 
 

     Όταν  «με  διαβολική  εισήγηση»,  κατά  τον  Ιερώνυμο, 
εισχώρησε η  φιλοπρωτία  και η  φιλοδοξία στους  κόλπους 
της  κοινωνίας    των  πιστών,  στην  Εκκλησία,  τη  θέση  της 
υπηρεσίας  την  οποία  έλαβαν  μέσω  της  χειροτονίας  οι 
πρεσβύτεροι, ως προεστοί, την κατέστησαν “αξίωμα” και 
παραμέρισαν τη θέση της υπηρεσίας. Με τον τρόπο αυτό 
οι πρεσβύτεροι­επίσκοποι γίνονταν αξιωματούχοι, ντύθη­
καν στολίσματα και με την “πατερίτσα” γίνονταν και Δε­
σπότες.  Έτσι,  μετεβλήθη  εκ  θεμελίων  η  οργάνωση  της 
Εκκλησίας.  Οι  πρεσβύτεροι­επίσκοποι  ανακηρύσσονταν 
πλέον  ιερείς και αρχιερείς, χωρίστηκαν από το λαό, έκα­
ναν  δικό  τους  σώμα,  κατά  τα  υπόδειγμα  των  Ιουδαίων, 
και  την  ιδιότητά  τους  αυτή  την  ονόμασαν  “ιεροσύνη”. 
Ταυτόχρονα  παραμέρισαν  τον  τρόπο  της  αποστολικής 
χειροτονίας  (« Ἐν δὲ ταῖς ἡμέραις ταύταις πληθυνόντων 
τῶν μαθητῶν ἐγένετο γογγυσμὸς τῶν Ἑλληνιστῶν πρὸς 
τοὺς Ἑβραίους, ὅτι παρεθεωροῦντο ἐν τῇ διακονίᾳ τῇ 
καθημερινῇ αἱ χῆραι αὐτῶν. προσκαλεσάμενοι δὲ οἱ 
δώδεκα τὸ πλῆθος τῶν μαθητῶν εἶπον· Οὐκ ἀρεστόν ἐστιν 
ἡμᾶς καταλείψαντας τὸν λόγον τοῦ Θεοῦ διακονεῖν 
τραπέζαις. ἐπισκέψασθε οὖν, ἀδελφοί, ἄνδρας ἐξ ὑμῶν 
μαρτυρουμένους ἑπτὰ, πλήρεις Πνεύματος ἁγίου καὶ 
σοφίας, οὓς καταστήσομεν ἐπὶ τῆς χρείας ταύτης· ἡμεῖς δὲ 
τῇ προσευχῇ καὶ τῇ διακονίᾳ τοῦ λόγου προσκαρτερή­
σομεν. καὶ ἤρεσεν ὁ λόγος ἐνώπιον παντὸς τοῦ πλήθους· 
καὶ ἐξελέξαντο Στέφανον, ἄνδρα πλήρη πίστεως καὶ 
Πνεύματος ἁγίου, καὶ Φίλιππον καὶ Πρόχορον καὶ 
Νικάνορα καὶ Τίμωνα καὶ Παρμενᾶν καὶ Νικόλαον 
προσήλυτον Ἀντιοχέα, οὓς ἔστησαν ἐνώπιον τῶν 
ἀποστόλων, καὶ προσευξάμενοι ἐπέθηκαν αὐτοῖς τὰς 
χεῖρας. καὶ ὁ λόγος τοῦ Θεοῦ ηὔξανε, καὶ ἐπληθύνετο ὁ 
ἀριθμὸς τῶν μαθητῶν ἐν Ἱερουσαλὴμ σφόδρα, πολύς τε 
ὄχλος τῶν ἱερέων ὑπήκουον τῇ πίστει – Και κατά τις ημέ-
ρες αυτές, ενώ πλήθαιναν οι μαθητές, έγινε γογγυσμός 



239 

 

των Ελληνιστών κατά των Εβραίων, γιατί οι χήρες τους 
παραβλέπονταν στην καθημερινή διανομή των τροφίμων. 
Τότε οι δώδεκα, αφού προσκάλεσαν το πλήθος των μαθη-
τών, είπαν: “Δεν είναι σωστό να εγκαταλείψουμε εμείς το 
λόγο του Θεού και να υπηρετούμε σε τραπέζια. Επιλέξτε 
λοιπόν, αδελφοί, επτά άνδρες από εσάς με καλή μαρτυρία, 
πλήρεις Πνεύματος Αγίου και σοφίας, τους οποίους θα 
καταστήσουμε για να διεξάγουν την ανάγκη αυτή· ενώ 
εμείς θα επιμένουμε καρτερικά στην προσευχή και στη 
διακονία του λόγου”. Και άρεσε αυτός ο λόγος σε ολόκλη-
ρο το πλήθος· και εξέλεξαν τον Στέφανο, άνδρα πλήρη 
από πίστη και Πνεύμα Άγιο, και τον Φίλιππο και τον Πρό-
χορο και τον Νικάνορα και τον Τίμωνα και τον Παρμενά 
και τον Νικόλαο, προσήλυτο Αντιοχέα, τους οποίους έ-
στησαν ενώπιον των αποστόλων· και, αφού προσευχήθη-
καν, επέθεσαν σ’ αυτούς τα χέρια. Και ο λόγος του Θεού 
αύξανε, και ο αριθμός των μαθητών στην Ιερουσαλήμ 
πλήθαινε πάρα πολύ, και πολύ πλήθος των Ιουδαίων υπά-
κουε στην πίστη» Πραξ.6:1­7), και δανείστηκαν τις διατά­
ξεις  της  χειροτονίας  των  Ιουδαίων,  γιατί  η  αποστολική 
ήταν απλούστατη (μόνο επίθεση των χεριών με αυτοσχέ­
δια προσευχή), ενώ η Ιουδαϊκή περιείχε αίγλη. Δεν εξέτα­
σαν όμως ποτέ να μάθουν, ότι η αίγλη της χειροτονίας των 
Ιουδαίων  ιερέων είναι μεταφορική και συμβολική έννοια 
και θέση, την οποία πρέπει να έχει η κοινωνία των πιστών 
του Χριστού, ως λυτρωμένη και δοξασμένη στο Πρόσωπο 
του Λυτρωτή της. 
     Και όταν ακόμα, γράφει ο Ιερώνυμος προς τον Ευάγρι­
ο, αποφασίστηκε για λόγους κατάπαυσης των ανωμαλιών, 
«όπως  οι  ρίζες  της  διαφωνίας  αποσπαστούν»,  να  προΐ­
στανται ένας πρεσβύτερος της κοινότητας, τον οποίο έθε­
σαν σε υψηλότερη βαθμίδα, κατά συνήθεια τον ονόμασαν 
επίσκοπο, αποδίδοντες την περιγραφή τα υπηρεσίας του, 
«όχι κατά αληθή διορισμό του Κυρίου μας». 
     Οι ως άνω μαρτυρίες, αγαπητέ Γέροντα, είναι της “Ιε­
ράς Παράδοσης”. Βλέπετε λοιπόν ότι εγώ ως “Διαμαρτυ­



240 

 

ρόμενος”  (“Ορθόδοξος  Διαμαρτυρόμενος”)  κάνω  χρήση 
της  “Ιεράς  Παράδοσης”.  Η  Ορθόδοξη  Εκκλησία  όμως  η 
οποία κόπτεται για την Ιερά Παράδοση, την παραμέρισε. 
Γιατί, όταν δεν δέχεται τις γνώμες των Πατέρων και απο­
λογητών,  τις οποίες  επικαλούμαι,  είναι ηλίου φαεινότερο 
ότι την απέρριψε. Και ξέρετε ποια Παράδοση υποστηρίζει 
σήμερα;  Την  “εκκλησιαστική”,  για  την  οποία  η  θεολογία 
είναι πάντοτε επιφυλακτική. Αλλά περί “Παραδόσεων” θα 
μιλήσουμε πλατύτερα στο οικείο κεφάλαιο. 
     Ο  νυν  Καθηγητής  της  Εκκλησιαστικής  Ιστορίας  του 
Πανεπιστημίου Αθηνών κ. Γερ. Κονιδάρης, στο βιβλίο του 
“Νέες Έρευνες”, τεύχος 2ο, σελ.93, επικαλείται και αυτός 
τον  Ιερώνυμο,  και  γράφει:  «Πρώτος  ο  Ιερώνυμος,  ερμη­
νεύοντας την περικοπή Τίτου 1:7 («δεῖ γὰρ τὸν ἐπίσκοπον 
ἀνέγκλητον εἶναι ὡς Θεοῦ οἰκονόμον – Γιατί πρέπει ο επί-
σκοπος να είναι ακατηγόρητος, ως οικονόμος του 
Θεού»)…  συνήγαγε  το  συμπέρασμα  ότι  η  Εκκλησία  κυ­
βερνούνταν από συμβούλιο πρεσβυτέρων, αλλά κατά πα­
ρακίνηση του Διαβόλου βγήκε ένας του συμβουλίου τού­
του  και  αναγνωρίστηκε  επίσκοπος».  Σε  τι  συμπέρασμα 
λοιπόν οδηγούμαστε από αυτή την πληροφορία, Παναγιό­
τατε; Ότι το ιερατικό αξίωμα είναι «κατά παρακίνηση του 
Διαβόλου».  Αυτό  επιβεβαιώνει  αδιάβλητα  ο  ως  άνω  Κα­
θηγητής. Και η πληροφορία αυτή είναι παρμένη από την 
Παράδοση,  η  οποία  εν  προκειμένω  στρέφεται  εναντίον 
του Ορθόδοξου και Ρωμαϊκού ιερατείου. Ως προς τη διοί­
κηση  της  Εκκλησίας  λοιπόν,  βλέπουμε  ότι  κυβερνούνταν 
από συμβούλιο Πρεσβυτέρων, όχι από ιερείς ή αρχιερείς, 
δεσποτάδες και πατριάρχες, οι οποίοι ήταν τελείως άγνω­
στοι στους αποστολικούς και μεταποστολικούς χρόνους. 
 

Οι τρεις αντι-Γραφικοί βαθμοί της Ιεροσύνης 
 

     Όταν «κατά παρακίνηση του Διαβόλου», κατά τον Κα­
θηγητή κ. Γ. Κονιδάρη που το επιβεβαιώνει, συστάθηκε το 
ιερατικό  αξίωμα,  δημιουργήθηκε  πλούσιο  θέμα  “ειδικής” 



241 

 

ιεροσύνης.  Για  να  δικαιολογήσουν  τη  θέση  τους  και  να 
κατορθώσουν να τη συγκρατήσουν αυτοί οι οποίοι ανέβη­
καν σε υψηλότερα επίπεδα, «όχι με αληθινό διορισμό του 
Κυρίου», δημιούργησαν άλλους δύο κατώτερους βαθμούς 
“ειδικής ιεροσύνης”, του ιερέα και του ιεροδιάκονου. Έτσι 
λοιπόν οι βαθμοί της ιεροσύνης έγιναν τρεις: του ιεροδιά­
κονου, του ιερέα και του αρχιερέα, χωρίς να έχουν καμία 
απολύτως  Αγιογραφική  βάση  και  θέση.  Είναι  εκτός  του 
Σχεδίου του Θεού, εκτός της Οικονομίας της Χάριτος. 
     Εν πάση περιπτώσει όμως, οι υψηλοφρονούντες και μη 
κατανοώντας  τα  πράγματα  του  Θεού,  έκαναν  συμβιβα­
σμούς με τις συνειδήσεις τους και έτσι προέβησαν σε με­
γάλα κατορθώματα, εκπληρώνοντας επακριβώς το  ιδανι­
κό της βαμμένης με άγια αίματα “ιεράς εξέτασης” και των 
σταυροφοριών: “Ο σκοπός αγιάζει τα μέσα”. Έτσι λοιπόν 
και οι ως άνω, «οι κατά παρακίνηση του Διαβόλου» ενερ­
γούντες,  έχουν  να  μας  παρουσιάσουν  τους  δικούς  τους 
άθλους. 
     Πολλές προσπάθειες άρχισαν από τότε να καταβάλλο­
νται,  προκειμένου  να  δικαιολογήσουν  τους  τρεις  εξω­
Βιβλικούς  βαθμούς  της  “ειδικής”  ιεροσύνης.  Από  τους 
χρόνους εκείνους έχουμε τα πρώτα δείγματα των εν λόγω 
προσπαθειών. Και το πρώτο που βρίσκουμε αυτές είναι τα 
πολύκροτα  “ψευδοκλημέντια”,  δηλαδή,  σε  μία  νόθο  επι­
στολή  του  τρίτου  επισκόπου­πρεσβυτέρου  Ρώμης,  του 
Κλήμη. Ο Κλήμης υπήρξε σύγχρονος των Αποστόλων, με 
τους οποίους, καθώς φαίνεται, συναναστράφηκε αρκετά. 
Λόγω  εσωτερικών  ανωμαλιών  της  Εκκλησίας  Κορίνθου, 
έγραψε  μία  συμβουλευτική  επιστολή  προς  αυτή.  Άσχετα 
του ότι έχει αρκετές αστοχίες, όπως γράφει και ο Μέγας 
Φώτιος,  εν  πάση  περιπτώσει  όμως,  περιέχει  και  αρκετές 
και  σοβαρές  αλήθειες,  που  παρουσιάζουν  το  τότε  πολί­
τευμα της Εκκλησίας και την ενότητα του πνεύματος. Για 
το  λόγο  αυτό  ο  Κλήμης  ο  Ρώμης  θεωρήθηκε  άνθρωπος 
κύρους. 



242 

 

     Για  να  δώσουν  λοιπόν  κύρος  στα  κατορθώματά  τους 
«οι  κατά  παρακίνηση  του  Διαβόλου»  ενεργούντες,  έγρα­
ψαν νόθα συγγράμματα­επιστολές, τα οποία υποστήριξαν 
ότι ήταν του Κλήμη του Ρώμης, και με αυτά υποστήριζαν 
ό,τι ήθελαν. Η φιλολογική εξέταση όμως τα απέδειξε μυ­
θιστορηματικά  επινοήματα  άλλων,  και  έτσι  τα  ονόμασαν 
“ψευδοκλημέντια”. Αυτό δέχεται απολύτως και η Ορθόδο­
ξη θεολογία. Στα “ψευδοκλημέντια” λοιπόν αυτά, γίνεται 
λόγος  περί  επισκόπου,  πρεσβυτέρων  και  διακόνων.  Και 
παρόλο ότι δεν κάνει λόγο περί ιερέων, εντούτοις εκεί το­
ποθετούν τους τρεις βαθμούς της “ειδικής” ιεροσύνης. Όχι 
μόνο έγραψαν νόθα συγγράμματα, αλλά νόθευσαν και τα 
γνήσια, προκειμένου να υποστηρίξουν τις προσθήκες, μη 
σεβόμενοι την εντολή του Θεού: Δεν θα προσθέσεις, ούτε 
θα  αφαιρέσεις  («οὐ προσθήσετε πρὸς τὸ ρῆμα ὃ ἐγὼ 
ἐντέλλομαι ὑμῖν, καὶ οὐκ ἀφελεῖτε ἀπ᾿ αὐτοῦ· φυλάσσεσθε 
τὰς ἐντολὰς Κυρίου τοῦ Θεοῦ ὑμῶν – Δεν θα προσθέσετε 
στο λόγο τον οποίο Εγώ προστάζω εσάς, και δεν θα αφαι-
ρέσετε από αυτόν· να φυλάσσετε τις εντολές του Kυρίου 
του Θεού σας» Δευτ.4:2, «ἐάν τις ἐπιθῇ ἐπὶ ταῦτα, ἐπιθήσει 
ὁ Θεὸς ἐπ’ αὐτὸν τὰς πληγὰς τὰς γεγραμμένας ἐν τῷ βιβλίῳ 
τούτῳ· καὶ ἐάν τις ἀφέλῃ ἀπὸ τῶν λόγων τοῦ βιβλίου τῆς 
προφητείας ταύτης, ἀφελεῖ ὁ Θεὸς τὸ μέρος αὐτοῦ ἀπὸ τοῦ 
ξύλου τῆς ζωῆς… τῶν γεγραμμένων ἐν τῷ βιβλίῳ τούτῳ – 
Αν κάποιος προσθέσει σ’ αυτά, θα προσθέσει ο Θεός πάνω 
του τις πληγές που είναι γραμμένες στο βιβλίο τούτο. Και 
αν κάποιος αφαιρέσει από τους λόγους του βιβλίου της 
προφητείας αυτής, θα αφαιρέσει ο Θεός το μέρος του από 
το βιβλίο της ζωής… και από αυτά που είναι γραμμένα στο 
βιβλίο τούτο» (Αποκ.22:18­19). Σοβαρότερη όμως θέση δί­
νουν στις επιστολές του Ιγνάτιου Αντιοχείας, όπου γίνεται 
λόγος  περί  ιεροσύνης  και  περί  διακόνων,  πρεσβυτέρων 
και επισκόπου. 
     Ο  κ.  Γ.  Κονιδάρης,  στο  βιβλίο  του  “Νέες  Έρευνες”  (4 
τεύχη), παρουσιάζει σαφώς τα τεράστια χάσματα που  υ­
πάρχουν  στις  φιλολογικοϊστορικές  πηγές  (εντός  του  Ευ­



243 

 

αγγελίου),  της  αποστολικής  και  μεταποστολικής  εποχής, 
από το 60­110 μ.Χ., και τα οποία προσπαθεί να γεφυρώ­
σει με τις επιστολές του Ιγνάτιου και να αποδείξει δια του 
ιδίου, τους τρεις βαθμούς της  ιεροσύνης. Ο κ. Κονιδάρης 
όμως  περιέπεσε  σε  ένα  πολύ  μεγάλο  σφάλμα.  Δεν  κάνει 
λόγο  για  τη  νοθεία  των επιστολών  αυτών. Δεν  πληροφο­
ρήθηκε  ότι  οι  επιστολές  του  Ιγνατίου  νοθεύτηκαν  κατά 
τον 4ο  και 5ο αιώνα, και επομένως δεν είναι αναξιόπιστη 
πηγή; Εν πάση περιπτώσει, ρωτώ τον κ. Κονιδάρη: Γνωρί­
ζετε  τη  νοθεία ή  την  αγνοείτε;  Αν  μεν  την  γνωρίζετε  και 
εντέχνως  την  αποσιωπάτε,  υποστηρίζετε  ένα  μεγάλο  ψέ­
μα,  το  οποίο  βαρύνει  τη  θέση  σας  και  τα  συγγράμματά 
σας, γιατί ψεύδεστε με επίγνωση. Αν όμως την αγνοείτε, 
αυτό δεν χαρακτηρίζει καλά την έρευνά σας και τη θέση 
σας ως καθηγητή της ιστορίας. 
     Επ’  αυτού  θα  επιθυμούσα  μία  πληροφορία  από  τον  κ. 
Κονιδάρη. Είτε απαντήσει όμως είτε όχι, το βέβαιο είναι, 
ότι στις επιστολές του Ιγνατίου υπάρχει μεγάλη δόση νο­
θείας. Τούτο δε γνωρίζουν άλλωστε όλοι οι θεολόγοι, αλλά 
το επιβεβαιώνει γραπτώς και ο κ. Δ. Μπαλάνος, Καθηγη­
τής επίσης της Θεολογικής Σχολής Αθηνών, στο βιβλίο του 
“Πατρολογία”, σελ.48, 51­52. 
     Επίσης ο Γ. Ι. Δέρβος, στο βιβλίο του “Ιστορία της Χρι­
στιανικής Γραμματολογίας”, κάνει σοβαρό λόγο περί των 
«διαφόρων  υποβολιμαίων  και  νοθεύσεων  που  υπάρχουν 
στις επιστολές του Ιγνατίου. 
     Ως γνωστό διασώθηκαν στην ελληνική γλώσσα δύο εκ­
δόσεις  των  13  επιστολών  του  Ιγνατίου,  μία  συντομότερη 
και μία εκτενέστερη. Ποια όμως από τις δύο είναι γνήσια; 
Υποστηρίζεται ότι η συντομότερη. Υπάρχουν όμως σοβα­
ρές αμφιβολίες από εσωτερικούς λόγους. Ομολογουμένως 
υπάρχουν και εξωτερικές μαρτυρίες, όπως του Πολύκαρ­
που,  του  Ειρηναίου,  του  Ωριγένη  και  του  Ευσέβιου,  που 
συνηγορούν υπέρ των εν λόγω επιστολών. Αλλά υπέρ ποι­
ας  έκδοσης;  Της  συντομότερης  ή  της  εκτενέστερης;  Ά­
γνωστο! Έπειτα, εφόσον όλα σχεδόν τα αρχαία συγγράμ­



244 

 

ματα νοθεύτηκαν, ποιος μπορεί να βεβαιώσει ότι οι εξω­
τερικές μαρτυρίες έμειναν ανέπαφες; 
     Επεκράτησε πάντως η αντίληψη ότι από τις 13 επιστο­
λές, οι 7 είναι γνήσιες. Αλλά στο εν λόγω βιβλίο του ο κ. 
Δέρβος,  και  στη  σελίδα  467,  γράφει:  «Οι  δε  θεολόγοι  α­
γωνίζονται σήμερα  περί  τούτου, αν οι  7  επιστολές  του  Ι­
γνάτιου, αυτές που περιέχονται στη συντομότερη έκδοση, 
είναι γνήσιες επιστολές του αποστολικού αυτού Πατέρα». 
     Εφόσον λοιπόν ακόμη συνεχίζεται αυτός ο αγώνας εκ­
καθάρισης,  αυτό  σημαίνει  ότι  υπάρχουν  σοβαρά  σημεία 
εσωτερικών  λόγων  αμφιβολίας  περί  γνησιότητας.  Και  ι­
δού μερικοί εσωτερικοί λόγοι, οι οποίοι αποδεικνύουν, ότι 
οι εν λόγω επιστολές δεν είναι του Ιγνάτιου Αντιοχείας: 
     1) Ο συγγραφέας των επιστολών αγωνίζεται και κατα­
πολεμά την τότε φθοροποιό αίρεση των γνωστικών. Η αί­
ρεση αυτή εμφανίστηκε το 2ο ήμισυ του 2ου μ.Χ., αιώνα. Ο 
Ιγνάτιος όμως μαρτύρησε το 130 μ.Χ. Συνεπώς, δεν είναι 
δυνατόν να τις έγραψε  ο  Ιγνάτιος, ο οποίος πέθανε πριν 
την  εμφάνιση  της  αίρεσης,  την  οποία  καταπολεμούν  οι 
επιστολές. Θα ήταν γνήσιες, αν γράφονταν στην αρχή του 
2ου  αιώνα.  Κατά  συνέπεια, δεν  είναι  του  Ιγνατίου  οι  επι­
στολές. 
     2)  Ο  συγγραφέας  των  επιστολών  αυτών  παρουσιάζει 
ένα  εκκλησιαστικό  πολίτευμα  πλήρως  οργανωμένο, 
πράγμα το οποίο δεν υπήρχε στους χρόνους του Ιγνατίου. 
Όταν μάλιστα εμφανίστηκαν οι επιστολές του Ιγνατίου, οι 
οποίες κάνουν λόγο περί τριών δήθεν ιερατικών βαθμών, 
οι  άλλες  Εκκλησίες,  και  μάλιστα  της  Ρώμης  και  των  Φι­
λίππων,  δεν  γνώριζαν  τον  ιδιαίτερο  βαθμό  του  μονάρχη 
επισκόπου,  ούτε  υπήρχε  ιερατικό  αξίωμα  στις  διάφορες 
κοινότητες των Χριστιανών. 
     Αυτοί  λοιπόν  είναι  οι  σοβαροί  εσωτερικοί  λόγοι,  οι  ο­
ποίοι αποδεικνύουν σε κάθε απροκατάληπτο αναγνώστη, 
ότι οι εν λόγω επιστολές δεν είναι του αποστολικού Πατέ­
ρα Ιγνατίου. 



245 

 

     Γιατί όμως οι “θεολόγοι” δεν κατέληξαν ακόμα σε ένα 
συμπέρασμα;  Γιατί,  ενώ  βλέπουν  την  αλήθεια,  δυνάμει 
της χρονολογικής τοποθετήσεως, είναι πάρα πολύ δύσκο­
λο γι’ αυτούς να την διακηρύξουν, γιατί θα καταστρέψουν 
τη μοναδική πηγή, στην οποία στηρίζονται οι τρεις βαθμοί 
της  ιεροσύνης.  Είναι  δύσκολη  η  θέση  τους.  Αλλά  επιβε­
βλημένη  είναι  η  διακήρυξη  της  αλήθειας.  Όμως,  ψεύδο­
νται με επίγνωση. 
     Επίσης, περί των τριών ιερατικών βαθμών κάνουν λόγο 
και  οι  “Αποστολικές  Διαταγές”.  Το  βιβλίο  αυτό  εμφανί­
στηκε ως αποστολικό, γιατί δόθηκε δήθεν από τους Απο­
στόλους  μέσω  του  Κλήμη  Ρώμης.  Αλλά  και  ο  ισχυρισμός 
αυτός αποδείχτηκε ψευδέστατος, γιατί το βιβλίο αυτό εί­
ναι του 5ου μ.Χ. αιώνα. Και με αυτό το ψευδέστατο βιβλίο, 
θέλησαν οι “ειδικοί ιερείς”, να υποστηρίξουν το δήθεν θε­
οσύστατο των τριών  ιερατικών βαθμών.  Ιδού τι γράφουν 
τα  απατηλά  χέρια  των  ως  άνω  ιερέων:  «Στους  μεν  επι­
σκόπους διανείμαμε  τα της  αρχιεροσύνης, στους  δε  πρε­
σβυτέρους  τα  της  ιεροσύνης,  στους  δε  διακόνους  τα  της 
προς τις δύο διακονίες». Αυτό όμως  είναι αναληθέστατο. 
Αλλά αυτό ακριβώς χρησιμοποιεί και ο κ. Τρεμπέλας, ενώ 
γνωρίζει  ότι  το  βιβλίο  αυτό  είναι  νόθο,  προκειμένου  να 
υποστηρίξει  τους  τρεις βαθμούς  της  “ειδικής”  ιεροσύνης. 
Αλλά είναι ντροπή! Το μέσον αυτό χρησιμοποιεί ο κ. Τρε­
μπέλας στο βιβλίο του “Δογματική”, τόμος 3ος, σελ.291. 
     Οφείλουμε να πούμε στον κ. Καθηγητή, ότι τα αναληθή 
αυτά  επιχειρήματα  δεν  συνιστούν  άνθρωπο  της  θέσεώς 
του και των πνευματικών οριζόντων του. 
     Αποδεικνύεται  λοιπόν  πλήρως  και  σαφώς,  ότι  η  προ­
σθήκη των τριών ιερατικών βαθμών, έγινε μεταγενέστερα 
από  αυτούς  που  ενεργούσαν  «κατά  παρακίνηση  Διαβό­
λου»,  για  να  δικαιολογήσουν  τη  δοξομανία  τους.  Γιατί, 
όταν  εισχωρήσει  ένα  ψέμα,  χρειάζονται  κατόπιν  πολλά 
άλλα  ψέματα  για  να  το  καλύψουν.  Εξαιτίας  αυτών  των 
εσωτερικών λόγων και της μεγάλης νοθείας που υπάρχει 
στις επιστολές του  Ιγνατίου, κανείς  ιστορικός δεν μπορεί 



246 

 

με ειλικρίνεια να τις επικαλεστεί ως αξιόπιστη πηγή. Αυτό 
το γνώριζε και ο Καθηγητής του Εκκλησιαστικού Δικαίου 
Ι.  Ευταξίας,  και  για  το  λόγο  αυτό  δεν  χρησιμοποιεί  πλή­
ρως το υλικό των επιστολών τούτων στο βιβλίο του, “Του 
Κανονικού  Δικαίου…”  Εξαιτίας  αυτού  τον  μέμφεται  ο  κ. 
Κονιδάρης, στο βιβλίο του “Νέες Έρευνες”  (τόμος 2ος, σελ. 
148), και γράφει τα εξής: «Δεν εκμεταλλεύεται πλήρως το 
υλικό και τις μαρτυρίες του Ιγνατίου». 
     Εσείς  όμως,  κ.  Κονιδάρη,  τις  εκμεταλλεύεστε  πληρέ­
στατα και με τα νόθα αυτά συγγράμματα γεφυρώνετε τα 
μεγάλα  φιλολογικοϊστορικά  χάσματα  της  Μεταποστολι­
κής εποχής. Δυνάμει ποιου Νόμου και λόγου αλήθειας και 
ιστορικότητας  το  κάνετε  αυτό;  Είναι  αυθαίρετη  πράξη. 
Αλλά, κ. Κονιδάρη, και αν ακόμα οι επιστολές αυτές είναι 
γνήσιες, το γεγονός ότι ο συγγραφέας (ο Ιγνάτιος;) αγωνί­
ζεται για την ανάδειξη ανώτερου επισκοπικού αξιώματος 
και βαθμού αποδεικνύει, ότι το αξίωμα τούτο δεν είχε δο­
θεί  ακόμα  στην  Χριστιανική  Εκκλησία  και  επομένως  δεν 
είναι  Θεοσύστατος  θεσμός  και  Αποκαλυπτικό  Δόγμα  η 
“ειδική” ιεροσύνη. Παύσατε λοιπόν να γεφυρώνετε τα με­
γάλα χάσματα με τον… Ιγνάτιο. 
     Δεν  νομίζω,  Παναγιότατε,  ότι  μπορείτε  να  αρνηθείτε 
αυτές τις μαρτυρίες και πληροφορίες. Όσες μέχρι στιγμής 
εξέθεσα  είναι  αρκετές  να  αποδείξουν  ότι  ο  οργανισμός 
της  Εκκλησίας  του  Χριστού,  όπως  θεσπίστηκε  από  τους 
Αποστόλους,  ριζικά  και  ουσιωδώς  μετεβλήθη,  αρχής  γε­
νομένης από τη 2η εκατονταετηρίδα, εξαιτίας φιλοπρωτί­
ας και φιλοδοξίας ορισμένων, οι οποίοι μόλυναν το πολί­
τευμα της Εκκλησίας και έσπειραν στον οργανισμό της τις 
ρίζες  του  Αβιμέλεχ  (δες  Κριτές  9:1­21).  Εξαιτίας  αυτού  αι­
σθάνομαι την ανάγκη να λάβω και εγώ τη θέση του Ιωά­
θαμ, ανερχόμενος στο όρος Γαριζίν, τον τόπο της ευλογί­
ας, και ως μάρτυρας του Θεού να υψώσω τη φωνή μου και 
να  διαμαρτυρηθώ  για  την  ριζικά  και  ουσιωδώς μεταβλη­
θείσα  οργάνωση  της  Εκκλησίας  του  Χριστού:  «ἀκούσατέ 
μου, ἄνδρες Σικίμων, καὶ ἀκούσεται ὑμῶν ὁ Θεός – Ακού-



247 

 

στε με, άνδρες της Σικίμων [τόπος  αποδοκιμασίας  του 
Θεού], και θα ακούσει εσάς ο Θεός» (Κριτές 9:7). 
     Ενεργήσατε  και  ενεργείτε  αντίθετα  από  το  Λόγο  του 
Θεού,  όχι  “κατά  το  διατεταγμένο”,  και  βλέποντας  κλονι­
ζόμενο  το  “παπαδικό”  σύστημα,  αισθάνεστε  την  ανάγκη 
να το στηρίζετε με τα χέρια σας όπως ο Οζά ήθελε να στη­
ρίξει την κλονιζόμενη Κιβωτό. Αντιμετώπισε όμως την  ά­
μεση κρίση του Θεού ο Οζά, γιατί και εκείνος δεν έπραξε 
“κατά το διατεταγμένο”. (δες Β’ Βασιλειών κεφάλαιο 6). 
     Εσείς  δεν  αντιμετωπίζετε  την  άμεση  κρίση  του  Θεού 
σήμερα, γιατί ζούμε στην εποχή που ο Θεός παρατείνει το 
έλεός  Του  για  τη  μετάνοια  και  την  επιστροφή  των  απο­
στατών.  Έρχεται  όμως  ώρα,  κατά  την  οποία  ο  Θεός 
«ἐπιθήσει ὁ Θεὸς ἐπ’ αὐτὸν τὰς πληγὰς τὰς γεγραμμένας ἐν 
τῷ βιβλίῳ τούτῳ· καὶ ἐάν τις ἀφέλῃ ἀπὸ τῶν λόγων τοῦ 
βιβλίου τῆς προφητείας ταύτης, ἀφελεῖ ὁ Θεὸς τὸ μέρος 
αὐτοῦ ἀπὸ τοῦ ξύλου τῆς ζωῆς καὶ ἐκ τῆς πόλεως τῆς ἁγίας, 
τῶν γεγραμμένων ἐν τῷ βιβλίῳ τούτῳ. Λέγει ὁ μαρτυρῶν 
ταῦτα· Ναὶ ἔρχομαι ταχύ – θα προσθέσει ο Θεός πάνω του 
τις πληγές που είναι γραμμένες στο βιβλίο τούτο. Και αν 
κάποιος αφαιρέσει από τους λόγους του βιβλίου της προ-
φητείας αυτής, θα αφαιρέσει ο Θεός το μέρος του από το 
βιβλίο της ζωής και από την πόλη την άγια και από αυτά 
που είναι γραμμένα στο βιβλίο τούτο. Λέει εκείνος που 
μαρτυρεί αυτά: “Ναι, έρχομαι γρήγορα”» (Αποκ.28:18­20). 
     Όλα τα ανωτέρω πείθουν κάθε άνθρωπο καλής πίστης, 
ότι  η  “ειδική  ιεροσύνη”  και  οι  τρεις  βαθμοί  της,  αφενός 
μεν είναι προσθήκες Ιουδαϊκής προέλευσης, αφετέρου δε 
είναι  κατασκευάσματα  φαντασίας,  τα  οποία  δεν  έχουν 
καμία  συγγένεια  με  την  Οικονομία  της  Χάριτος  της  Χρι­
στιανικής εποχής. Είναι πολλές, πάρα πολλές οι μαρτυρίες 
της  Αγίας  Γραφής  και  των  αρχαίων  συγγραμμάτων,  που 
μιλούν  επί  του  εν  λόγω  θέματος  και  κλείνουν  το  στόμα 
κάθε αντιφρονούντα. 
     Ιδού πως εκφράζεται και ο Διον. Λάτας στο βιβλίο του 
“Χριστιανική  Αρχαιολογία”,  σελ.113­114,  επί  του  θέματος 



248 

 

τούτου:  «Ολοφάνερο  βέβαια  είναι,  ότι  οι  λέξεις  “επίσκο­
πος” και  “πρεσβύτερος”, βρίσκονται με την  ίδια σημασία 
στις  Άγιες  Γραφές  και  στα  εκκλησιαστικά  συγγράμματα 
των  πρώτων  αιώνων  της  Χριστιανικής  εποχής,  όπως  λό­
γου  χάρη  στα  εξής  χωρία  των  Αγίων  Γραφών:  Πραξ. 
20:17,28  (“μετεκαλέσατο τοὺς πρεσβυτέρους τῆς ἐκκλη-
σίας… ὑμᾶς τὸ Πνεῦμα τὸ ἅγιον ἔθετο ἐπισκόπους – κάλεσε 
να έρθουν οι πρεσβύτεροι της εκκλησίας… το Πνεύμα το 
Άγιο σας έθεσε επισκόπους”),  Φιλιπ.1:1  (“σὺν ἐπισκόποις 
καὶ διακόνοις – μαζί με τους επισκόπους και διακόνους”), 
Α’ Τιμ.3:1 (“εἴ τις ἐπισκοπῆς ὀρέγεται – αν κάποιος ορέγε-
ται επισκοπή”),  Τιτ.1:5,7  (“καὶ καταστήσῃς κατὰ πόλιν 
πρεσβυτέρους… δεῖ γὰρ τὸν ἐπίσκοπον – και να καταστή-
σεις από πόλη σε πόλη πρεσβυτέρους… πρέπει ο επίσκο-
πος να είναι”), παράβλεπε Πραξ.15:2,4,6,22,23 (“ἀποστό­
λους καὶ πρεσβυτέρους εἰς Ἰερουσαλὴμ… καὶ τῶν ἀποστό­
λων καὶ τῶν πρεσβυτέρων… συνήχθησαν δὲ οἱ ἀπόστολοι 
καὶ οἱ πρεσβύτεροι… ἔδοξε τοῖς ἀποστόλοις καὶ τοῖς 
πρεσβυτέροις… οἱ ἀπόστολοι καὶ οἱ πρεσβύτεροι καὶ οἱ 
ἀδελφοὶ – αποστόλους και τους πρεσβυτέρους στην Ιε-
ρουσαλήμ… και από τους αποστόλους και τους πρεσβυτέ-
ρους… και συνάχτηκαν οι απόστολοι και οι πρεσβύτεροι… 
φάνηκε καλό στους αποστόλους και στους πρεσβυτέ-
ρους… οι απόστολοι και οι πρεσβύτεροι και οι αδελφοί”), 
Α’  Κορ.12:28,29  (“πρῶτον ἀποστόλους, δεύτερον προφή­
τας… μὴ πάντες ἀπόστολοι; μὴ πάντες προφῆται; – πρώτα 
αποστόλους, δεύτερο προφήτες… Μήπως όλοι είναι από-
στολοι; Μήπως όλοι προφήτες;”),  Εφεσ.4:1  (“καὶ αὐτὸς 
ἔδωκε τοὺς μὲν ἀποστόλους, τοὺς δὲ προφήτας, τοὺς δὲ 
εὐαγγελιστάς, τοὺς δὲ ποιμένας καὶ διδασκάλους – Και Αυ-
τός έδωσε άλλους αποστόλους, άλλους προφήτες, άλλους 
ευαγγελιστές, άλλους ποιμένες και διδασκάλους”).  Και 
στους εκκλησιαστικούς συγγραφείς επίσης. Ο Χρυσόστο­
μος,  λόγου χάριν,  έλεγε:  “Οι πρεσβύτεροι τον παλαιό 



249 

 

καιρό καλούνταν επίσκοποι και διάκονοι του Χρι-
στού και οι επίσκοποι καλούνταν πρεσβύτεροι”». 
     Επίσης ο Λάτας επικαλείται τη μαρτυρία και του Θεο­
δώρητου, ο οποίος λέει:  «Επειδή  και  οι δύο είχαν  εκείνο 
τον καιρό τα ονόματα [πρεσβύτερος και επίσκοπος]».  Α­
ναφέρει  επίσης  και  τον  διάσημο  αποστολικό  Πατέρα  Ει­
ρηναίο, ο οποίος ονομάζει τους λειτουργούς της Εκκλησί­
ας της Ρώμης πρεσβυτέρους. Δεν παραλείπει ακόμη ο Λά­
τας να αναφέρει και τον Ιερώνυμο, για τον οποίο γράφει: 
«Άξιες βεβαίως παρατήρησης είναι οι περί αυτού δοξασί­
ες  του  Ιερωνύμου,  ο  οποίος,  είναι  από  τους  σοφότερους 
Λατίνους Πατέρες,  έχοντας μπροστά του όλες τις μαρτυ­
ρίες και τα επιχειρήματα των αρχαίων συγγραφέων, δια­
πραγματεύεται το αντικείμενο τούτο με  ιδιάζουσα σαφή­
νεια. Στις σημειώσεις του στο 1ο  κεφάλαιο της προς Τίτο 
επιστολής δίνει την εξής έκθεση για τη φύση και την αρχή 
του επισκοπικού αξιώματος: “Ο πρεσβύτερος είναι ο ίδιος, 
όπως  ο  επίσκοπος,  μέχρι  που  με  διαβολική  εισήγηση,  ε­
γέρθηκαν  διαιρέσεις  στη  θρησκεία…  οι  Εκκλησίες  διοι­
κούνταν από κοινό συμβούλιο πρεσβυτέρων”». 
     Υποστηρίζοντας  όμως  οι  “ειδικοί”  ιερείς  το  σημερινό 
αντι­Βιβλικό σύστημα του ιερατείου, λένε ο καθένας με τη 
σειρά του: «Ο τρισμακάριστος Παύλος είπε: “Αν  κάποιος 
ορέγεται επισκοπής [αρχιεπισκοπής και μητροπόλεως και 
πατριαρχίας], καλό έργο επιθυμεί”» (Β’ Καλλίφρονος, “Συλ­
λογή  Εκκλησιαστικών  Λόγων”,  τόμος  1ος,  σελ.146).  Είναι  λοι­
πόν  χωρίς  όρια  οι  ακροβατισμοί  και  τα  αλλοπρόσαλλα 
στοιχεία  του  εκκλησιαστικού  πολιτεύματος  των  “ειδικών 
ιερέων”. 
 
 
 
 
 
 



250 

 

ΕΠΙΣΤΟΛΗ 27η 
 

Οι λειτουργοί της Εκκλησίας  

κατά τους πρώτους αιώνες 
 

     Παναγιότατε. 
  

     Όταν έρθει η ώρα, κατά την οποία δύο ξένα χέρια θα 
σας  κλείσουν  για  πάντα  τα  μάτια,  και  άλλα  δύο  θα  σας 
σταυρώσουν πάνω στο στήθος τα χέρια, δίκαια θα μπορεί 
να ειπωθεί για εσάς, λόγω της προχωρημένης ηλικίας σας: 
«Απεβίωσε  ο  Αθηναγόρας»  –  γέρος  και  πλήρης  ημερών. 
Δεν  θα  είναι  όμως  δυνατόν  να  ειπωθεί:  «ὁ δὲ Κύριος 
εὐλόγησε τὰ ἔσχατα ᾿Ιὼβ [Αθηναγόρα] ἢ τὰ ἔμπροσθεν – 
και ο Κύριος ευλόγησε τα τελευταία του Ιώβ [Αθηναγόρα] 
περισσότερο από τα πρώτα» (Ιώβ  42:12).  Και  αυτό  γιατί, 
αγαπητέ  Γέροντα,  δεν  εργαστήκατε  σύμφωνα  με  το  Ευ­
αγγέλιο  του  Λυτρωτή,  και  δεν  προσφέρατε  υπηρεσία 
σύμφωνα  με  την  εντολή  του  Θεού.  Και  «φοβερὸν τὸ 
ἐμπεσεῖν εἰς χεῖρας Θεοῦ ζῶντος – είναι φοβερό να πέσει 
κανείς στα χέρια του ζωντανού Θεού» (Εβρ.10:31). 
     Είναι πάρα πολλές οι μαρτυρίες των αρχαίων που μέχρι 
τώρα έχω επικαλεστεί για το θέμα μου και δυνάμει αυτών 
και του Ευαγγελίου βγαίνει το συμπέρασμα ότι δεν υπάρ­
χει  “ειδική”  ιεροσύνη,  παρά  μόνο  γενική.  Και  συνεχίζω. 
Όποιος  τολμήσει  να  αρνηθεί  αυτές  τις  μαρτυρίες,  αυτο­
μάτως αρνείται και το Ευαγγέλιο και τους αρχαίους συγ­
γραφείς. 
     Στην  προηγούμενη  επιστολή  μου,  σας  ανέφερα  περί 
της Χριστιανικής Αρχαιολογίας του Δ. Λάτα, ο οποίος πα­
ραθέτει  την  κατά  πάντα  εν  προκειμένω  ορθή  ερμηνεία 
του Ιερωνύμου, για τον οποίο λέει: «Έχοντας τις πριν από 
αυτόν μαρτυρίες και επιχειρήματα των αρχαίων συγγρα­
φέων,  διαπραγματεύεται  το  αντικείμενο  τούτο  με  ιδιά­
ζουσα σαφήνεια». Και τη στιγμή αυτή που τα έγραφε ο Δ. 
Λάτας,  πίστευε  στην  ορθότητα  της  ερμηνείας,  περί  της 



251 

 

ισοδυναμίας  των  ονομάτων  “πρεσβυτέρου”  και  “επισκό­
που”. Αλλά ο Λάτας ήταν Καλόγερος, παρόλο ότι, ως φαί­
νεται,  ήταν  και  ευρείας  μορφώσεως  άνθρωπος.  Και  ως 
ιερωμένος ήταν υποχρεωμένος να υποστηρίξει το καλογε­
ρικό  σύστημα  και  το  “αναλλοίωτο”  της  “ειδικής”  ιεροσύ­
νης.  Έτσι,  ο  Λάτας  στο  εν  λόγω  βιβλίο  του  θέτει  σωρεία 
αντιφάσεων,  ανιστόρητων  και  αντι­Γραφικών  σημείων. 
Αλλά, προκειμένου να γράψει περί του πολιτεύματος της 
Εκκλησίας  των  πρώτων  μ.Χ.  αιώνων,  δεν  μπόρεσε  να  α­
ποφύγει  τις  αλήθειες  αυτές,  γιατί  το  φως  του  είναι  ΦΩΣ 
και δεν κρύβεται. Και προκειμένου επίσης να υποστηρίξει 
το σημερινό καλογερικό σύστημα της Ορθοδόξου Εκκλη­
σίας, παραβαίνει κάθε όριο λογικής και συνειδήσεως, φά­
σκοντας  και  αντιφάσκοντας.  Το  ίδιο  κάνουν  και  πολλοί 
αρχαίοι και νέοι συγγραφείς, ιερωμένοι και θεολόγοι. 
     Εν  πάση  περιπτώσει,  σκοπός  μου  δεν  είναι  να  κάνω 
κριτική επί των διαφόρων συγγραμμάτων, αλλά να δανει­
στώ από τις διάφορες, τις όσο το δυνατών έγκυρες πηγές 
τις αλήθειες, που αφορούν το θέμα της γενικής ιεροσύνης 
των  Χριστιανών,  την  ισοδυναμία  και  την  εναλλαγή  των 
δύο  ονομάτων  του  “πρεσβυτέρου”  και  του  “επισκόπου”. 
Και δυνάμει των πηγών αυτών, να αποδείξω όχι μόνο από 
την Αγία Γραφή, αλλά και από τις διάφορες σε βιβλία  ε­
γκατεσπαρμένα μαρτυρίες που μας δίνουν οι ως άνω πη­
γές, την ιδιαίτερη σημασία κατά τους πρώτους Χριστιανι­
κούς αιώνες του τίτλου του  “πρεσβυτέρου”, ο οποίος δεν 
ήταν  άλλος  από  τον  προεστώτα,  τον  πνευματικά  ώριμο 
και τον επιμελητή της Εκκλησίας. Και εφόσον έχουμε αυ­
τές  τις  σοβαρές  μαρτυρίες  που  μας  φανερώνουν  ότι  δεν 
υπήρχε  “ειδική”  ιεροσύνη,  πού  μπορούμε  να  στηρίξουμε 
τους τρεις βαθμούς της, τη στιγμή κατά την οποία αυτή η 
ιδέα  δεν  έχει  πόδια  να σταθεί;  Ούτε  η  “ειδική”  ιεροσύνη 
λοιπόν, ούτε οι τρεις βαθμοί υπάρχουν στο Ευαγγέλιο και 
στα αρχαία συγγράμματα. 
     Ιδού,  άλλωστε,  τι  λέει  και  η  “Εκκλησιαστική  Ιστορία” 
του Β. Στεφανίδη, σελίδα 34: «Οι βαθμοί αυτοί δεν συνα­



252 

 

ντούνται ευθύς εξ αρχής συγχρόνως παντού και τα ονόμα­
τα αυτά δεν είχαν αμέσως μονιμοποιηθεί». 
     Βλέπουν  λοιπόν  οι  Ορθόδοξοι  συγγραφείς  το  αρχικό 
πολίτευμα της Εκκλησίας, αλλά ο επαγγελματισμός και ο 
θρησκευτικός  φανατισμός  τούς  τυφλώνει  και  τους  απα­
λείφει  κάθε  εκδήλωση  λογικής  σκέψης.  Και  ιδού  παρά­
δειγμα:  Ο Δογματολόγος  Χρ.  Ανδρούτσος  στο  βιβλίο  του 
“Δογματική”,  σελίδα  284,  προχώρησε  τόσο  πολύ,  ως  ε­
παγγελματίας Καθηγητής, στο θέμα της θεοσύστατης δή­
θεν  “ειδικής”  ιεροσύνης,  ώστε  τόλμησε  να  επικαλεστεί 
σχετικό μέρος της Α’ επιστολής του Κλήμεντος Ρώμης, ότι 
δήθεν αναφέρεται σε ιερείς. Το μέρος αυτό έχει ως εξής: 
«Γιατί στον αρχιερέα οι ίδιες λειτουργίες είναι δοσμένες, 
και  στους  ιερείς ο  ίδιος τόπος  προστάζεται·  ο λαϊκός  άν­
θρωπος με τα λαϊκά προστάγματα είναι δεμένος». 
     Αν ήταν εν ζωή ο Ανδρούτσος θα του έκανα την ερώτη­
ση:  Δεν  αισθανόταν  καμία  τύψη  όταν  πρόβαινε  σε  αυτή 
την  παραποίηση  κειμένου;  Γιατί  γνώριζε  ως  καθηγητής 
πολύ καλά, ότι ο Κλήμης Ρώμης γράφοντας προς τους Κο­
ρίνθιους (σε αυτούς απευθύνει την επιστολή) για την ατα­
ξία  στην  Εκκλησία  τους,  αναφέρεται  στην  ιερατική  τάξη 
της Παλαιάς Διαθήκης και τους παρουσιάζει τη θέση κα­
θενός σε ό,τι αφορά τη σχέση τους με τον Θεό. Και τους 
καθιστά προσεκτικούς, ώστε μεταξύ τους να υπάρχει τάξη 
σε  «όσα  ο  Δεσπότης  [Θεός]  επιτελεί  και  πρόσταξε  κατά 
καιρούς τα διατεταγμένα» (Κλήμης Ρώμης, σελ.29). 
     Δεδομένου  ότι  η  Εκκλησία  των  Κορινθίων  είχε  απο­
βάλλει  ορισμένους  από  τους  πρεσβύτερους,  ο  Κλήμης,  
αποδοκιμάζοντας  την  πράξη  αυτή  και  επιθυμώντας  να 
επαναφέρει  τους  αποβληθέντες,  για  λόγους  τάξης,  τους 
παρουσιάζει  ως  παράδειγμα  και  τους  υπενθυμίζει  το  μέ­
ρος αυτό της Παλαιάς Διαθήκης. Με κανέναν όμως τρόπο 
δεν ήθελε με αυτά να υποστηρίξει την “ειδική” ιεροσύνη, 
ή να φανερώσει την ανύπαρκτη ύπαρξή της. Ομιλεί περί 
αρχιερέως,  ιερέων  και  Λευιτών  της  Παλαιάς  Διαθήκης, 
όχι  της  Χριστιανικής  εποχής,  κατά  την  οποία  η  “ειδική” 



253 

 

ιεροσύνη καταργήθηκε από τον Χριστό και οι χάριτές της 
μεταδόθηκαν  σε  όλη  την  Εκκλησία.  Ο  Κλήμης,  όπως  και 
όλοι οι αρχαίοι συγγραφείς, αναγνωρίζουν μόνο πρεσβυ­
τέρους­επισκόπους, όχι “ειδικούς” ιερείς. 
     Είναι  πολύ  λυπηρό  καθηγητές  Πανεπιστημίων,  “χάριν 
κέρδους” και για λόγους διατήρησης της αξιωματικής θέ­
σης  στη  σύγκλητο  του  Πανεπιστημίου,  να  υποστηρίζουν 
αυτά  τα  ψευδή  και  να  γράφουν  με  επίγνωση  αυτές  τις 
πλάνες. Και έτσι ορισμένοι σημερινοί θεολογίσκοι “καπα­
δόκες”,  επικαλούνται  αυτό  το  σημείο  της  “Δογματικής” 
του Ανδρούτσου, προκειμένου να αποδείξουν την ύπαρξη 
της  ιεροσύνης,  ότι  δήθεν  υπήρχε  στους  πρώτους  αιώνες. 
Και  παθαίνουν  οι  δυστυχείς,  χειρότερα  από  τον  Σίμωνα 
τον  Μάγο  (δες  Πραξ.8:9­23).  Ιδού  λοιπόν  πού  οδηγεί  ο  ε­
παγγελματισμός και ο φανατισμός· σε μία γελοία δικαιο­
λόγηση των δοξασιών της Ορθόδοξης Εκκλησίας. Οι συγ­
γραφείς  αυτοί,  και  οι από  αυτούς  διδασκόμενοι,  αδικούν 
την Ορθοδοξία. Δεν την αδικώ εγώ. Εγώ είμαι πραγματι­
κός  Ορθόδοξος, υπό  την  έννοια  του  “ορθώς  δοξάζειν”  τα 
περί  Θεού.  Γιατί  υποστηρίζω  και  δέχομαι  την  ορθότητα 
της Αλήθειας του Ευαγγελίου, ως Μοναδική Πηγή, και σε 
όλα  αληθώς,  ευθέως  και  ακλινώς  [χωρίς απόκλιση] ερμή­
νευσαν  οι  Πατέρες  της  Εκκλησίας.  Δεν  είμαι  λοιπόν  “λι­
ποτάκτης  της  Ορθοδοξίας”,  αλλά  μέγας  υποστηρικτής. 
Όποιος δε νομίζει ότι μπορεί να με διαφωτίσει, θα του εί­
μαι  ευγνώμων  και  του  υπόσχομαι,  ότι,  αν  με  πείσει,  θα 
αποκηρύξω όσα γράφω. 
    Θα μου ήταν δυνατόν, αγαπητέ Γέροντα, να περιοριστώ 
μόνο στο Ευαγγέλιο. Και θα ήταν αρκετό. Αλλά για να σας 
μιλήσω με “ορθόδοξο στόμα” και όχι με “αιρετικό”, ήρθα 
στην ανάγκη να επικαλεστώ όλα τα συγγράμματα, αρχαία 
και νέα, όσα μέχρι σήμερα έχω αναφέρει και στο μέλλον 
θα παραθέσω, για να σας παρουσιάσω τη “θαλασσοποίη­
ση”  της  θεολογίας,  τον  παραγκωνισμό  της  σοβαρότερης 
αλήθειας. Τις φάσεις­αντιφάσεις, και την καταστρατήγη­
ση  των  Ιερών  Υπουργημάτων,  τα  οποία  ανήκουν  μόνο 



254 

 

στον Υιό του Θεού. Και έτσι, θα σας παρουσιάσω επίσης 
και την “Ιερά Παράδοση”, για την οποία κόπτονται οι ιε­
ρείς, ενώ στρέφεται σφόδρα εναντίον τους. 
     Ο  καθηγητής  κ.  Γ.  Κονιδάρης,  στο  βιβλίο  του  “Νέες 
Έρευνες”, τεύχος 2ο, σελ.281, αναφέρει από το βιβλίο του 
Ι. Ευταξία, “Του Κανονικού Δικαίου…”, τα εξής ιδιαίτερα 
διαφωτιστικά: «Από τους ιερατικούς βαθμούς, κανείς δεν 
μπορεί  να  αναχθεί  σε  άμεση  και  ρητή  διάταξη  του  Χρι­
στού.  Ο  Χριστός  διέταξε  Αποστόλους,  αλλά  από  τους  ιε­
ρατικούς  βαθμούς  κανείς  δεν  μπορεί  να  θεωρηθεί  ως  α­
κριβές  αντίστοιχο  στο  αξίωμα  των  Αποστόλων…  Επί  της 
εποχής των Αποστόλων συναντώνται και πρεσβύτεροι και 
επίσκοποι, αλλά οι λέξεις αυτές λαμβάνονταν στους ιερείς 
στα βιβλία της Καινής Διαθήκης συνώνυμες… και πουθε­
νά  δεν  λέγεται  περί  ρητής  διατάξεως  αυτών,  ως  βαθμών 
ιερατικών στην Εκκλησία. Για την παντελή σχεδόν έλλει­
ψη  άμεσων  ιστορικών  μαρτυριών,  υπάρχει  μεγάλη  έριδα 
μεταξύ  θεολόγων  και  καινομαθών  περί  της  αρχής  των 
βαθμών  της  ιερατικής  εξουσίας,  ιδίως  αυτή  των  Επισκό­
πων.  Εν  πρώτοις  ζητείται,  πότε  οι  διάκονοι  έλαβαν  τον 
πρώτο  ιερατικό  χαρακτήρα,  δεύτερο  εάν  ο  επίσκοπος  ή­
ταν  ήδη  επί  των  Αποστόλων  διαφορετικός  βαθμός  από 
του πρεσβυτέρου, και τρίτο αν και οι δύο, ο πρεσβύτερος 
και  ο  επίσκοπος,  ήταν  απ’  αρχής  ιερατικοί  βαθμοί,  ή  ύ­
στερα  έλαβαν  χαρακτήρα  ιερατικό,  καθώς  και  οι  διάκο­
νοι».  Και  σε  άλλα  σημεία  της  έκθεσης  του  κ.  Ευταξία, 
φαίνεται η αμφιβολία που κυριαρχούσε στην καρδιά του, 
«αν το πράγμα απ’ αρχής είχε έτσι», δηλαδή, αν πράγματι 
οι βαθμοί της ιεροσύνης, όπως τους έχει σήμερα η Ορθό­
δοξη και Ρωμαϊκή Εκκλησία ήταν και στην εποχή των  Α­
ποστόλων. 
     Καμία αμφιβολία λοιπόν δεν υπάρχει, ότι η “ειδική ιε­
ροσύνη”  είναι  ξένο  και  εντελώς  παράξενο  στοιχείο  της 
αληθινής Εκκλησίας του Χριστού. 
     Ιδού  κατά  σειρά  τα  βιβλία  της  Καινής  Διαθήκης,    τα 
οποία παρουσιάζουν τους λειτουργούς της Εκκλησίας: 



255 

 

     Στην  Α’  Θεσσαλονικείς,  Α’  Κορινθίους,  Φιλιππησίους, 
Α’ και Β’ Τιμόθεου, Τίτου, Α’ Πέτρου, Ιακώβου, Εβραίους, 
Β’ και Γ’  Ιωάννου και στην αποκάλυψη, αναφέρονται ως 
ακολούθως: Προϊστάμενοι, Πρεσβύτεροι­Επίσκοποι, Επί­
σκοποι­Διάκονοι,  Επίσκοποι­Πρεσβύτεροι,  Συμπρεσβύ­
τεροι  και  Ηγούμενοι.  Έχουμε  κατόπιν  τα  συγγράμματα 
της  μεταποστολικής  εποχής,  τα  οποία  μας  παρουσιάζουν 
και  αυτά  ως  εξής  τους  λειτουργούς  της  Εκκλησίας:  Η  Α’ 
Κλήμεντος Ρώμης, αναφέρει μόνο πρεσβυτέρους. Ο Ποι­
μήν  του  Ερμά,  αναφέρει  πρεσβυτέρους­επισκόπους  και 
διακόνους.  Η  “Διδαχή”  αναφέρει  επισκόπους  και  διακό­
νους. Η “Επιστολή Πολυκάρπου”, μόνο πρεσβυτέρους και 
διακόνους.  
     Ποια  άλλη  απόδειξη  θέλετε,  Παναγιότατε;  Τις  εξά­
ντλησα  όλες.  Και  κατάντησα  ίσως  κουραστικός  σε  μερι­
κούς  αναγνώστες  μου.  Είμαι  βέβαιος, ότι  ο  Θεός,  τον  Ο­
ποίο με ζήλο υπηρετώ και δεν καπηλεύομαι, θα με βοηθή­
σει  να  συνεχίσω  τον  αγώνα  μου,  γιατί  δεν  εξαντλήθηκε 
ακόμα το θέμα του Βασιλείου Ιερατεύματος. Έχουμε ακό­
μα  να  εκθέσουμε  και  να  εξετάσουμε  δύο  σπουδαία  και 
πολύκροτα σημεία:  την εξουσία των  ιερέων του “δεσμείν 
και λύειν” και την αμετάθετη  ιεροσύνη του Λυτρωτή μας 
κατά  την  τάξη  Μελχισεδέκ.  Εάν  δε  ο  Κύριος  επιτρέψει, 
στο  επόμενο  φύλλο  θα  ασχοληθώ  με  την  αντι­Γραφική 
αυτή εξουσία των ιερέων, του “δεσμείν και λύειν”. Και θα 
αποδείξουμε  Γραφικά  και  ιστορικά  και  επί  του  σημείου 
τούτου,  την  “κακοδοξία”  και  “κακοπραξία”,  η  οποία  λα­
θραία και ύπουλα εισχώρησε στην Ορθοδοξία, με αντίχρι­
στες ακρότητες, που έκαναν τη λατρεία για τους μεν λαϊ­
κούς  μία  δεισιδαιμονική  εκδήλωση  θρησκοληψίας,  για 
τους  δε  ιερείς  δημιούργησαν  ένα  μέσο  θεοκαπηλίας  και 
θεοτουμπισμού.  Έτσι,  κάθε  ειλικρινής,  που  διαπνέεται 
από πνεύμα μετριοπάθειας και θείου ζήλου, θα διαπιστώ­
σει  ότι  δεν  “νεοτερίζω”  ούτε  οδηγώ  σε  ετερογένεια.  Σας 
καλώ στην Αρχαία Εκκλησία και στην υγιή Ορθοδοξία των 
Αποστόλων  και  Αποστολικών  Πατέρων,  από  των  οποίων 



256 

 

τη  διδασκαλία,  τόσο  κατά  την  πράξη  της  ζωής,  όσο  και 
κατά την εκδήλωση της λατρείας, κατά πολλούς και ποικί­
λους  τρόπους,  η  σημερινή  Ορθοδοξία  ουσιωδώς  απομα­
κρύνθηκε. 
     Δεν είναι δυνατόν οι χρυσοφόροι Δεσποτάδες ως “σα­
τράπες”  να  κατακυριεύουν  αιωνίως  την  κληρονομιά  του 
Θεού  («ποιμάνατε τὸ ἐν ὑμῖν ποίμνιον τοῦ Θεοῦ, ἐπισκο-
ποῦντες μὴ ἀναγκαστῶς, ἀλλ' ἑκουσίως, μηδὲ αἰσχρο-
κερδῶς, ἀλλὰ προθύμως, μηδ’ ὡς κατακυριεύοντες τῶν 
κλήρων, ἀλλὰ τύποι γινόμενοι τοῦ ποιμνίου – Ποιμάνετε το 
ποίμνιο του Θεού που είναι μεταξύ σας επιβλέποντας όχι 
αναγκαστικά αλλά εκούσια, μήτε αισχροκερδώς αλλά 
πρόθυμα, μήτε κατακυριαρχώντας τους κληρονόμους του 
Θεού, αλλά να γίνεστε πρότυπα του ποιμνίου» Α’ Πετρ.5:2­
3), να μαζεύουν τα προϊόντα των προβάτων για τα αβρο­
γάστορα λουκούλια γεύματά τους και κατόπιν φαρισαϊκά 
να δημοκοπούν περί της Ορθοδοξίας, ως πιστοί δήθεν τη­
ρητές των παραδόσεων, χωρίς να τους ενδιαφέρει η τύχη 
του  ποιμνίου  τους.  Και  αν  φρόντιζαν  για  τη  διαφύλαξη 
των  Αποστολικών  Παραδόσεων,  θα  ήταν  άξιοι  της  απο­
στολής  τους.  Αλλά  φροντίζουν  να  διαφυλάσσουν  τις  Κα­
λογερικές παραδόσεις, γιατί μόνο εκείνες δικαιολογούν τα 
πολυτελή  άμφια  και  στολίσματα,  τα  εντελώς  άγνωστα 
στην Αποστολική και Μεταποστολική εποχή. Μόνο οι Κα­
λογερικές παραδόσεις δικαιολογούν “κουδουνάτους” επι­
σκόπους, οι οποίοι, προκειμένου να κυριεύσουν, να απο­
κτήσουν και να κατακρατήσουν κάποιο θρόνο, χωρίς φό­
βο Θεού, χωρίς ντροπή και εκτός κάθε λογικής, αναθεμα­
τίζουν  και  αυτό  το  ίδιο  το  Ευαγγέλιο  και  το  υπούργημα 
της Μεσιτείας του Υιού του Θεού.  
     Τέτοιο ανοσιούργημα έπραξε η Σύνοδος στην Κωνστα­
ντινούπολη του 1683, υπό τον Πατριάρχη Κύριλλο Κοντα­
ρή, ο οποίος προκειμένου να κονταροχτυπήσει και να εκ­
θρονίσει  τον  εμπνευσμένο  συνάδελφό  του  Κύριλλο  Λού­
καρι, για να του καταλάβει το θρόνο, διατύπωσε μαζί με 
τους άλλους συνοδικούς το εξής βλάσφημο Δόγμα: «Το να 



257 

 

λέγεται  Μεσίτης  μόνο  ο  Ιησούς,  Ανάθεμα»  (πρβλ.  Συμβ. 
Μεσολ.  Παράρτ.,  σελ.30).  Το  αντικείμενο  τούτο,  θα  πραγ­
ματευτώ ευρύτερα, στο θέμα περί μεσιτείας. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



258 

 

ΕΠΙΣΤΟΛΗ 28η 
 
     Παναγιότατε. 
  

     Λεπτομερώς  μέχρι  την  προηγούμενη  επιστολή  μου,  ε­
ξέθεσα τα της “ειδικής” και “γενικής” ιεροσύνης και απέ­
δειξα  εξονυχιστικά,  με  ακαταμάχητα  επιχειρήματα,  ότι 
στη Χριστιανική Οικονομία, υπάρχει μόνο γενική ιεροσύ­
νη, όχι “ειδική”. Και εφόσον αποδείχθηκε ότι δεν υφίστα­
ται  “ειδική”  ιεροσύνη,  είναι  αναγκαία  και  η  εξέταση  του 
πολύκροτου εκείνου σημείου, πάνω στο οποίο στηρίζεται 
η  θεϊκή  δήθεν  Εξουσία  των  ιερέων  του  “δεσμείν  και  λύ­
ειν”. 
     Οφείλω,  ως  ειλικρινής,  να  ομολογήσω  μία  ορθή  θέση 
της Ορθοδόξου Θεολογίας επί της μεθόδου ερμηνείας της 
Αγίας Γραφής. Ως γνωστό, η Αγία Γραφή, που γράφτηκε 
κατά  διάφορα  χρονικά  διαστήματα  και  από  διαφόρους 
συγγραφείς, δεν ερμηνεύεται όπως κάθε άλλο φιλολογικό 
σύγγραμμα. Έχει δύσκολα, ασαφή και συνεπτυγμένα μέ­
ρη. Αν λοιπόν ερμηνεύσουμε αυτά κατά τη Γραμματική ή 
Αλληγορική ή Συγκριτική μέθοδο, θα τα παρερμηνεύσου­
με, αντί να τα ερμηνεύσουμε. Η ορθότερη μέθοδος είναι η 
ιστορικο­γραμματική,  της  Σχολής  της  Αντιοχείας,  της  ο­
ποίας διαπρεπείς εκπρόσωποι υπήρξαν ο Ιωάννης ο Χρυ­
σόστομος, ο Θεοδώρητος ο Κύρου, ο Διόδωρος ο Ταρσού 
και ο Θεόδωρος ο Μομψουεστίας. 
     Η Διαμαρτυρόμενη Εκκλησία χρησιμοποιεί συνήθως τη 
Γραμματική και Συγκριτική μέθοδο ερμηνείας, με αντιπα­
ραβολή προς τα ίδια τα ασαφή χωρία και δεν βρίσκει πά­
ντοτε  το  πραγματικό  νόημα  των  δυσκολιών  της  Αγίας 
Γραφής  σε  ορισμένα  σημεία,  που  είναι  μάλλον  επουσιώ­
δη. 
     Η  Ορθόδοξη  Θεολογία  όμως  διδάσκει  την  ανάγκη  της 
ιστορικο­γραμματικής μεθόδου για την ερμηνεία της Αγί­
ας Γραφής. Και πολύ ορθά! Δυστυχώς, όμως, δεν τη χρη­
σιμοποιεί.  Χρησιμοποιεί  πάντα  και  με  απόλυτη  ακρίβεια 



259 

 

τη Γραμματική μέθοδο, γιατί τα ξένα και παράξενα στοι­
χεία τα οποία εισχώρησαν στους κόλπους της, παραμέρι­
σαν και έθαψαν την ορθή θέση της ιστορικο­γραμματικής 
Μεθόδου,  έφεραν  δε  στην  επιφάνεια  τις  Καλογηροκακο­
δοξίες και κακοπραξίες των “αποστόλων του σκότους”, τις 
οποίες σήμερα πρεσβεύει και με αυτές λατρεύει τον Θεό. 
     Η παρούσα πραγματεία μου στηρίζεται απολύτως στα 
αληθινά νοήματα, δυνάμει της  ιστορικο­γραμματικής με­
θόδου,  τα  οποία  ερμήνευσαν  και  υποστήριξαν  αποστολι­
κά,  μεταποστολικά  και  Ορθόδοξα  στόματα.  Δυνάμει  λοι­
πόν της ιστορικο­γραμματικής μεθόδου θα ερμηνεύσουμε 
και την πολύκροτη και εκτός των Βουλών του Θεού “θεϊκή 
εξουσία”  των  ιερέων.  Γιατί,  επαναλαμβάνω,  ενώ  δέχεται 
και διδάσκει η θεολογία τη χρησιμοποίηση της  ιστορικο­
γραμματικής  μεθόδου,  εντούτοις,  και  επί  των  εδαφίων 
εκείνων επί των οποίων στηρίζεται η “θεϊκή εξουσία” των 
ιερέων, χρησιμοποιεί με απόλυτη ακρίβεια τη Γραμματική 
μέθοδο.  
 

Η σημασία του “Δεσμείν και Λύειν” 
 

     Αγαπητέ  αδελφέ.  Δεδομένου  ότι  ο  Κύριος  ούτε  ιερείς 
άφησε, ούτε “ειδική” ιεροσύνη δίδαξε, ήταν αδύνατον να 
έδινε “ειδική” εξουσία θεϊκού υπουργήματος στους Μαθη­
τές του. 
     Είναι  γεγονός  αναμφισβήτητο,  ότι  οι  Μαθητές  του 
Χριστού, ως επίσημοι διερμηνείς του Λόγου Του,  έλαβαν 
από τον Διδάσκαλο τη θεϊκή αποστολή και εντολή εξουσί­
ας.  Αλλά  η  μεν  αποστολή  συνίστατο  στη  διδασκαλία,  τη 
διάδοση και εξάπλωση των Αληθειών του Χριστιανισμού. 
Γι’ αυτό και τους είπε:  «πορευθέντες μαθητεύσατε πάντα 
τὰ ἔθνη, βαπτίζοντες αὐτοὺς εἰς τὸ ὄνομα τοῦ Πατρὸς καὶ 
τοῦ Υἱοῦ καὶ τοῦ ἁγίου Πνεύματος, διδάσκοντες αὐτοὺς 
τηρεῖν πάντα ὅσα ἐνετειλάμην ὑμῖν – Πορευτείτε και μα-
θητέψτε όλα τα έθνη, βαφτίζοντας αυτούς στο όνομα του 
Πατέρα και του Υιού και του Αγίου Πνεύματος, διδάσκο-
ντας αυτούς να τηρούν όλα όσα έδωσα εντολή σ’ εσάς» 



260 

 

(Μτ.28:19­20). Η δε εξουσία συνίστατο στην εκδίωξη ακα­
θάρτων  πνευμάτων,  στη  θεραπεία  νόσων  και  ασθενειών 
«ἐπὶ πᾶσαν τὴν δύναμιν τοῦ ἐχθροῦ – πάνω σε όλη τη δύ-
ναμη του εχθρού» (Μτ.10:1,  Λκ.10:19),  και στην πειθαρχία 
της Εκκλησίας. 
     Την  εξουσία  αυτή  διατύπωσε  ο  Κύριος  ως  εξής:  «ὅσα 
ἐὰν δήσητε ἐπὶ τῆς γῆς, ἔσται δεδεμένα ἐν τῷ οὐρανῷ, καὶ 
ὅσα ἐὰν λύσητε ἐπὶ τῆς γῆς, ἔσται λελυμένα ἐν τῷ οὐρανῷ – 
όσα δέσετε πάνω στη γη, θα είναι δεμένα στον ουρανό, 
και όσα λύσετε πάνω στη γη, θα είναι λυμένα στον ουρα-
νό» (Μτ.18:18).  «ἄν τινων ἀφῆτε τὰς ἁμαρτίας, ἀφίενται 
αὐτοῖς, ἄν τινων κρατῆτε, κεκράτηνται – Αν σε κάποιους 
αφήσετε τις αμαρτίες, έχουν αφεθεί σ’ αυτούς· αν σε κά-
ποιους τις κρατάτε, έχουν κρατηθεί» (Ιν.20:23). Δεν αμφι­
βάλω,  ότι  θα  έχετε  αντιρρήσεις,  γιατί  στα  εδάφια  αυτά 
στηρίζεται η “Θεϊκή Εξουσία” των ιερέων και δυνάμει αυ­
τών μονοπωλήθηκε η γενική ιεροσύνη σε “ειδική”. Δώστε 
όμως προσοχή, αγαπητέ Γέροντα, και θα αλλάξετε γνώμη. 
     Για να ερμηνεύσουμε ορθά τα εδάφια αυτά και για να  
βρούμε το αληθινό νόημά τους, είναι ανάγκη να χρησιμο­
ποιήσουμε  την  ιστορικο­γραμματική  μέθοδο,  η  οποία  α­
ποδείχτηκε  ότι  είναι  η  καλύτερη  και  πλέον  επιτυχής.  Ως 
εκ τούτου, παρίσταται επίσης ανάγκη να επιστρατεύσου­
με  ερμηνείες  και  ερμηνευτές,  ιστορικούς  και  Γραφολό­
γους. 
     Εκτός του ότι έχω υπόψη μου τα περισπούδαστα βιβλία 
“Πλανών Έλεγχος”, του Αστέρα της Ανατολής, και το “Έ­
ρευνα  περί  Εξομολογήσεως”,  του  Κ.  Μεταλληνού,  τα  ο­
ποία  ερμηνεύουν  ιδιαίτερα  επιτυχώς  τα  εν  λόγω  εδάφια, 
εντούτοις, το θέμα αυτό συζήτησα και ο  ίδιος στην Καλι­
φόρνια  των  Η.Π.Α.  με  Εβραίο  Χριστιανό  θεολόγο,  ο  ο­
ποίος, από εβραϊκό κείμενο μου ανέγνωσε τη σχετική πε­
ρικοπή  και  μου  είπε:  «Ο  Χριστός  με  τα  λόγια  Του  αυτά 
έδωσε Εξουσία στους Μαθητές Του να “απαγορεύουν και 
να επιτρέπουν”, όχι να “δένουν και να λύνουν αμαρτίες”. 
Γιατί,  στην  εβραϊκή  θεολογική  γλώσσα,  το  “δεσμείν  και 



261 

 

λύειν” αυτή την έννοια έχει. Την ίδια ερμηνεία δίνουν και 
τα ως άνω βιβλία. Και το μεν “Πλανών Έλεγχος”, σε υπο­
σημείωση,  σελ.53,  γράφει:  «“Δεσμείν  και  λύειν”  στην  ε­
βραϊκή θεολογική γλώσσα σήμαινε “απαγορεύειν και επι­
τρέπειν”. Αυτό αποδείχθηκε από τους Εβραιολόγους». Το 
δε “Έρευνα περί Εξομολογήσεως”, σελ.47, γράφει: «Στην 
εποχή  του  Κυρίου  Ιησού  Χριστού,  η  φράση  “δεσμείν  και 
λύειν” σήμαινε στη διδασκαλία των Ραβίνων, “απαγορεύ­
ειν και επιτρέπειν”». 
     Τα  ως  άνω  βιβλία  είναι  Ευαγγελικών  συγγραφέων,  οι 
οποίοι όμως εν προκειμένω κάνουν χρήση, στην ερμηνεία, 
της ιστορικο­γραμματικής μεθόδου. 
     Είναι  αναγκαίο  μάλιστα  να  έχουμε  υπόψη  μας  και  τα 
ιουδαϊκά ως άνω στοιχεία, δεδομένου ότι «στην εξήγηση 
των  Γραφών  και  τη  διατύπωση  ερμηνευτικών  κανόνων, 
πρόδρομοι των Χριστιανών θεολόγων υπήρξαν οι Ιουδαίοι 
σοφοί  και  νομοδιδάσκαλοι».  Αυτό  άλλωστε,  διδάσκεται 
σαφώς από την Ορθόδοξη θεολογία. 
 

Σε ποιους δόθηκε η Εξουσία; 
 

     Τα  πολύκροτα  εδάφια,  στα  οποία  αναφέρεται  το  “δε­
σμείν  και  λύειν”,  ο  Κύριος  τα  είπε  σε  δύο  διαφορετικές 
περιπτώσεις. Στον Απόστολο Πέτρο και στους Μαθητές οι 
οποίοι  θεωρούνται  όχι  μόνο  οι  Δώδεκα,  αλλά  όλοι  οι  πι­
στοί.  Στον  Πέτρο,  ο  οποίος  πρώτος  Τον  ομολόγησε  Υιό 
Θεού,  αρχικά  έδωσε  “τα  κλειδιά”,  ως  σύμβολο  δύναμης 
και εμπιστοσύνης και κατόπιν του είπε:  «ὃ ἐὰν δήσῃς ἐπὶ 
τῆς γῆς, ἔσται δεδεμένον ἐν τοῖς οὐρανοῖς, καὶ ὃ ἐὰν λύσῃς 
ἐπὶ τῆς γῆς, ἔσται λελυμένον ἐν τοῖς οὐρανοῖς – ό,τι δέσεις 
πάνω στη γη θα είναι δεμένο στους ουρανούς και ό,τι λύ-
σεις πάνω στη γη θα είναι λυμένο στους ουρανούς» (Μτ. 
16:19). Έτσι, έχοντας ο Πέτρος την εξουσία αυτή της εμπι­
στοσύνης, είχε και το δικαίωμα να δεχτεί ή να αποκλείσει 
μέλη  από  την  οργάνωση  της  Εκκλησίας.  Αλλά  η  εξουσία 
αυτή η οποία δόθηκε στον Πέτρο, παρασχέθηκε κατόπιν 
και  στους  άλλους  Μαθητές,  γιατί  αυτοί  με  τους  άλλους 



262 

 

πιστούς  («ὑπέστρεψαν εἰς Ἱερουσαλήμ, καὶ εὗρον συνη-
θροισμένους τοὺς ἕνδεκα καὶ τοὺς σὺν αὐτοῖς – επέστρε-
ψαν στην Ιερουσαλήμ και βρήκαν συναθροισμένους τους 
έντεκα και όσους ήταν μαζί τους» Λκ.24:33), αποτελούσαν 
την τότε Εκκλησία, δεδομένου ότι, όπως φαίνεται από την 
περικοπή  Ιωάννης  20:18­19,  «ἔρχεται Μαρία ἡ Μαγδα-
ληνὴ ἀπαγγέλλουσα τοῖς μαθηταῖς ὅτι ἑώρακε τὸν Κύριον, 
καὶ ταῦτα εἶπεν αὐτῇ. Οὔσης οὖν ὀψίας τῇ ἡμέρᾳ ἐκείνῃ τῇ 
μιᾷ σαββάτων, καὶ τῶν θυρῶν κεκλεισμένων ὅπου ἦσαν οἱ 
μαθηταὶ συνηγμένοι διὰ τὸν φόβον τῶν Ἰουδαίων, ἦλθεν ὁ 
Ἰησοῦς καὶ ἔστη εἰς τὸ μέσον – Έρχεται τότε η Μαρία η 
Μαγδαληνή και αναγγέλλει στους μαθητές ότι έχει δει τον 
Κύριο, και αυτά που είπε σ’ αυτήν. Μόλις λοιπόν βράδιασε 
εκείνη την ημέρα, την πρώτη ημέρα της εβδομάδας, και 
ενώ οι θύρες ήταν κλεισμένες εκεί όπου ήταν συναγμένοι 
οι μαθητές, για το φόβο των Ιουδαίων, ήρθε ο Ιησούς και 
στάθηκε στο μέσο». «Μαθητές…  είναι  βεβαίως  όλοι  οι 
συνηγμένοι  πιστοί»  (“Υπόμνημα  κατά  Ιωάννην”,  Π.  Τρεμπέ­
λας,  σελ.707).  Μεταξύ  αυτών  των  πιστών,  θα  ήταν  ασφα­
λώς και η Μητέρα του Κυρίου, γιατί ο Ιωάννης την παρέ­
λαβε  υπό  την  προστασία  του  από  τον  Ίδιο  τον  Κύριο 
(«Ἰησοῦς οὖν ἰδὼν τὴν μητέρα καὶ τὸν μαθητὴν παρεστῶτα 
ὃν ἠγάπα, λέγει τῇ μητρί αὐτοῦ· Γύναι, ἴδε ὁ υἱός σου, εἶτα 
λέγει τῷ μαθητῇ· Ἰδοὺ ἡ μήτηρ σου. καὶ ἀπ' ἐκείνης τῆς 
ὥρας ἔλαβεν ὁ μαθητὴς αὐτὴν εἰς τὰ ἴδια – Ο Ιησούς, τότε, 
όταν είδε τη μητέρα Του και τον μαθητή που αγαπούσε να 
έχει σταθεί εκεί κοντά, λέει στη μητέρα Του: “Γυναίκα, 
ιδού ο γιος σου”. Έπειτα λέει στο μαθητή: “Ιδού η μητέρα 
σου:. Και από εκείνη την ώρα έλαβε αυτήν ο μαθητής 
στην οικία του» Ιν.19:26­27),  και  δεν  ήταν  δυνατόν,  ενώ 
εκείνος  κρυβόταν  “για  το  φόβο  των  Ιουδαίων”,  να  την 
άφηνε εκτεθειμένη στους κινδύνους. 
     Ο Ευαγγελιστής Λουκάς άλλωστε, μας πληροφορεί, ότι 
μεταξύ  των  έντεκα  Μαθητών  ήταν  και  άλλοι  («ὑπέστρε-
ψαν εἰς Ἱερουσαλήμ, καὶ εὗρον συνηθροισμένους τοὺς 



263 

 

ἕνδεκα καὶ τοὺς σὺν αὐτοῖς – επέστρεψαν στην Ιερουσα-
λήμ και βρήκαν συναθροισμένους τους έντεκα και όσους 
ήταν μαζί τους» Λκ.24:33). Και για την ημέρα της Πεντη­
κοστής,  λέει:  Ήταν  «σὺν γυναιξὶ καὶ Μαρίᾳ τῇ μητρὶ τοῦ 
Ἰησοῦ καὶ σὺν τοῖς ἀδελφοῖς αὐτοῦ… ἦν τε ὄχλος ὀνομάτων 
ὡς ἑκατὸν εἴκοσιν – μαζί με γυναίκες και με τη Μαρία, τη 
μητέρα του Ιησού, και μαζί με τους αδελφούς Του… ήταν 
ένα πλήθος περίπου εκατόν είκοσι ατόμων» (Πραξ.1:14­15). 
Από αυτούς αποτελείτο η Εκκλησία. Οι δυνάμεις δε και οι 
χάριτες του Αγίου Πνεύματος δόθηκαν σε όλα τα μέλη της 
Εκκλησίας.  Γιατί  ο  αψευδής  Λόγος  του  Θεού,  λέει:  «καὶ 
ὤφθησαν αὐτοῖς διαμεριζόμεναι γλῶσσαι ὡσεὶ πυρός, 
ἐκάθισέ τε ἐφ’ ἕνα ἕκαστον αὐτῶν, καὶ ἐπλήσθησαν 
ἅπαντες Πνεύματος ἁγίου, καὶ ἤρξαντο λαλεῖν ἑτέραις 
γλώσσαις καθὼς τὸ Πνεῦμα ἐδίδου αὐτοῖς ἀποφθέγγεσθαι 
– Και φάνηκαν σ’ αυτούς να διαμερίζονται γλώσσες σαν 
φωτιάς και κάθισε καθεμία πάνω σε καθέναν ξεχωριστά 
από αυτούς, και γέμισαν όλοι Πνεύμα Άγιο και άρχισαν να 
μιλούν άλλες γλώσσες καθώς το Πνεύμα έδινε σ’ αυτούς 
να εκφράζονται» (Πραξ.2:3­4). 
     Στην Εκκλησία λοιπόν αυτή “των Μαθητών”, ο Κύριος 
είπε: «Ἐὰν δὲ ἁμαρτήσῃ εἰς σὲ ὁ ἀδελφός σου, ὕπαγε… εἰπὲ 
τῇ ἐκκλησίᾳ· ἐὰν δὲ καὶ τῆς ἐκκλησίας παρακούσῃ, ἔστω 
σοι ὥσπερ ὁ ἐθνικὸς καὶ ὁ τελώνης. Ἀμὴν λέγω ὑμῖν, ὅσα 
ἐὰν δήσητε ἐπὶ τῆς γῆς, ἔσται δεδεμένα ἐν τῷ οὐρανῷ, καὶ 
ὅσα ἐὰν λύσητε ἐπὶ τῆς γῆς, ἔσται λελυμένα ἐν τῷ οὐρανῷ – 
Εάν αμαρτήσει σ’ εσένα ο αδελφός σου, πήγαινε… πες το 
στην Εκκλησία· αν τότε και την Εκκλησία παρακούσει, ας 
είναι για σένα όπως ακριβώς ο εθνικός και ο τελώνης. Α-
λήθεια σας λέω: όσα δέσετε πάνω στη γη θα είναι δεμένα 
στον ουρανό, και όσα λύσετε πάνω στη γη θα είναι λυμένα 
στον ουρανό» (Μτ.18:15­18). 
     Η αλήθεια λοιπόν παρουσιάζεται πλήρης, ότι η εξουσία 
του  “δεσμείν και λύειν” δόθηκε σε όλη την Εκκλησία και 
στους  «οὗ γάρ εἰσι δύο ἢ τρεῖς συνηγμένοι εἰς τὸ ἐμὸν 



264 

 

ὄνομα – όπου είναι δύο ή τρεις συναγμένοι στο δικό Μου 
όνομα» (Μτ.18:20) – στο όνομα του Χριστού! 
     Αλλά σε τι συνίστατο αυτή η εξουσία; Στο να επιτρέπει 
και να δέχεται η Εκκλησία να προσθέτονται νέα μέλη άξια 
της πρόσκλησης του Χριστού στον κύκλο της κοινότητας 
των πιστών, ή να απαγορεύει και να αποκόπτει τα ανάξια. 
Την  ίδια ακριβώς ερμηνεία δίνει και ο θεολόγος Ευθ. Ζι­
γαβηνός (1081­1118), ο οποίος γράφει τα εξής χαρακτηρι­
στικά και ιδιαίτερα διαφωτιστικά: «Η σημασία του ρητού 
είναι τούτη· εκείνο το οποίο εσείς πάνω στη γη θα πράξε­
τε, και όποια γνώμη θα δώσετε, τούτο και ο Θεός θα επι­
κυρώσει στον ουρανό, είτε τους αδιόρθωτους αποκόψετε 
από την Εκκλησία, είτε τους δεχθείτε κατόπιν μετανοίας» 
(“Υπόμνημα  Κατά  Ματθαίο  Ευαγγέλιο”,  Π.  Τρεμπέλας,  σελ. 
336).  Απόλυτη  χρήση  τού  ως  άνω  δικαιώματος  έκανε  ο 
Πέτρος την ημέρα της Πεντηκοστής, όταν μετά το κήρυγ­
μά  του δέχτηκε,  με  συγκατάθεση  και  των άλλων  πιστών, 
τρεις χιλιάδες πιστούς στην Εκκλησία (δες Πραξ.2:14­41). 
     Απόδειξη ότι η αρχέγονη Εκκλησία δεν χρησιμοποιού­
σε την Εξουσία του “δεσμείν και λύειν” επί παντός αμαρ­
τήματος,  όπως  χρησιμοποιεί  αυτή  το  σύγχρονο  ιερατείο, 
αποτελούν τα λόγια του Πατριάρχη Αλεξανδρείας Κυρίλ­
λου. Ιδού τα λόγια του: 
     «Κατά δύο τρόπους, κατά τη γνώμη μου, συγχωρούν ή 
δεν  συγχωρούν  (κρατούν)  αμαρτίες  οι  πνευματοφόροι. 
Διότι, ή καλούν στο βάπτισμα εκείνους στους οποίους θα 
χρωστούσαν πλέον να τύχουν αυτό (το βάπτισμα) εξαιτίας 
της άσεμνης ζωής τους (διαγωγής) και της δοκιμασμένης 
πίστης τους, ή να απαγορεύουν μερικούς και δεν τους επι­
τρέπουν  να  λάβουν  μέρος  στη  θεία  χάρη  (δηλαδή,  τους 
εμποδίζουν να γίνουν κοινωνά μέλη της Χριστιανικής κοι­
νότητας), επειδή ακόμα στον μεταξύ χρόνο δεν έχουν γί­
νει άξιοι· ή και με άλλο τρόπο και συγχωρούν και δεν συγ­
χωρούν αμαρτίες, με το να επιπλήττουν μεν τα τέκνα της 
Εκκλησίας, όταν αμαρτάνουν, δεχόμενοι δε αυτά –συγχω­
ρώντας–  όταν  πλέον  πειστούν  ότι  μετανόησαν  καθώς  α­



265 

 

κριβώς, χάρη παραδείγματος, ο Παύλος (συγχώρησε) αυ­
τόν που πόρνευσε, στην Κόρινθο» (μετάφραση). 
 

Το “Δεσμείν και Λύειν”  

για τεχνικούς διοικητικούς όρους 
 

     Ο Χριστός, με την εντολή του “δεσμείν και λύειν”, έδω­
σε  στους  Μαθητές  Του Διοικητική  και  Νομοθετική  εξου­
σία. Γιατί από αυτούς εξαρτάτο η σύσταση των όρων διοί­
κησης  της  Εκκλησίας.  Επομένως,  με  το  προνόμιο  αυτό, 
είχαν το δικαίωμα οι Μαθητές να ιδρύουν και να διοικούν 
τις Εκκλησίες. 
     «Οι  όροι  “δεσμείν  και  λύειν”  ανταποκρίνονται  σε  τε­
χνικούς όρους χρησιμοποιούμενους στις Ιουδαϊκές σχολές 
σε σχέση με τις αποφάνσεις κάποιου νομοδιδασκάλου που 
αποφαίνεται για κάτι ως δεδομένο, δηλαδή, επιτετραμμέ­
νου…  Η  νομοθετική  αυτή  εξουσία  τού  να  εκφέρει  αυθε­
ντικές αποφάσεις περί του τι τα μέλη της νέας βασιλείας 
επιτρέπεται  ή  απαγορεύεται  να  πράττουν,  δόθηκε  στον 
Απόστολο  Πέτρο  (“ὅσα ἐὰν δήσητε ἐπὶ τῆς γῆς, ἔσται 
δεδεμένα ἐν τῷ οὐρανῷ, καὶ ὅσα ἐὰν λύσητε ἐπὶ τῆς γῆς, 
ἔσται λελυμένα ἐν τῷ οὐρανῷ – όσα δέσετε πάνω στη γη 
θα είναι δεμένα στον ουρανό, και όσα λύσετε πάνω στη γη 
θα είναι λυμένα στον ουρανό” Μτ.18:18) και σε όλους τους 
Αποστόλους,  όπως  σε  μαθητή  που  γνωρίζει  το  νου  του 
Χριστού και είναι οικείος με τη διδασκαλία Του. Εφόσον 
δε η ίδια εξουσία δόθηκε κατόπιν και στους άλλους μαθη­
τές, δηλαδή, στην Εκκλησία, οι αποφάσεις της θα επικυ­
ρώνονταν και από τον  Ιδρυτή της Εκκλησίας  Ιησού στον 
ουρανό»  Πολύ  ορθά  το  ερμηνεύει  με  το  ίδιο  ακριβώς 
πνεύμα και ο Πλάτων στο βιβλίο του “Κατήχηση”, σελ.73. 
     Πρόκειται λοιπόν περί τεχνικών όρων, όχι περί εξουσί­
ας  άφεσης  ή  κατακράτησης  αμαρτιών,  από  “ειδικούς”, 
δήθεν, ιερείς. 
     Ο Χρυσόστομος και ο Αυγουστίνος,  ερμηνεύοντας την 
περικοπή Ματθαίος 18:15­18, γι’ αυτόν που αμάρτησε σε 



266 

 

άλλο, «Ἐὰν δὲ ἁμαρτήσῃ εἰς σὲ ὁ ἀδελφός σου, ὕπαγε… εἰπὲ 
τῇ ἐκκλησίᾳ· ἐὰν δὲ καὶ τῆς ἐκκλησίας παρακούσῃ, ἔστω 
σοι ὥσπερ ὁ ἐθνικὸς καὶ ὁ τελώνης. Ἀμὴν λέγω ὑμῖν, ὅσα 
ἐὰν δήσητε ἐπὶ τῆς γῆς, ἔσται δεδεμένα ἐν τῷ οὐρανῷ, καὶ 
ὅσα ἐὰν λύσητε ἐπὶ τῆς γῆς, ἔσται λελυμένα ἐν τῷ οὐρανῷ – 
Εάν αμαρτήσει σ’ εσένα ο αδελφός σου, πήγαινε… πες το 
στην Εκκλησία· αν τότε και την Εκκλησία παρακούσει, ας 
είναι για σένα όπως ακριβώς ο εθνικός και ο τελώνης. Α-
λήθεια σας λέω: όσα δέσετε πάνω στη γη θα είναι δεμένα 
στον ουρανό, και όσα λύσετε πάνω στη γη θα είναι λυμένα 
στον ουρανό», αποδίδουν το  “δεσμείν και λύειν” στον  α­
δικημένο και λυπημένο. Έτσι, ο Χρυσόστομος στην Ξ’  ο­
μιλία  του,  του  Κατά  Ματθαίον  Ευαγγελίου,  σε.197­198, 
λέει τα εξής: «Δεν είπε ο Χριστός στον πρόεδρο (ιερέα) να 
“δέσει”, να αφήσει ασυγχώρητο, τον αμαρτωλό, τον οποίο 
προσκαλεί ο αδικημένος να συμφιλιωθεί μαζί του και δεν 
θέλει,  το  είπε  για  τον  αδικημένο.  Αυτός  ό,τι  αποφασίσει 
για τον αδιόρθωτο αμαρτωλό, θα “δέσει” ή θα “λύσει”, θα 
το  εγκρίνει  ο  Χριστός  στον  ουρανό.  Τα  ίδια  υποστηρίζει 
και ο Αυγουστίνος. 
     Είναι  δε  απολύτως  ορθή  η  ως  άνω  ερμηνεία.  Γιατί  το 
δίκαιο  παράπονο  του  αδικούμενου  γνωρίζει  ο  Θεός  και 
«αἱ βοαὶ εἰς τὰ ὦτα Κυρίου Σαβαὼθ εἰσεληλύθασιν – οι 
κραυγές έχουν εισέλθει στα αυτιά του Κυρίου Σαβαώθ» 
(Ιακ.5:4).  Το  παράπονο  αυτό,  η  κραυγή  του  πόνου  και  η 
αγανάκτηση  του  αδικημένου,  καθιστά  υπόλογο  τον  αδι­
κούντα και κατά συνέπεια τον έχει δεσμευμένο στη κρίση 
ενώπιον του Θεού. Για να αποδεσμευτεί λοιπόν είναι από­
λυτη  ανάγκη  να  αποκατασταθούν  οι  σχέσεις  του  με  τον 
αδικημένο.  Στην  αποκατάσταση  δε  αυτή,  δεν  έχει  θέση 
κανείς άλλος, παρά αυτός που αδίκησε και ο αδικημένος, 
δηλαδή,  το  όργανο  της  αδικίας  και  το  θύμα  του.  Για  το 
σκοπό  ακριβώς  αυτό  λέει  ο  Κύριος:  «ἴσθι εὐνοῶν τῷ 
ἀντιδίκῳ σου ταχὺ ἕως ὅτου εἶ ἐν τῇ ὁδῷ μετ' αὐτοῦ, μήποτέ 
σε παραδῷ ὁ ἀντίδικος τῷ κριτῇ, καὶ ὁ κριτὴς σε παραδῷ 



267 

 

τῷ ὑπηρέτῃ, καὶ εἰς φυλακὴν βληθήσῃ – Να είσαι ευνοϊκός 
με τον αντίδικό σου γρήγορα, ωσότου είσαι στην οδό μαζί 
του· μην τυχόν σε παραδώσει ο αντίδικος στο δικαστή και 
ο δικαστής σε παραδώσει στον εκτελεστή των ποινών και 
ριχτείς στη φυλακή» (Μτ.5:25). 
     Το ως άνω εδάφιο φανερώνει με απόλυτη ακρίβεια ότι 
το “δεσμείν και λύειν” αναφέρεται σε όλη την Εκκλησία – 
τους πιστούς μεν το “δεσμείν” με το «μήποτέ σε παραδῷ ὁ 
ἀντίδικος τῷ κριτῇ – μην τυχόν σε παραδώσει ο αντίδικος 
στο δικαστή», το δε “λύειν” με το «ἴσθι εὐνοῶν τῷ ἀντιδί­
κῳ σου ταχὺ – Να είσαι ευνοϊκός με τον αντίδικό σου γρή-
γορα». 
     Στην προκειμένη περίπτωση, μπορεί μεν να μεσολαβή­
σει τρίτο πνευματικό πρόσωπο, αλλά μόνο συμβουλευτικά 
και  συμβιβαστικά,  όχι  με  την  Εξουσία  του  “δεσμείν  και 
λύειν”. 
     Την  ίδια  ακριβώς  έννοια  και  την  ίδια  απολύτως  ακρί­
βεια έχουν και τα άλλα λόγια του Κυρίου στους Μαθητές 
Του για τον αδελφό που αμάρτησε, στην περικοπή Ματ­
θαίος 18:15­20, στα οποία καταλήγει: «ὅσα ἐὰν δήσητε ἐπὶ 
τῆς γῆς, ἔσται δεδεμένα ἐν τῷ οὐρανῷ, καὶ ὅσα ἐὰν λύσητε 
ἐπὶ τῆς γῆς, ἔσται λελυμένα ἐν τῷ οὐρανῷ – όσα δέσετε 
πάνω στη γη θα είναι δεμένα στον ουρανό, και όσα λύσετε 
πάνω στη γη θα είναι λυμένα στον ουρανό». 
     Αυτό  ακριβώς  έχοντας  υπόψη  του  και  ο  Ιωάννης  ο 
Χρυσόστομος,  ερμηνεύει  το  “δεσμείν  και  λύειν”,  αναφε­
ρόμενος στην κραυγή του πόνου, την αγανάκτηση του  α­
δικημένου  και  τα  δίκαια  παράπονα  του  λυπημένου,  τα 
οποία  αναμφίβολα  κρατούν  δεμένο  αυτόν  που  αδίκησε 
στην κρίση του Θεού, και το αποδίδει στον αδικημένο και 
λυπημένο,  ως  αναφέρω  ανωτέρω.  Με  τούτο  δε  μας  πα­
ρουσιάζεται  η  απόλυτη  ανάγκη  της  αποκατάστασης  των 
σχέσεων, οι οποίες για τον Α ή Β λόγο χαλαρώθηκαν, από 
τα δύο πρόσωπα, αυτού που αδικεί και του αδικημένου. 
     Βλέπετε, αγαπητέ Γέροντα, ότι δεν αδίκησα την Ορθό­
δοξη Θεολογία στην μέθοδο της ερμηνείας. Χρησιμοποίη­



268 

 

σα  την  ιστορικο­γραμματική  μέθοδο,  την οποία διδάσκει 
στη θεωρία, αλλά την αρνείται στην πράξη. 
     Οι Καθηγητές των Πανεπιστήμιων αδικούν την Ορθο­
δοξία και διαστρεβλώνουν τις αιώνιες αλήθειες του Ευαγ­
γελίου.  Ο  Καθηγητής  Δαμαλάς  ερμηνεύοντας  το  ίδιο  μέ­
ρος, «είπε στην Εκκλησία», γράφει στην ερμηνεία του της 
Καινής Διαθήκης: «Είπε στους ιερείς». Από αυτό φαίνεται 
ότι οι Καθηγητές των Θεολογικών Σχολών έχουν απόλυτη 
ανάγκη Αγιογραφικής μόρφωσης. Και μεταξύ τους, όπως 
δεν  συμφωνούν  στην  ερμηνεία  και  προ  πάντων  με  τους 
Πατέρες  της  Εκκλησίας,  υπέρ  των  οποίων  καυχούνται. 
Αποτελεί όμως οξύμωρο σχήμα, να καυχιέσαι για κάποιον, 
και όμως να μη συμφωνείς με τις απόψεις του. 
     Όλοι οι άνθρωποι της καλής θέλησης, θα διαπιστώσουν 
απολύτως από όσα παραθέτω, ότι αποδείχθηκα Αγιογρα­
φικά  ιστορικά  και  γραμματικά,  ότι  τα  εδάφια  στα  οποία 
στηρίζεται η “θεϊκή εξουσία” των ιερέων, δεν έχουν καμία 
συγγένεια με αυτούς και καμία έννοια με εκείνη που τους 
έδωσε  η  θεολογία  των  “αποστόλων  του  σκότους”  και  τα 
τοποθέτησε κατόπιν στην αποστολή και το έργο του ιερα­
τείου. 
     Δεδομένου  άλλωστε,  ότι  επειδή  ο  Χριστός  ούτε  ιερείς 
άφησε ούτε “ειδική” ιεροσύνη, με κανέναν λόγο δεν δίνε­
ται το δικαίωμα σε κανέναν να δώσει τέτοιες ιδιότητες σε 
ατελείς ανθρώπους, δίνοντας σε αυτούς θεϊκή εξουσία και 
θέση. Εάν τα εδάφια αυτά είχαν την έννοια που τους δό­
θηκε  αυθαίρετα  από  την  Ορθόδοξη  και  Ρωμαϊκή  Εκκλη­
σία κατά τους τελευταίους χρόνους, θα τα ερμήνευαν κα­
τά τον ίδιο τρόπο γραμματικά, ο Ιωάννης ο Χρυσόστομος 
και ο Αυγουστίνος, οι αρχαίοι αυτοί Πατέρες και με ακρί­
βεια θα τα τοποθετούσαν στην αποστολή των ιερέων. Αλ­
λά δεν τα ερμήνευσαν γραμματικά·  τα ερμήνευσαν  ιστο­
ρικά, γιατί γνώριζαν ότι το “δεσμείν και λύειν” την εποχή 
του  Χριστού,  σήμαινε  στη  γλώσσα  των  Ραβίνων  και  των 
Νομικών, “απαγορεύειν και επιτρέπειν”. 
 



269 

 

Η εξουσία των ιερέων δεν έχει στήριγμα 
 

     Εάν  τα  εδάφια  «ὅσα ἐὰν δήσητε ἐπὶ τῆς γῆς, ἔσται 
δεδεμένα ἐν τῷ οὐρανῷ, καὶ ὅσα ἐὰν λύσητε ἐπὶ τῆς γῆς, 
ἔσται λελυμένα ἐν τῷ οὐρανῷ – όσα δέσετε πάνω στη γη 
θα είναι δεμένα στον ουρανό, και όσα λύσετε πάνω στη γη 
θα είναι λυμένα στον ουρανό» (Μτ.18:18)  και  «ἄν τινων 
ἀφῆτε τὰς ἁμαρτίας, ἀφίενται αὐτοῖς, ἄν τινων κρατῆτε, 
κεκράτηνται – Αν σε κάποιους αφήσετε τις αμαρτίες, έ-
χουν αφεθεί σ’ αυτούς· αν σε κάποιους τις κρατάτε, έχουν 
κρατηθεί» (Ιν.20:23), είχαν τη σημερινή έννοια, ο Κλήμης 
ο  Ρώμης,  ο  οποίος  με  αυστηρότητα  παρατηρεί  τους  Κο­
ρίνθιους για την αποβολή των πρεσβυτέρων τους, ασφα­
λώς θα τα χρησιμοποιούσε και θα τα ανέφερε επανειλημ­
μένα στην επιστολή τους σε αυτούς. Και με αυτά θα απο­
δείκνυε τη θεϊκή τους εξουσία. Δεν τα χρησιμοποιεί όμως, 
ούτε  καν  τα  αναφέρει.  Αυτή  είναι  μία  σοβαρότατη  από­
δειξη που καταρρίπτει εκ θεμελίων τον ισχυρισμό της Ορ­
θόδοξης και Ρωμαϊκής Εκκλησίας, για την εν λόγω ερμη­
νεία του “δεσμείν και λύειν” των ιερέων.  
     Και επειδή δεν τα χρησιμοποίησε ο Κλήμης, τα σκοτει­
νά και απατηλά και πλαστογραφικά χέρια των ιερέων, τα 
έγραψαν στα “ψευδοκλημέντια” συγγράμματα, ότι δήθεν 
τα  έγραψε  ο  Κλήμης,  ο  σύγχρονος  των  Αποστόλων.  Με 
αυτά  τα  αναληθή  λοιπόν  στήριξαν  τη  θεϊκή  εξουσία  των 
ιερέων.  Κανένα  απολύτως  σύγγραμμα  των  πρώτων  αιώ­
νων,  δεν  χρησιμοποιεί  ούτε  ερμηνεύει  τα  εδάφια  αυτά 
όπως τα ερμηνεύουν σήμερα οι δύο Εκκλησίες, Ορθόδοξη 
και Ρωμαϊκή. Μόνο τα ψευδά βιβλία, τα Ψευδοκλημέντια, 
τα  πλαστογραφημένα, υποστηρίζουν  την εξουσία  των  ιε­
ρέων. Άρα, λοιπόν, στο ΨΕΥΔΟΣ στηρίζεται αυτή η εξου­
σία  του  ιερατείου.  Μπορείτε  να  με  διαψεύσετε,  αγαπητέ 
αδελφέ, Οικουμενικέ Πατριάρχη κ. Αθηναγόρα; Θα χαρώ 
πάρα πολύ αν μου το αποδείξετε ότι έχω λάθος, γιατί αν 
με πείσετε θα με βοηθήσετε ώστε να μετανοήσω. 



270 

 

     Όμως, το ιερατείο μένει πιστό στις παραδόσεις του. Σε 
ποιες παραδόσεις, Παναγιότατε; Η Ορθόδοξη υγιής Θεο­
λογία  διδάσκει  ότι  δεν  έχετε  παραδόσεις,  οποιεσδήποτε. 
Δέχεται  ως  ιερή  και  αποστολική  παράδοση  μόνο  εκείνη 
που προέρχεται  από το στόμα των Μαθητών του Κυρίου 
και η οποία βρίσκεται εγκατεσπαρμένη στα συγγράμματα 
των  Αποστολικών  Πατέρων.  Ερευνώντας  όμως  τα  συγ­
γράμματα των πρώτων Πατέρων, δεν βλέπουμε να γίνεται 
λόγος  για  την  εν  λόγω  εξουσία  των  σημερινών  ιερέων. 
Άρα,  αδελφέ  μου,  η  Ορθόδοξη  Εκκλησία  είναι  εκείνη  η 
οποία  δεν  πιστεύει  στην  Ιερά  Παράδοση,  για  την  οποία 
κατηγορεί τους ετερόδοξους ότι δεν τη δέχονται, ενώ στην 
ουσία αυτοί την πιστεύουν, χωρίς να το γνωρίζουν. Γιατί η 
Αποστολική  Παράδοση  συμφωνεί  απόλυτα  με  το  γραπτό 
λόγο  του  Ευαγγελίου,  από  τον  οποίο  το  ιερατείο  κατά 
πολλούς  και  ποικίλους  τρόπους  ουσιωδώς απομακρύνθη­
κε.  Το  ιερατείο  πιστεύει  μόνο  στις  Καλογερικές  παραδό­
σεις. 
     Είναι όμως τόσο τραγική η θέση των “ειδικών” ιερέων, 
που  νομίζουν σήμερα  ότι  εγώ  τους  θίγω  την  Ιερά  Παρά­
δοση, για την οποία δεν έχουν  ιδέα. Φοβούμενος τη δια­
σάλευση της Ιεράς Παράδοσης ο ιερατικός προϊστάμενος 
του Ναού Αγίας Βαρβάρας Αμφιάλης Πειραιώς, μου επέ­
στρεψε το Δελτίο μου, στο οποίο έγραψε: «Επιστρέφεται 
λόγω βλακείας». Γέλασα, αλλά και λυπήθηκα. Γέλασα για 
την ανοησία του, και λυπήθηκα, γιατί σε αυτούς τους αν­
θρώπους έχει εμπιστευτεί το Κράτος τη διαποίμανση της 
Εκκλησίας. Μόνος του, ο φίλος μας, ομολογεί, ότι αντί του 
Αγίου Πνεύματος, τον διέπει η “βλακεία”. Αν εγώ του έδι­
να αυτή τη μομφή θα υφιστάμην βαριές συνέπειες. Αλλά 
έστω. Έστω “αιδεσιμότατε”. “Επεστράφη λόγω βλακείας”. 
Αυτή είναι η πνευματική καθίζηση των Καλογερικών πα­
ραδόσεων. Όλα αυτά μου φέρνουν στη μνήμη τον ποιητή, 
που  λέει:  «Ξυπνήστε  τέκνα  –κι  ήλθε  η  ώρα–  Ξυπνήστε 
όλα –τρέξτε τώρα– και ήρθε ο Δείπνος ο Μυστικός». «Ο 
Κύριος είναι κοντά», μην κοιμάστε! 



271 

 

     Παναγιότατε!  Διαμαρτύρομαι  ενώπιον  του  Ζωντανού 
Θεού, τον Οποίο με θυσία της ζωής μου υπηρετώ και δεν 
εμπορεύομαι,  για  τη  θλιβερή  κατάσταση  του  ιερατείου 
σας.  Από  την  καθόλου  κατάστασή  του,  φαίνεται  ότι  το 
πλάσμα του αίματός του δεν εμποτίζεται από τις απαραί­
τητες  χημικές  ουσίες  και  έχουν  σβήσει  οι  ευγενείς  και 
πνευματικές  φιλοδοξίες.  Όμως,  νομίζει  το  ιερατείο,  ότι 
έχει θεϊκή εξουσία και κομπάζει. 
     Αν ο Κύριος έδινε τέτοια εξουσία σε ανθρώπους, δεν θα 
έγινε  στον  καθένα  το δικαίωμα  να  ζητάει  μόνος  του από 
τον  Θεό  Πατέρα  την  άφεση  των  αμαρτιών  του:  «Πάτερ 
ἡμῶν ὁ ἐν τοῖς οὐρανοῖς… ἄφες ἡμῖν τὰ ὀφειλήματα ἡμῶν, 
ὡς καὶ ἡμεῖς ἀφίεμεν τοῖς ὀφειλέταις ἡμῶν – Πατέρα μας 
που είσαι στους ουρανούς… άφησε σ’ εμάς τις οφειλές 
μας, όπως κι εμείς τις αφήνουμε στους οφειλέτες μας» 
(Μτ.6:9­12). Και επεξηγώντας ο Μέγας Λυτρωτής ότι “ειδι­
κή” εξουσία άφεσης ή όχι αμαρτημάτων, δεν έδωσε “ειδι­
κά”  σε  κανέναν,  αλλά  μόνο  το  δικαίωμα  τακτοποίησης 
των σχέσεων μεταξύ τους, λέει σε όλους: «Ἐὰν γὰρ ἀφῆτε 
τοῖς ἀνθρώποις τὰ παραπτώματα αὐτῶν, ἀφήσει καὶ ὑμῖν ὁ 
πατὴρ ὑμῶν ὁ οὐράνιος – Γιατί αν αφήσετε στους ανθρώ-
πους τα παραπτώματά τους, θα τα αφήσει και σ’ εσάς ο 
Πατέρας σας ο ουράνιος» (Μτ.6:14). Βλέπετε, αγαπητέ Γέ­
ροντα, ότι χρησιμοποιώντας στην περίπτωση αυτή όχι μό­
νο  τη  ιστορικο­γραμματική  μέθοδο  ερμηνείας,  αλλά  και 
τη συγκριτική (σύγκριση μεταξύ των περικοπών «ἄν τινων 
ἀφῆτε τὰς ἁμαρτίας, ἀφίενται αὐτοῖς, ἄν τινων κρατῆτε, 
κεκράτηνται – Αν σε κάποιους αφήσετε τις αμαρτίες, έ-
χουν αφεθεί σ’ αυτούς· αν σε κάποιους τις κρατάτε, έχουν 
κρατηθεί» Ιν. 20:23 και «Ἐὰν γὰρ ἀφῆτε τοῖς ἀνθρώποις τὰ 
παραπτώματα αὐτῶν, ἀφήσει καὶ ὑμῖν ὁ πατὴρ ὑμῶν ὁ 
οὐράνιος – Γιατί αν αφήσετε στους ανθρώπους τα παρα-
πτώματά τους, θα τα αφήσει και σ’ εσάς ο Πατέρας σας ο 
ουράνιος» Μτ.6:14), αποδεικνύω με αυτή, ότι δεν ευσταθεί 
ο ισχυρισμός του “δεσμείν και λύειν” από τους ιερείς. Πώς 



272 

 

λοιπόν και δυνάμει ποιας λογικής εμφανίσθηκαν “ειδικοί 
ιερείς”  και  μονοπώλησαν  αυτό  το  δικαίωμα,  το  οποίο  ο 
Κύριος  χορηγεί  σε  όλους,  όπως  μας  φανερώνουν  οι  ως 
άνω περικοπές; «Ξυπνήστε τέκνα και ήρθα η ώρα». 
     Ο άνθρωπος, αδελφέ μου, και αν ακόμα είναι λυτρωμέ­
νος, είναι και παραμένει “αχρείος δούλος”, γιατί είναι λυ­
τρωμένος “κατά Χάρη”. Δεν ήταν δυνατόν λοιπόν ο Θεός 
να  έδινε σε χρεωκοπημένα  όντα  θεϊκή  εξουσία. Γιατί,  σε 
αυτή  την  περίπτωση  το  πράγμα  μοιάζει  με  άνθρωπο,  ο 
οποίος  ενώ  είναι  χρεωκοπημένος,  συνοδεύει  ως  μεσίτης 
κάποιον άλλο χρεωκοπημένο στην Τράπεζα και ζητάει να 
τον  εμπιστευτεί  αυτή  και  να  του  δανείσει ένα  ποσό χρη­
μάτων. 
     Κατά τον  ίδιο τρόπο, δεν μπορεί ο αμαρτωλός άνθρω­
πος­ιερέας να ζητήσει όπως μέσω εκείνου να συγχωρήσει 
ο Θεός τον αμαρτωλό, λέγοντας: «Συγχώρεσε αυτόν (τον 
αμαρτωλό)  μέσω  εμού  του  αμαρτωλού».  Ο  Λόγος  του 
Θεού,  λέει:  «κατὰ παίδων αὐτοῦ οὐ πιστεύει – δεν εμπι-
στεύεται στους δούλους του» (Ιώβ  4:18).  Αλλά  εφόσον  οι 
“ειδικοί”  ιερείς δεν πρέπει να υπάρχουν στη Χριστιανική 
εποχή, δεν θα έπρεπε να κάνουμε και λόγο περί του θέμα­
τος τούτου. 
 

Οι Απόστολοι δεν χρησιμοποίησαν  

την εξουσία του “Δεσμείν και Λύειν” 
 

     Εάν τα λόγια του Κυρίου περί του  “δεσμείν και λύειν” 
και «ἄν τινων ἀφῆτε τὰς ἁμαρτίας, ἀφίενται αὐτοῖς, ἄν τι-
νων κρατῆτε, κεκράτηνται – Αν σε κάποιους αφήσετε τις 
αμαρτίες, έχουν αφεθεί σ’ αυτούς· αν σε κάποιους τις κρα-
τάτε, έχουν κρατηθεί», είχαν την έννοια που τους δίνει η 
Ορθόδοξη και Ρωμαϊκή Θεολογία, τότε, την εξουσία αυτή 
θα έπρεπε να την διεκδικούν οι Ευαγγελικοί­Διαμαρτυρό­
μενοι, δεδομένου ότι ο Κύριος δεν είπε τα λόγια αυτά σε 
“ιερείς”, αλλά σε Αποστόλους. Και αν οι Απόστολοι είχαν 
τέτοια εξουσία, θα τη χρησιμοποιούσαν στην αποστολική 
τους  δραστηριότητα.  Όπως  βλέπουμε  όμως  σε  ολόκληρη 



273 

 

την  Καινή  Διαθήκη,  ποτέ  δεν  χρησιμοποίησαν  τέτοια  ε­
ξουσία, αν και πολλές φορές τούς δόθηκε αφορμή. Θέλετε 
παράδειγμα; Ιδού: Όταν ο Σίμων ο Μάγος είδε ότι με την 
επίθεση των χεριών των Αποστόλων, δινόταν Πνεύμα  Ά­
γιο,  και  πρόσφερε  σε  αυτούς  χρήματα  προκειμένου  να 
λάβει  και  εκείνος  το  Πνεύμα,  ο  Απόστολος  Πέτρος  απο­
δοκίμασε αμέσως την πρότασή του αυτή (ας ήταν  ιερέας 
και θα βλέπαμε αν αποδοκίμαζε) και τον έστειλε στον Θεό 
να δεηθεί και να εξομολογηθεί για την άφεση της αμαρτί­
ας του («ἰδὼν δὲ ὁ Σίμων ὅτι διὰ τῆς ἐπιθέσεως τῶν χειρῶν 
τῶν ἀποστόλων δίδοται τὸ Πνεῦμα τὸ ἅγιον, προσήνεγκεν 
αὐτοῖς χρήματα λέγων· Δότε κἀμοὶ τὴν ἐξουσίαν ταύτην, 
ἵνα ᾧ ἐὰν ἐπιθῶ τὰς χεῖρας λαμβάνῃ Πνεῦμα ἅγιον. Πέτρος 
δὲ εἶπε πρὸς αὐτόν· Τὸ ἀργύριόν σου σὺν σοὶ εἴη εἰς 
ἀπώλειαν, ὅτι τὴν δωρεὰν τοῦ Θεοῦ ἐνόμισας διὰ χρημάτων 
κτᾶσθαι. οὐκ ἔστι σοι μερὶς οὐδὲ κλῆρος ἐν τῷ λόγῳ τούτῳ· 
ἡ γὰρ καρδία σου οὐκ ἔστιν εὐθεῖα ἐνώπιον τοῦ Θεοῦ. 
μετανόησον οὖν ἀπὸ τῆς κακίας σου ταύτης, καὶ δεήθητι 
τοῦ Θεοῦ εἰ ἄρα ἀφεθήσεταί σοι ἡ ἐπίνοια τῆς καρδίας σου· 
εἰς γὰρ χολὴν πικρίας καὶ σύνδεσμον ἀδικίας ὁρῶ σε ὄντα 
– Όταν είδε τότε ο Σίμωνας ότι με την επίθεση των χεριών 
των αποστόλων δίνεται το Πνεύμα το Άγιο, πρόσφερε σε 
αυτούς χρήματα λέγοντας: “Δώστε και σ’ εμένα αυτή την 
εξουσία, ώστε σ’ όποιον επιθέσω τα χέρια να λαβαίνει 
Πνεύμα Άγιο”. Ο Πέτρος όμως είπε σ’ αυτόν: “Το ασήμι 
σου μαζί μ’ εσένα είθε να πάει στην απώλεια, γιατί νόμισες 
πως η δωρεά του Θεού αποκτάται με χρήματα. Δεν υπάρ-
χει σ’ εσένα μερίδα ούτε κλήρος στην υπόθεση αυτού του 
λόγου, γιατί η καρδιά σου δεν είναι ευθεία ενώπιον του 
Θεού. Μετανόησε λοιπόν από την κακία σου αυτήν και 
δεήσου στον Θεό, μήπως σου αφεθεί αυτή η σκέψη της 
καρδιάς σου· γιατί σε βλέπω να είσαι σε χολή πικρίας και 
σε δεσμό αδικίας”» Πραξ.8:18­23).  
     Βλέπετε  λοιπόν  ότι  ο  Πέτρος,  ο  οποίος  πρώτος  έλαβε 
“τα  κλειδιά”  και  την  εξουσία  του  “δεσμείν  και  λύειν”  ότι 



274 

 

δεν τα χρησιμοποίησε, γιατί δεν είχε την έννοια που απο­
δίδει  η  Ορθόδοξη  Εκκλησία.  Ο  Πέτρος  δεν  προσκάλεσε 
τον  μάγο ούτε στον  εαυτό  του,  αλλά ούτε  τον  έστειλε  σε 
άλλον να εξομολογηθεί για να λάβει άφεση αμαρτιών. Τον 
έστειλε  απ’  ευθείας  στον  Θεό.  ιδού  το  σχετικό  χωρίο: 
«μετανόησον οὖν ἀπὸ τῆς κακίας σου ταύτης, καὶ δεήθητι 
τοῦ Θεοῦ εἰ ἄρα ἀφεθήσεταί σοι ἡ ἐπίνοια τῆς καρδίας σου 
–Μετανόησε λοιπόν από την κακία σου αυτήν και δεήσου 
στον Θεό, μήπως σου αφεθεί αυτή η σκέψη της καρδιάς 
σου». Ο  Πέτρος  λέει  «ἄρα ἀφεθήσεταί σοι – μήπως σου 
αφεθεί», γιατί αμφέβαλε για την ειλικρίνεια της μετανοί­
ας  του  μάγου.  Αυτό  είναι  ένα  πολύ  σοβαρό  παράδειγμα, 
το  οποίο  κλείνει  το  στόμα  κάθε  αντιφρονούντα.  Έτσι  θα 
μάθει και ο ιερέας, ο οποίος μου έδωσε αφορμή να πραγ­
ματευτώ  το  θέμα  τούτο,  την  έννοια  και  τη  σημασία  του 
“δεσμείν και λύειν”. Νόμισε ο ως άνω Λευίτης, όπως νομί­
ζουν και όλοι σχεδόν οι ιερείς, ότι εκεί στηρίζεται το παν 
και όλη η εξουσία των ιερέων. 
     Η Αγία Γραφή έχει πάντοτε να παραθέσει παραδείγμα­
τα  και  αποδείξεις  για  όσα  αφορούν  τη  Διδασκαλία  της, 
ενώ  η  Ορθόδοξη  και  Ρωμαϊκή  Θεολογία  παραπέμπουν 
πάντοτε στην “Παράδοση” και στους “Πατέρες”, με το “π” 
μικρό, δηλαδή, σε ανθρώπους ατελείς. Ερευνώντας όμως 
την  παράδοση  την  Ιερή Παράδοση  (άλλη  η  “Ιερή  Παρά­
δοση”  και  άλλη  η  “Εκκλησιαστική”),  βλέπουμε,  ότι,  όχι 
μόνο  δεν  υποστηρίζει  τη  σημερινή  καλογεροκακοδοξία, 
αλλά είναι και εναντίον της. 
     Ερευνώντας  επίσης  τη  Θεολογία  των  δύο  Εκκλησιών 
Ορθοδόξου και Ρωμαϊκής, βλέπουμε ότι δεν υπάρχει συμ­
φωνία  μεταξύ  των  δύο.  Γιατί  ενώ  ο  Ορθόδοξος  ιερέας, 
παρόλο που λαβαίνει θέση “κριτή” έναντι του αμαρτωλού, 
εντούτοις  τον  απολύει  ικετευτικώς·  ο  Καθολικός  ιερέας 
όμως,  τον  απολύει  αυτοδικαίως.  Ενώ  δε  το  ιερατικό  σύ­
στημα  των  Ορθοδόξων  αποτελείται  από  τρεις  βαθμούς, 
των Καθολικών από τέσσερις. Όσον αφορά δε την εξομο­
λόγηση  στον  ιερέα  και  την  άφεση  αμαρτιών,  και  οι  δύο 



275 

 

επίσης  ως  άνω  Εκκλησίες  δεν  συμφωνούν.  Γιατί  η  μεν 
Ρωμαϊκή  δέχεται  ότι,  όταν  ο  αμαρτωλός  ειλικρινά  μετα­
νοήσει και δεν δέχεται να εξομολογηθεί σε ιερέα, συγχω­
ρείται,  «γιατί  η  ειλικρινής  μετάνοια  ενέχει ήδη σε  αυτήν 
άφεση  (Votum)  για  εξομολόγηση  και  απόλυση».  Αυτό 
όμως η Ορθόδοξη Θεολογία το απορρίπτει και το θεωρεί 
ως ασέβεια και ανοησία. 
 

Η ανοσία των Επιτιμίων επί του “Δεσμείν και Λύειν” 
 

     Η  παρανοημένη  και  εξω­Βιβλική  εξουσία,  την  οποία 
οικειοποιήθηκαν  οι  “ειδικοί”  ιερείς,  τους  έκανε  να  νομί­
ζουν, ότι έχουν και δικαίωμα να επιβάλλουν στον εξομο­
λογούμενο επιτίμια και κανόνες, ως μέσα διορθωτικά. Εν­
θυμούμε μία γυναίκα στα Χανιά, που μου είπε, ότι η μη­
τέρας της είχε κάνει μία αποβολή. Θεώρησε αναγκαίο να 
εξομολογηθεί στον ιερέα. Και τι επιτίμιο­κανόνα νομίζετε 
ότι  της  επέβαλε ο  ιερέας;  Να  φάει δύο δοχεία  (!)  πετρε­
λαίου  στάχτη.  Έτσι  μόνο  θα  συγχωρούνταν.  Το  επιτίμιο 
του ιερέα σεβάστηκε κατ’ αρχή η δύστυχη εκείνη γυναίκα. 
Πήγε στο σπίτι  της, συγκέντρωσε δύο δοχεία στάχτη και 
άρχισε να τα τρώει. Έφαγε λίγη. Σκέφτηκε ότι σιγά­σιγά 
θα συνηθίσει. Αλλά μέχρι να συνηθίσει νόησε ότι της προ­
καλούσε  μεγάλες  οργανικές  ανωμαλίες.  Φυσικά,  διέκοψε 
το  …επιτίμιο.  Τη  δε  στάχτη  την  πέταξε  έξω  και  γεμάτη 
από αγανάκτηση, είπε: «Ας στο διάβολο να πάει και ο πα­
πάς  και  ο  κανόνας  του».  Μήπως  χρειάζονται  σχόλια,  α­
δελφέ μου; Δεν νομίζω. Νομίζω όμως, ότι πρέπει να επα­
ναλάβω το του ποιητή: «Ξυπνήστε τέκνα –κι ήλθε η ώρα– 
Ξυπνήστε όλα  –τρέξτε  τώρα–  και  ήρθε  ο  Δείπνος  ο  Μυ­
στικός». 
     Αν  σήμερα  ζούσε  ο  προφήτης  Ηλίας,  θα  σας  έλεγε  τα 
ίδια λόγια, τα οποία είπε και σε άλλους ιερείς: «ἕως πότε 
ὑμεῖς χωλανεῖτε ἐπ᾿ ἀμφοτέραις ταῖς ἰγνύαις; – Μέχρι πότε 
εσείς θα χωλαίνετε και στα δύο πόδια;» (Γ’  Βασιλειών 
18:21). Αν επίσης βρισκόταν στη  ζωή   και ο πρωτομάρτυ­
ρας  Στέφανος,  θα  έλεγε  ό,τι  είπε  στους  Γραμματείς  και 



276 

 

Φαρισαίους,  απολογούμενος  για  τη  σκληροκαρδία  τους, 
«Σκληροτράχηλοι καὶ ἀπερίτμητοι τῇ καρδίᾳ καὶ τοῖς ὠσίν, 
ὑμεῖς ἀεὶ τῷ Πνεύματι τῷ ἁγίῳ ἀντιπίπτετε – Σκληροτρά-
χηλοι και απερίτμητοι στην καρδιά και στα αυτιά, εσείς 
πάντοτε αντιφέρεστε στο Πνεύμα το Άγιο» (Πραξ.7:51). 
     Αγαπητέ,  Γέροντα.  Μη  με  θεωρήσετε  εχθρό  σας.  Σας 
μιλώ με αγάπη. Δεν είναι δυνατόν όμως οι φοβερές και σε 
άπειρο αριθμό ενέργειες της “ειδικής” ιεροσύνης των “ει­
δικών”  ιερέων  της  Ορθοδόξου  και  Ρωμαιοκαθολικής  Εκ­
κλησίας,  να  με  αφήσουν  ασυγκίνητο.  Γιατί,  δεν  μπορώ 
ποτέ να λησμονήσω τη θηριωδία της Γ’ Οικουμενικής Συ­
νόδου  στη  Έφεσο.  Δεν  διαφεύγει  από  τη  μνήμη  μου  το 
μειράκιο [ηλικία δεκατεσσάρων ετών], δωδεκαετές παιδίον, 
Πάπας  Βενέδικτος  Θ’  της  Ρώμης  (1033­1048)  και  η  Πά­
πισσα  Ιωάννα.  (Την  Πάπισσα  Ιωάννα  προσπάθησαν  οι 
Καθολικοί  να  την  παρουσιάσουν  ως  θρύλο.  Το  γεγονός 
όμως, ότι ο πρώτος συγγραφέας της ιστορίας είναι ο επί­
σης  Καθολικός  μοναχός,  ο  Στέφανος  ντε  Μπουρμπόν,  α­
ποδεικνύει την πραγματικότητα). 
     Δεν  λησμονώ  επίσης  τα  περί  του  ανύπαρκτου  Πάπα 
Δόμνου  Β’.  Όλα  αυτά  παρουσιάζουν  μία  θλιβερή  ιστορία 
των δύο αδελφών Εκκλησιών, Ορθοδόξου και Καθολικής, 
και φανερώνουν τον τρόπο με τον οποίο εργάζεται η “ει­
δική ιεροσύνη”, η οποία υιοθέτησε τις ανεκδιήγητες ανω­
μαλίες  της  θλιβερής  ιστορίας  της,  μέσω  των  οποίων  και 
δυνάμει  των  οποίων,  “κατά  παρακίνηση  διαβόλου”,  λα­
θραία  και  ύπουλα  εισχώρησαν  τα  ξένα  και  παράδοξα 
στοιχεία στην Ορθοδοξία. 
     Ιδιαίτερα χαρακτηριστικά εκφράζεται ο ιερέας Κ. Χιό­
νης: «Είναι καιρός να λυθούν τα δεσμά και να σβήσουν τα 
σκοτάδια της υγιούς Ελληνορθόδοξης διδασκαλίας και να 
αναγνωριστεί  απροκάλυπτα  η  αλήθεια  η  τρανή,  ότι…  ο­
φείλουμε  και  εμείς,  πρώτοι  δε  μάλιστα  εμείς  να  εξυγιά­
νουμε  πολλά  σαπρά  σημεία  της  εκκλησιαστικής  μας  κα­
τάστασης,  τα οποία δεν έχουν  ουδεμία  συγγένεια  με  την 
αποστολική αρχαιότητα και την ζώσαν Εκκλησία… Καιρός 



277 

 

τέλος να κατοπτριστούμε και εμείς οι θεολογικά Ορθόδο­
ξοι  στο  κάτοπτρο  της  Αισώπειας  πρακτικής  ειλικρίνειας 
και  να  μην  εξαπτόμαστε  Φαρισαϊκά  πληροφορούμενοι 
τυχόν τα άπλυτά μας… Ή μήπως συμφωνούμε με την Αγία 
Γραφή και την αποστολικότητα σύμφωνα με την αλλοιω­
μένη  Ιερά Παράδοση;»  (“Τα  39  Αγγλικανικά  Άρθρα…”,  σελ. 
9,10,80 – ελαφρά απλοποιημένο). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



278 

 

ΕΠΙΣΤΟΛΗ 29η 
 
     Παναγιότατε. 
  

     Βάλτε το ένα χέρι στην καρδιά και το άλλο στην Αγία 
Γραφή. Υψώστε στον Θεό τα μάτια σας αλλά και την ψυχή 
σας. Σταθείτε για λίγο σιωπηλός και αφού συγκεντρωθεί­
τε ενώπιον του πανταχού παρόντος Θεού, εξομολογηθείτε 
ειλικρινά  ενώπιόν  Του,  τις  ανησυχίες  που  σας  έχει  δημι­
ουργήσει ο διάλογος τούτος. Ζητήστε κατόπιν από Αυτόν 
που  άφθονα  δίνει  και  δεν  ονειδίζει,  με  ευλογίες  να  σας 
ευλογήσει·  να  εκτείνει  τα  όριά  σας·  να  είναι  το χέρι  Του 
μαζί σας, και να σας φυλάσσει από κάθε κακό.  «καὶ ἐπε-
καλέσατο ᾿Ιγαβὴς τὸν Θεὸν ᾿Ισραὴλ λέγων· ἐὰν εὐλογῶν 
εὐλογήσῃς με καὶ πληθύνῃς τὰ ὅριά μου καὶ ᾖ ἡ χείρ σου 
μετ᾿ ἐμοῦ, καὶ ποιήσεις γνῶσιν τοῦ μὴ ταπεινῶσαί με· καὶ 
ἐπήγαγεν ὁ Θεὸς πάντα, ὅσα ᾐτήσατο – Kαι επικαλέστηκε 
o Iαβής τoν Θεό του Ισραήλ, λέγοντας: Είθε με ευλογία να 
με ευλογήσεις, και να απλώσεις τα όριά μου, και το χέρι 
Σου να είναι μαζί μου, και να μου κάνεις γνωστό πως δεν 
θα με λυπήσεις. Kαι χάρισε σ’ αυτόν o Θεός όλα, όσα ζή-
τησε» (Α’  Παραλειπομένων  4:10).  Εμπιστευτείτε  απολύτως 
στον Θεό και αναμείνατε τον Κύριο. Αφήστε τον Παντο­
δύναμο να ενεργήσει στη ζωή σας, όπως Εκείνος θέλει και 
μην  εμποδίσετε  τη  δράση  του  Αγίου  Πνεύματος  («τὸ 
Πνεῦμα μὴ σβέννυτε – Το Πνεύμα μην σβήνετε» Α’  Θεσ. 
5:19). 
     Εξαιτίας της υψηλής θέσης σας, ο Θεός έχει σχέδια για 
εσάς,  για  την  αναγέννηση  της  Εκκλησίας,  της  οποίας  εί­
στε επίγειος κεφαλή. 
     Εγώ δεν σας καλώ να αποκηρύξετε την Ορθοδοξία, αλ­
λά να κηρύξετε ορθή δοξασία. Εγώ δεν ανήκω σε ετερο­
γενείς  Εκκλησίες,  ούτε  προτίθεμαι  να  γίνω  κινηματίας. 
Συνεπώς,  από  εμένα,  δεν  υπάρχει  κίνδυνος.  Η  προσπά­
θειά μου δεν αποβλέπει σε προσηλυτισμό. Τα δικαιώματα 
του  Λυτρωτή  μου  μόνο  υποστηρίζω  και  τη  Δόξα  της  Εκ­



279 

 

κλησίας  υποβαστάζω.  Και  ο  σκοπός  μου  είναι  να  συνα­
ντήσω  Εκείνον,  που  υπέρ  εμού  κρεμάστηκε  πάνω  στο 
Σταυρό. 
     Στην  Ορθόδοξη  Εκκλησία  όμως,  δυσκολεύομαι  να  λα­
τρεύσω «έναν Θεό ζηλότυπο», ο Οποίος απαιτεί αποκλει­
στική αφοσίωση, γιατί εκεί δεν υπάρχουν λατρευτές, αλλά 
με  μηχανικό  τρόπο  θρησκόληπτοι  άνθρωποι  και  τυπολά­
τρες  Χριστιανοί.  Εκεί  επιπλέον  προσκυνούν  “τους  δού­
λους” αντί να προσκυνούν μόνο “το αφεντικό”. Εκεί περι­
μένουν  οι  δύσμοιροι  αμαρτωλοί  να  συγχωρεθούν  από  α­
μαρτωλούς ανθρώπους, ιερείς, όχι από Αυτόν που έχει τη 
Χάρη, τον Ιησού. Οι “απόστολοι του σκότους” λοιπόν έκα­
ναν το έργο τους. Αλλά οι Διαγγελείς5 του Φωτός, θα κά­
νουν το δικό τους. 
     Ποιες  είναι  οι  αντιρρήσεις  σας,  Παναγιότατε,  επί  του 
περιεχομένου του προηγούμενου τεύχους; 
     Σαφέστατα  αποδείχτηκε  η  πραγματική  έννοια  των  ε­
δαφίων  Ματθαίου  18:18  («ὅσα ἐὰν δήσητε ἐπὶ τῆς γῆς, 
ἔσται δεδεμένα ἐν τῷ οὐρανῷ, καὶ ὅσα ἐὰν λύσητε ἐπὶ τῆς 
γῆς, ἔσται λελυμένα ἐν τῷ οὐρανῷ – όσα δέσετε πάνω στη 
γη θα είναι δεμένα στον ουρανό, και όσα λύσετε πάνω στη 
γη θα είναι λυμένα στον ουρανό») και Ιωάννη 20:23 («ἄν 
τινων ἀφῆτε τὰς ἁμαρτίας, ἀφίενται αὐτοῖς, ἄν τινων 
κρατῆτε, κεκράτηνται – Αν σε κάποιους αφήσετε τις α-
μαρτίες, έχουν αφεθεί σ’ αυτούς· αν σε κάποιους τις κρα-
τάτε, έχουν κρατηθεί»), πάνω στα οποία στηρίζεται η “θε­
ϊκή  εξουσία”  των  ιερέων.  Σφάλλει  λοιπόν  τα  μέγιστα  η 
Ορθοδοξία, νομίζοντας την Εξουσία του “δεσμείν και λύ­
ειν” κτήμα της. 
     Ουδέποτε  στην  Εκκλησία  των  τεσσάρων  πρώτων  μ.Χ. 
αιώνων,  εγέρθηκε  τέτοια  αξίωση  και  ουδέποτε  πραγμα­
τοποιήθηκε  μία  τέτοια  παράλογη  πράξη.  Ο δε  Θεός,  που 
είναι πάνσοφος, προέβλεψε την παράλογη αυτή απαίτηση 
                                                           
5 “Διαγγελείς”, αξιωματούχοι που μεταφέρουν διαταγές ανωτέ­
ρων προς κατώτερους. 



280 

 

από τους “ειδικούς” ιερείς, και φρόντισε η Αγία Γραφή να 
περιλάβει ένα συγκεκριμένο και σοβαρό παράδειγμα. Και 
ιδού: Στην Εκκλησία της Κορίνθου κάποιος έλαβε ως σύ­
ζυγό του, τη μητριά του, δηλαδή, τη γυναίκα του πατέρα 
του.  Πληροφορούμενος  το  γεγονός  αυτό  ο  απ.  Παύλος, 
γράφει προς την Εκκλησία της Κορίνθου, όχι προς ιερείς, 
οι  οποίοι  ήταν  άγνωστοι,  ότι  αφού  συσκεφτούν  τα  μέλη 
της,  να  αποκόψουν  τον  αμαρτωλό  αυτόν  από  τον  κύκλο 
τους  («ἐν τῷ ὀνόματι τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ 
συναχθέντων ὑμῶν καὶ τοῦ ἐμοῦ πνεύματος σὺν τῇ δυνάμει 
τοῦ Κυρίου ἡμῶν Ἰησοῦ Χριστοῦ παραδοῦναι τὸν τοιοῦτον 
τῷ Σατανᾷ – Στο όνομα του Κυρίου μας Ιησού Χριστού, 
αφού συναχτείτε εσείς και το δικό μου πνεύμα μαζί με τη 
δύναμη του Κυρίου μας Ιησού Χριστού, να παραδώσετε 
τέτοιον άνθρωπο στον Σατανά» Α’  Κορ.5:4­5).  Αποκόβο­
ντας λοιπόν η ως άνω Εκκλησία τον αμαρτωλό, εφάρμοσε 
το δικαίωμα της εξουσίας του “δεσμείν και λύειν”. Αργό­
τερα, ο Παύλος, παραγγέλλει επίσης την ίδια Εκκλησία να 
δείξει επιείκεια προς κάποιον “που επιτιμήθηκε από τους 
περισσότερους” εξαιτίας παρεκτροπής, και παρακαλεί να 
τον  δεχτούν  και  να  του  δείξουν  αγάπη  («Εἰ δέ τις 
λελύπηκεν, οὐκ ἐμὲ λελύπηκεν, ἀλλὰ ἀπὸ μέρους ἵνα μὴ 
ἐπιβαρῶ, πάντας ὑμᾶς. ἱκανὸν τῷ τοιούτῳ ἡ ἐπιτιμία αὕτη ἡ 
ὑπὸ τῶν πλειόνων· ὥστε τοὐναντίον μᾶλλον ὑμᾶς χαρίσα-
σθαι καὶ παρακαλέσαι, μήπως τῇ περισσοτέρᾳ λύπῃ κατα-
ποθῇ ὁ τοιοῦτος. διὸ παρακαλῶ ὑμᾶς κυρῶσαι εἰς αὐτὸν 
ἀγάπην. εἰς τοῦτο γὰρ καὶ ἔγραψα, ἵνα γνῶ τὴν δοκιμὴν 
ὑμῶν, εἰ εἰς πάντα ὑπήκοοί ἐστε. ᾧ δέ τι χαρίζεσθε, καὶ 
ἐγώ· καὶ γὰρ ἐγὼ εἴ τι κεχάρισμαι ᾧ κεχάρισμαι, δι' ὑμᾶς ἐν 
προσώπῳ Χριστοῦ, ἵνα μὴ πλεονεκτηθῶμεν ὑπὸ τοῦ 
σατανᾶ· οὐ γὰρ αὐτοῦ τὰ νοήματα ἀγνοοῦμεν – Αν όμως 
κάποιος έχει λυπήσει, έχει λυπήσει όχι εμένα, αλλά κατά 
μέρος –για να μην υπερβάλλω– όλους εσάς. Είναι αρκετό 
σε τέτοιον άνθρωπο η επιτίμηση αυτή που προέρχεται 
από τους περισσότερους· ώστε, αντίθετα, τώρα μάλλον 



281 

 

εσείς να τον συγχωρήσετε και να τον παρηγορήσετε, μή-
πως η περισσότερη λύπη καταπιεί τέτοιον άνθρωπο. Γι’ 
αυτό σας παρακαλώ να επικυρώσετε σ’ αυτόν την αγάπη 
σας. Επειδή γι’ αυτό και σας έγραψα, για να γνωρίσω το 
αποτέλεσμα της δοκιμής σας, αν σε όλα είστε υπάκουοι. 
Και σ’ όποιον κάτι συγχωρείτε, συγχωρώ κι εγώ. Γιατί κι 
εγώ αν έχω συγχωρήσει κάτι, σε όποιον έχω συγχωρήσει, 
το έκανα για σας μπροστά στο πρόσωπο του Χριστού, για 
να μην έχει πλεονέκτημα πάνω μας ο Σατανάς· γιατί δεν 
αγνοούμε τα διανοήματά του» Β’ Κορ.2:5­11). Πράττοντας 
έτσι η Εκκλησία, εφάρμοσε το δικαίωμα της Εξουσίας του 
“Λύειν”. Κατ’ αυτό τον τρόπο πολιτευόταν η Εκκλησία μέ­
χρι τον 4ο περίπου μ.Χ. αιώνα. 
     Παρατηρώντας,  άλλωστε,  τα  χωρία  Ματθαίος  16:19, 
και 18:18 («ὃ ἐὰν δήσῃς ἐπὶ τῆς γῆς, ἔσται δεδεμένον ἐν τοῖς 
οὐρανοῖς, καὶ ὃ ἐὰν λύσῃς ἐπὶ τῆς γῆς, ἔσται λελυμένον ἐν 
τοῖς οὐρανοῖς… ὅσα ἐὰν δήσητε ἐπὶ τῆς γῆς, ἔσται δεδεμένα 
ἐν τῷ οὐρανῷ, καὶ ὅσα ἐὰν λύσητε ἐπὶ τῆς γῆς, ἔσται 
λελυμένα ἐν τῷ οὐρανῷ – ό,τι δέσεις πάνω στη γη θα είναι 
δεμένο στους ουρανούς και ό,τι λύσεις πάνω στη γη θα 
είναι λυμένο στους ουρανούς… όσα εάν δέσετε πάνω στη 
γη θα είναι δεμένα στον ουρανό, και όσα λύσετε πάνω στη 
γη θα είναι λυμένα στον ουρανό»), βλέπουμε ότι δε ανα­
φέρονται σε πρόσωπα, αλλά σε πράξεις. «ὅσα ἐὰν δήσητε 
– όσα εάν δέσετε», λέει, όχι “όσους δέσετε”. Αυτά “για να 
φραχθεί κάθε στόμα” και να διαπιστώσετε ότι οι “ειδικοί” 
ιερείς, είναι υπόδικοι στον Θεό. 
     Μια λοιπόν και αποδείχτηκε με όλη τη σαφήνεια η έν­
νοια  της  παράλογης  και  καταστρατηγούμενης  εξουσίας 
των “ειδικών” ιερέων, δεν υπάρχει λόγος να επιμείνω πε­
ρισσότερο.  Το  βαλάντιό  μου  άλλωστε,  δεν  μου  επιτρέπει 
περαιτέρω έξοδα. Δεν διαθέτω, βλέπετε, ούτε τη σκιά των 
πολυτάλαντων  και  σε  εκατοντάδες  χρυσές  λίρες  περιου­
σίων  του  χρυσόφιλου  “ειδικού”  ιερατείου.  Συγκεκριμένο 
παράδειγμα  των  εκατομμυριούχων  χρυσόφιλων  αρχιερέ­
ων  μάς  άφησε  ο  εις…  Κύριον  (σε  ποιον  Κύριο;)  εσχάτως 



282 

 

αποδημήσας  χρυσόφιλος  μητροπολίτης  Νευροκοπίου  Α­
γαθάγγελος, του οποίου η περιουσία ανέχεται σε εκατομ­
μύρια  δραχμών.  Αλλά  μήπως  δεν  θυμάται  ο  κόσμος  και 
τον  Αρχιεπίσκοπο  Αθηνών  Σπυρίδωνα  Βλάχο,  ο  οποίος 
άφησε χιλιάδες χρυσών λιρών; Έτσι, η “ειδική”  ιεροσύνη 
οδήγησε το “ειδικό” ιερατείο σε παρασπονδίες και αντί οι 
ιερείς να γίνουν “αλιείς ανθρώπων”, γίνονται “αλιείς χρυ­
σού”. Αντί να κυνηγούν ανθρώπους για τον Χριστό, κυνη­
γούν  ταμεία  για  το  χρυσό.  Θαυμάσιο…  ιδεώδης  λατρεία 
του Μαμωνά. 
     Αγαπητέ,  φοβηθείτε  την  κρίση  του  Θεού.  «Ταπεινώ­
θητε οὖν ὑπὸ τὴν κραταιὰν χεῖρα τοῦ Θεοῦ, ἵνα ὑμᾶς ὑψώσῃ 
ἐν καιρῷ – Ταπεινωθείτε, λοιπόν, κάτω από το κραταιό 
χέρι του Θεού, για να σας υψώσει τον κατάλληλο καιρό» 
(Α’ Πετρ.5:6). 
 

Η ιεροσύνη του Χριστού “κατά την τάξη Μελχισεδέκ” 
 

     Η μονοπώληση της “ειδικής”  ιεροσύνης, δεν αφαίρεσε 
μόνο τη Δόξα της Εκκλησίας· δεν εξαφάνισε μόνο το  δι-
καίωμα  της  χρησιμοποίησης  του  Θεού  και  της  Χάρης 
Του  από  κάθε  μέλος  της  κοινωνίας  των  πιστών  –  έκανε 
κάτι  χειρότερο.  Παραμέρισε  και  παραγκώνισε  την  εξου­
σία της χρησιμοποίησης των κλειδών από τον Ιησού Χρι­
στό.  Την  εξουσία  αυτή  την  οικειοποιήθηκαν  οι  “ειδικοί” 
ιερείς, παρερμηνεύοντας την πειθαρχική δικαιοδοσία, την 
οποία παραχώρησε στους Μαθητές Του ο Ιησούς Χριστός, 
όπως ακριβώς εξέθεσα στην προηγούμενη επιστολή μου. 
     Ένα  πολύ  διαφωτιστικό  σημείο,  το  οποίο  φανερώνει, 
ότι η Εξουσία των κλειδιών του “δεσμείν και λύειν”, όπως 
την  εννοούν οι  Ορθόδοξοι  και οι Ρωμαίοι, ο Χριστός δεν 
την  παρέδωσε  στους  ανθρώπους,  είναι  το  εξής  το  οποίο 
μας  διαφύλαξε  ο  Αποκαλυπτής  Ιωάννης:  «ἐγώ εἰμι ὁ 
πρῶτος καὶ ὁ ἔσχατος… καὶ ἔχω τὰς κλεῖς τοῦ θανάτου καὶ 
τοῦ ᾅδου… ὁ ἔχων τὴν κλεῖν τοῦ Δαυῒδ, ὁ ἀνοίγων καὶ 
οὐδεὶς κλείσει, καὶ κλείων καὶ οὐδεὶς ἀνοίξει – Εγώ είμαι ο 
Πρώτος και ο Έσχατος… και έχω τα κλειδιά του θανάτου 



283 

 

και του Άδη… που έχει το κλειδί του Δαβίδ, που ανοίγει 
και κανείς δεν θα κλείσει, και που κλείνει και κανείς δεν 
ανοίγει» (Αποκ.1:17­18,  3:7).  Αυτά  είναι  λόγια,  που  δεν  έ­
χουν  ανάγκη  ερμηνείας  και  ερμηνευτών,  ιστορικών  και 
γραφολόγων. Ομιλούν σαφώς και απερίφραστα, ότι η  Ε­
ξουσία του “δεσμείν και λύειν” είναι αναφαίρετο δικαίω­
μα του Λυτρωτή, ο Οποίος μπορεί να ανοίξει ή να κλείσει 
την θύρα της Βασιλείας Του, να συγχωρήσει ή όχι τον  α­
μαρτωλό,  χωρίς  καμία  απολύτως  μεσολάβηση  “ειδικών 
ιερέων” και μεσιτών. Και είναι ανάγκη η εξουσία αυτή να 
μην ανήκει σε άλλον, για να είναι ο Χριστός ο μοναδικός, 
ο  Οποίος  θα  μπορεί  να  μεσιτεύσει  για  εμάς  ως  Αιώνιος 
Ιερέας «κατὰ τὴν τάξιν Μελχισεδὲκ». Για να είναι λοιπόν 
Ιερέας  στον  αιώνα  «κατὰ τὴν τάξιν Μελχισεδὲκ» (Ψαλ. 
109:4,  Εβρ.6:20),  δηλαδή,  αιώνιος  χωρίς  διάδοχο  ιερέα,  ο 
Οποίος δεν έλαβε από άλλον την ιεροσύνη, ούτε την μετέ­
δωσε σε άλλον, έπρεπε την  εξουσία των κλειδιών να την 
έχει μόνο Εκείνος. 
     Για  να  νοήσουμε  όμως  τη  σημασία  της  ιεροσύνης  του 
Χριστού  «κατὰ τὴν τάξιν Μελχισεδὲκ», πρέπει να έχουμε 
υπόψη  μας  την  προσωπικότητα  του  Μελχισεδέκ.  Ποιος 
λοιπόν  ήταν  ο  άνθρωπος  αυτός;  Γραπτή  μαρτυρία,  δεν 
έχουμε.  Πρώτη  μνεία  περί  αυτού  γίνεται  στην  περικοπή 
Γένεση  14:18­20  («καὶ Μελχισεδὲκ βασιλεὺς Σαλὴμ 
ἐξήνεγκεν ἄρτους καὶ οἶνον· ἦν δὲ ἱερεὺς τοῦ Θεοῦ τοῦ 
ὑψίστου. καὶ εὐλόγησε τὸν ῞Αβραμ καὶ εἶπεν· εὐλογημένος 
῞Αβραμ τῷ Θεῷ τῷ ὑψίστῳ, ὃς ἔκτισε τὸν οὐρανὸν καὶ τὴν 
γῆν. καὶ εὐλογητὸς ὁ Θεὸς ὁ ὕψιστος, ὃς παρέδωκε τοὺς 
ἐχθρούς σου ὑποχειρίους σοι. καὶ ἔδωκεν αὐτῷ ῞Αβραμ 
δεκάτην ἀπὸ πάντων – Και ο Μελχισεδέκ, ο βασιλιάς της 
Σαλήμ, έφερε έξω άρτους και οίνο· ήταν μάλιστα ιερέας 
του Θεού του Υψίστου. Και ευλόγησε τον Άβραμ, και είπε: 
Ευλογημένος ο Άβραμ από τον Θεό, τον Ύψιστο, ο Οποίος 
έκτισε τον ουρανό και τη γη. Και ευλογητός ο Θεός, ο Ύ-
ψιστος, ο Οποίος παράδωσε τους εχθρούς σου υποχεί-



284 

 

ριούς σου. Και έδωσε σε αυτόν ο Άβραμ ένα δέκατο από 
όλα»),  όπου  ο  Αβραάμ  επιστρέφοντας  νικητής,  γνώρισε 
τον  Μελχισεδέκ  και  αναγνώρισε  αυτόν  ως  Βασιλιά  και 
Ιερέα  του  Θεού  του  Υψίστου,  στον  Οποίο  έδωσε  δέκατα 
από όλα όσα είχε. 
     Δεύτερη πληροφορία έχουμε από την περικοπή Εβραί­
ους  7:1­10  «Οὗτος γὰρ ὁ Μελχισεδέκ, βασιλεὺς Σαλήμ, 
ἱερεὺς τοῦ Θεοῦ τοῦ ὑψίστου, ὁ συναντήσας Ἀβραὰμ 
ὑποστρέφοντι ἀπὸ τῆς κοπῆς τῶν βασιλέων καὶ εὐλογήσας 
αὐτόν, ᾧ καὶ δεκάτην ἀπὸ πάντων ἐμέρισεν Ἀβραάμ, 
πρῶτον μὲν ἑρμηνευόμενος βασιλεὺς δικαιοσύνης, ἔπειτα 
δὲ καὶ βασιλεὺς Σαλήμ, ὅ ἐστι βασιλεὺς εἰρήνης, ἀπάτωρ, 
ἀμήτωρ, ἀγενεαλόγητος, μήτε ἀρχὴν ἡμερῶν μήτε ζωῆς 
τέλος ἔχων, ἀφωμοιωμένος δὲ τῷ υἱῷ τοῦ Θεοῦ, μένει 
ἱερεὺς εἰς τὸ διηνεκές. Θεωρεῖτε δὲ πηλίκος οὗτος, ᾧ καὶ 
δεκάτην Ἀβραὰμ ἔδωκεν ἐκ τῶν ἀκροθινίων ὁ πατριάρχης. 
καὶ οἱ μὲν ἐκ τῶν υἱῶν Λευῒ τὴν ἱερατείαν λαμβάνοντες 
ἐντολὴν ἔχουσιν ἀποδεκατοῦν τὸν λαὸν κατὰ τὸν νόμον, 
τοῦτ' ἔστι τοὺς ἀδελφοὺς αὐτῶν, καίπερ ἐξεληλυθότας ἐκ 
τῆς ὀσφύος Ἀβραάμ· ὁ δὲ μὴ γενεαλογούμενος ἐξ αὐτῶν 
δεδεκάτωκε τὸν Ἀβραάμ, καὶ τὸν ἔχοντα τὰς ἐπαγγελίας 
εὐλόγηκε. χωρὶς δὲ πάσης ἀντιλογίας τὸ ἔλαττον ὑπὸ τοῦ 
κρείττονος εὐλογεῖται. καὶ ὧδε μὲν δεκάτας ἀποθνή­
σκοντες ἄνθρωποι λαμβάνουσιν, ἐκεῖ δὲ μαρτυρούμενος 
ὅτι ζῇ. καὶ ὡς ἔπος εἰπεῖν, διὰ Ἀβραὰμ καὶ Λευῒ ὁ δεκάτας 
λαμβάνων δεδεκάτωται· ἔτι γὰρ ἐν τῇ ὀσφύϊ τοῦ πατρὸς ἦν 
ὅτε συνήντησεν αὐτῷ Μελχισεδέκ – Γιατί αυτός ο Μελχι-
σεδέκ ήταν βασιλεύς της Σαλήμ, ιερέας του Θεού του υψί-
στου, που συνάντησε τον Αβραάμ, όταν επέστρεφε από τη 
σφαγή των βασιλέων και ευλόγησε αυτόν. Σ’ αυτόν που 
και το δέκατο από όλα μοίρασε ο Αβραάμ, αφενός το όνο-
μά του πρώτα ερμηνεύεται “βασιλέας δικαιοσύνης”, αφε-
τέρου έπειτα και βασιλέας Σαλήμ, που σημαίνει “βασιλέας 
ειρήνης”. Χωρίς πατέρα, χωρίς μητέρα, χωρίς γενεαλογία, 
που δεν έχει μήτε αρχή ημερών μήτε τέλος ζωής, αλλά 



285 

 

αφομοιωμένος με τον Υιό του Θεού, μένει ιερέας συνεχώς. 
Στοχαστείτε, λοιπόν, πόσο μεγάλος είναι αυτός, στον ο-
ποίο ο Αβραάμ ο πατριάρχης έδωσε και το δέκατο από τα 
λάφυρα. Και αφενός όσοι από τους γιους του Λευί λαβαί-
νουν την ιερατεία έχουν εντολή να παίρνουν τα δέκατα 
από το λαό κατά το νόμο, δηλαδή από τους αδελφούς 
τους, αν και έχουν βγει από την οσφύ του Αβραάμ. Αφε-
τέρου εκείνος που δεν έχει γενεαλογία από αυτούς, έχει 
λάβει το δέκατο από τον Αβραάμ, και έχει ευλογήσει εκεί-
νον που είχε τις υποσχέσεις. Αλλά χωρίς καμιά αντιλογία 
το μικρότερο ευλογείται από το μεγαλύτερο. Και αφενός 
εδώ δέκατα λαβαίνουν άνθρωποι που πεθαίνουν, αφετέ-
ρου εκεί τα λαβαίνει εκείνος που μαρτυρείται ότι ζει. Και, 
για να πω έτσι, μέσω του Αβραάμ και ο Λευί που λαβαίνει 
δέκατα έχει δώσει δέκατα. Γιατί ήταν ακόμα μέσα στην 
οσφύ του πατέρα του, όταν τον συνάντησε ο Μελχισε-
δέκ».  
     Ο    συγγραφέας  της  επιστολής  αυτής  δια  Πνεύματος 
Αγίου,  μας  δίνει  μία  θαυμαστή,  αλλά  πολύ  δύσκολη  στο 
νόημά  της  πληροφορία  περί  του  Μελχισεδέκ  «Περὶ οὗ 
πολὺς ἡμῖν ὁ λόγος καὶ δυσερμήνευτος – Γι’ αυτό το θέμα 
έχουμε να λέμε πολλά λόγια και δυσερμήνευτα» (Εβρ.5:11). 
Επεξηγώντας  την  αιώνια  και  αδιάδοχη  ιεροσύνη  και  βα­
σιλεία  του  Χριστού,  την  εξομοιώνει  με  την  ιεροσύνη  και 
βασιλεία  του  Μελχισεδέκ,  για  την  οποία  λέει,  ότι  ήταν 
«ἀπάτωρ, ἀμήτωρ, ἀγενεαλόγητος – χωρίς πατέρα, χωρίς 
μητέρα, χωρίς γενεαλογία». Είναι  λοιπόν  πολύ  δύσκολη 
στο νόημά της αυτή η πληροφορία. Γιατί, πώς είναι δυνα­
τόν  να  νοήσουμε  ανθρώπινη  ύπαρξη,  ως  αγενεαλόγητη 
και αιώνια; 
     Κάποτε ρώτησα ιδιαιτέρως τον Καθηγητή της Θεολογι­
κής  Σχολής  των  Αθηνών  κ.  Π.  Τρεμπέλα,  πώς  πρέπει  να 
νοήσουμε αυτή την πληροφορία, και αφού σήκωσε με  α­
πορία τους ώμους του, μου είπε: «Έτσι λέει η Αγία Γραφή, 
ότι  ήταν  απάτωρ  και  αμήτωρ».  Η  έρευνά  μου  όμως  μου 
έδωσε  την  ευκαιρία  να  γνωρίσω  ότι  ο  Μελχισεδέκ,  ήταν 



286 

 

απάτωρ, αμήτωρ και αγενεαλόγητος, ως προς την ιεροσύ­
νη και τη βασιλεία. 
     Την ιεροσύνη και τη βασιλεία δεν την είχε κληρονομή­
σει από άλλον, παρά από τον Θεό. Επομένως ο Μελχισε­
δέκ ήταν χωρίς αρχή ημερών, αγενεαλόγητος στα αξιώμα­
τα, δεδομένου ότι η  ιεροσύνη και η βασιλεία, βασίζονται 
πάντα σε γενεαλογίες. Επίσης, ήταν χωρίς αρχής ημερών 
και τέλους ζωής, ως προς τα εν λόγω αξιώματα, δοθέντος 
ότι  καμία  πληροφορία  δεν  υπάρχει  περί  του  πότε  έλαβε 
την  ιεροσύνη, ούτε  γίνεται  λόγος  περί  του διαδόχου  του. 
Συνεπώς,  ως  προς  το  πρόσωπό  του,  ο  Μελχισεδέκ,  είναι 
υιός, ως προς το έργο του είναι Ιερέας και Βασιλέας. Υπό 
τη μορφή αυτή ήταν τύπος του Ιησού Χριστού, για το λό­
γο αυτό λέει η Γραφή ότι ήταν «ἀφωμοιωμένος τῷ υἱῷ τοῦ 
Θεοῦ – αφομοιωμένος με τον Υιό του Θεού». 
     Η Καινή Διαθήκη λοιπόν χρησιμοποιεί τον Μελχισεδέκ 
ως όρο και σε συνδυασμό με τον προφητικό Ψαλμό 109:4 
«κατὰ τὴν τάξιν Μελχισεδὲκ», φανερώνει  ότι  ο  ιδεώδης 
ιερέας, ο Οποίος με τη θυσία Του θα απολύτρωνε το αν­
θρώπινο  γένος  από  την  αμαρτία,  έπρεπε  να  ανήκει  στον 
όρο Μελχισεδέκ, του Οποίου η ιεροσύνη δεν θα προερχό­
ταν από άλλον, ούτε θα υπήρχε ανάγκη να αφήσει διάδο­
χό  Του·  και  είναι  Αυτός  Ιερέας  «κατὰ τὴν τάξιν Μελχι-
σεδὲκ»· δεν θα έχει αρχή ημερών, ούτε τέλος ζωής· θα εί­
ναι ιερέας αγενεαλόγητος και αιώνιος, για να μπορεί αιω­
νίως  να  ιερατεύει  και  να  μεσιτεύει,  εμφανίζοντας  υπέρ 
ημών την αξιομισθία της θυσίας Του ενώπιον του Πατέρα, 
διεκδικώντας  τα  δικαιώματα  των  μετανοούντων  και  τη 
Χάρη της δικαίωσης. 
     Εφόσον λοιπόν μόνο κατά το αξίωμα ήταν αγενεαλόγη­
τος ο Μελχισεδέκ, τότε ποιος ήταν; Γραπτή μαρτυρία δεν 
έχουμε.  Εν  προκειμένω  μας  είναι  χρήσιμη  η  παράδοση, 
εφόσον  μπορεί  να  βασιστεί  επί  της  Αγίας  Γραφής.  Η  ε­
βραϊκή παράδοση λοιπόν μας πληροφορεί, ότι ο Μελχισε­
δέκ ήταν ο Σημ, ο μεγαλύτερος και ευλογημένος γιος του 
Νώε. Η Αγία Γραφή όμως, δεν μας λέει τίποτε για τη γε­



287 

 

νεαλογία του, για να φανεί, ότι την ιεροσύνη και τη βασι­
λεία δεν την παρέλαβε από ανθρώπους και ότι τα αξιώμα­
τά του αυτά επειδή ήταν εξομοιωμένα με τα αξιώματα του 
Ιησού, ήταν ατελείωτα. 
     Διατηρώντας ο Μελχισεδέκ κατάλοιπο της μακροζωίας 
στην  οποία  ο  Θεός  αρχικά  είχε  προορίσει  τον  άνθρωπο, 
ήταν  ο  αρχαιότερος  άνθρωπος  πάνω  στη  γη,  ο  οποίος 
ζούσε μετά τον Κατακλυσμό. Κατά συνέπεια, κατόπιν πε­
ρίπου 500 χρόνια, ο Σημ­ Μελχισεδέκ, ήταν αρχηγός μιας 
μεγάλης  οικογένειας  και  φυλής,  η  οποία  εγκαταστάθηκε 
στην Σαλήμ (Ιερουσαλήμ). Έτσι ο Μελχισεδέκ, ως ιερέας 
του  Θεού,  είχε  ειδική  αποστολή  “να  ενσαρκώσει  και  να 
προεικονίσει  την  ιεροσύνη  που  θα  ασκούσε  για  τον  άν­
θρωπο ο Υιός του Θεού”. 
     Ο Θεός, ως στοργικός Πατέρας, σαν να μην μπορούσε 
να  περιμένει  την  ημέρα  που  θα  εμφανιζόταν  ο  Υιός  Του 
στη γη ως ιερέας, φανέρωσε προκαταβολικά το θαυμάσιο 
ιερατικό  Του  έργο  ενσαρκώνοντας  τα  κυριότερα  χαρα­
κτηριστικά του σε μία μικρογραφία. 
     Από  όλη  αυτή  την  ιστορία,  βλέπουμε  ότι,  εκείνο  που 
εκδηλώθηκε  στον  Μελχισεδέκ  με  αλληγορικό  τρόπο, 
πραγματοποιήθηκε στον Υιό του Θεού κατά γράμμα. Γιατί 
τα Υπουργήματα της ιεροσύνης και της βασιλείας, δεν τα 
παρέλαβε από άνθρωπο, αλλά τα είχε στην αιώνια ύπαρξή 
Του, και αυτά δεν τα μετέδωσε σε κανέναν. «Είναι ιερέας 
στον  αιώνα  κατά  την  τάξη  Μελχισεδέκ».  «Σαν  Θεός  δεν 
είχε μητέρα, και σαν άνθρωπος δεν είχε πατέρα». Ο ιερέ­
ας Αυτός δεν σταματά ούτε στιγμή να εξασκεί τα ιερατικά 
Του Υπουργήματα στην Παρουσία του Θεού για το έλεος, 
την ευσπλαχνία και τη Χάρη. Ως πιστός Αρχιερέας επί τον 
οίκο του Θεού, δεν εγκαταλείπει ποτέ το Αξίωμά Του και 
την  υπηρεσία  της  ιεροσύνης  Του  στα  “Άγια  των  Αγίων” 
του Θεού, στα οποία εμφανίστηκε υπέρ ημών, για «σῴζειν 
εἰς τὸ παντελὲς δύναται τοὺς προσερχομένους δι' αὐτοῦ τῷ 
Θεῷ – να σώζει ολοτελώς εκείνους που προσέρχονται μέ-
σω Αυτού στον Θεό» (Εβρ.7:25). 



288 

 

     Ενώπιον λοιπόν Αυτού του Ιερέα πρέπει να υποταχθεί 
ο άνθρωπος και μέσω Εκείνου να πλησιάσει τον Θεό και 
στο όνομα Αυτού να ζητήσει άφεση των αμαρτιών του για 
να λάβει τη Χάρη και το έλεος. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



289 

 

ΕΠΙΣΤΟΛΗ 30η 
 
     Παναγιότατε. 
 

     Είναι γεγονός αναμφισβήτητο, ότι, όταν παραχωρηθεί 
στον  άνθρωπο  θέση  ανώτερη  των  ικανοτήτων  του,  δεν 
μπορεί να ανταποκριθεί στις απαιτήσεις της θέσης αυτής 
και  η  πίεση  των  υψηλών  καθηκόντων  τού  καθηλώνει  το 
πνεύμα.  Ακριβώς  αυτό  παρατηρείται  στους  “ειδικούς  ιε­
ρείς”.  Η  υψηλή  Θεϊκή  θέση  που  τους δίνεται,  με  τα  υπε­
ράνθρωπα αξιώματα που τους χορηγούνται και η ανθρώ­
πινη  ανικανότητα  να  ανταποκριθεί  σε  αυτά,  τους  καθη­
λώνει το πνεύμα και μένουν μόνο με τον τίτλο των αξιω­
μάτων, αναπαυόμενοι στο προσκέφαλο της “ειδικής ιερο­
σύνης”. Νομίζουν, ότι εφόσον έχουν το επίκτητο  [επιπρό-

σθετο] αυτό αξίωμα, έχουν τα πάντα, γιατί τους δόθηκε η 
Εξουσία  του  “δεσμείν  και  λύειν”,  αλλά  από  ποιους;  Από 
άτομα  αντιποιούμενα  τα  προνόμια  του  Ιησού  Χριστού, 
του μόνου που έχει το δικαίωμα να χορηγεί συγχώρεση σε 
αυτούς που μετανοούν. Και, καθώς είναι φυσικό, δεν κα­
ταβάλλουν  καμία  προσπάθεια  ανάπτυξης  της  νοημοσύ­
νης.  Περιορίζονται  κατά  μηχανικό  και  μαγικό  τρόπο στα 
υποχρεωτικά  καθήκοντα  του Ναού, στον οποίο ανήκουν, 
χωρίς ποτέ να μάθουν ότι η ζωή του Χριστιανού, και μά­
λιστα του ποιμένα, δεν είναι καθήκον, αλλά είναι η φυσι­
κή  λειτουργία  του  οργανισμού.  Πού  οφείλεται  αυτό;  Ο­
φείλεται  στην  κατωτερότητα  και  στην  έλλειψη  της  ενερ­
γής  δύναμης  του  Πνεύματος  του  Θεού.  Και  αυτό  γιατί, 
στις κληρονομικές τους δυνάμεις που εδρεύουν μέσα στα 
γονίδια των κυττάρων του οργανισμού, δεν υπάρχει καμία 
πίεση διπλασιασμού της εσωτερικής ζωής, και γι’ αυτό δεν 
δίνεται καμία ανάπτυξη στο πνεύμα και στη νοημοσύνη. 
     Η  “ειδική  ιεροσύνη”,  λοιπόν,  δεν  τους  έκανε  “ιερείς” 
και  η  ανάγνωση  του  “τεμαχισμένου”  Ευαγγελίου  πάνω 
στην Αγία Τράπεζα, δεν τους έκανε Χριστιανούς. Και με τι 
μοιάζουν;  Απλούστατα:  Με  το  όνειρο  του  Ναβουχοδονό­



290 

 

σορα. Υπήρξε ένας από τους ισχυρότερους μονάρχες όλων 
των  εποχών  ο  Ναβουχοδονόσορας.  Βασίλευσε  σαράντα 
πέντε  έτη  και  έγινε  κύριος  πολλού  κόσμου.  Γι’  αυτό  και 
ονομάστηκε “βασιλέας βασιλέων”. 
     Αν  όμως  και  με  ανοχή  Θεού υπάρχουν  ανθρώπινες  Ε­
ξουσίες, εντούτοις καμία δεν είναι στο σχέδιο των βουλών 
Του, γιατί όλες βασίζονται σε εγωπαθή, αλαζονικά συστή­
ματα  τυραννίας.  Εξαιτίας  αυτού,  όλα  στηρίζονται  σε  σα­
θρές  βάσεις,  όπως  ακριβώς  έδειξε  ο  Θεός  μέσω  ονείρου 
στον Μέγα μονάρχη Ναβουχοδονόσορα. 
     Είδε στο όνειρο ο Ναβουχοδονόσορας μία υπέροχη ει­
κόνα  ανθρώπινου ομοιώματος  αποτελούμενη  από  χρυσό, 
άργυρο, σίδερο και πηλό. Τα πόδια του ομοιώματος ήταν 
πήλινα. Με τα στοιχεία όμως αυτά της εικόνας ο Θεός  έ­
δειξε  τη  σύσταση  των  ανθρωπίνων  αξιωμάτων  και  εξου­
σιών.  Αν  και  οι  εξουσίες  πλαισιώνονται  από  αλαζονικά 
στοιχεία,  εντούτοις μέσα σε αυτά υπάρχουν αναμεμιγμέ­
να και ηθικά, όπως ο χρυσός και ο άργυρος. Επειδή όμως 
η  σύσταση  της  εξουσίας  δεν  αποτελείται  εξολοκλήρου  
από  χρυσό,  αλλά  από  διάφορα  συστατικά  της  αμαρτίας, 
χαλκό και σίδερο και λάσπη, για το λόγο αυτό, η  εξουσία 
στηρίζεται  σε  σαθρές  βάσεις.  Εκ  του  γεγονότος  λοιπόν 
αυτού, όλες οι εξουσίες είναι υπό τη δοκιμασία του Θεού. 
Για να καταλάβει τούτο ο Ναβουχοδονόσορας, του έδειξε 
ο Θεός στον ύπνο του ότι αποσπάστηκε “λίθος χωρίς χέρι” 
και κατέστρεψε την υπέροχη εκείνη εικόνα. 
     Με  αυτό,  όμως,  ο  Θεός  γνωστοποιεί  σε  κάθε  εξουσία 
ότι βρίσκεται υπό την απειλή του “λίθου” του Χριστού, τον 
Οποίο «ἀπεδοκίμασαν οἱ οἰκοδομοῦντες – αποδοκίμασαν 
οι οικοδομούντες», οι  εξουσίες,  εξαιτίας  των  εγωπαθών 
ελατηρίων  τους  και  τις  οποίες  μέλλει  να  κατασυντρίψει 
«ὡσεὶ κονιορτὸς ἀπὸ ἅλωνος θερινῆς  – σαν σκόνη θερινού 
αλωνιού» (δες Δανιήλ 2:26­45). Αυτό θα είναι το τέλος κάθε 
ανθρώπινης εξουσίας, η οποία δεν έχει απόλυτη Αγιογρα­
φική βάση και θέση.  



291 

 

     Η  ιερατική  εξουσία  (εικόνα)  των  Εκκλησιών  Ορθοδό­
ξου και Ρωμαϊκής απέδειξαν πλήρως, ότι αποτελείται από 
πολλά  μείγματα,  χαλκού,  σιδήρου  και  λάσπης.  Υπάρχει 
όμως  και  “χρυσός”  σε  αυτά  τα  μείγματα.  Αλλά  δεν  είναι 
εξολοκλήρου “χρυσός”. Τώρα, αφήνω εσάς, αγαπητέ  μου 
αδελφέ,  να  συμπεράνετε  αν  στηρίζεται  ή  όχι  σε  πήλινα 
πόδια και αν είναι ή όχι υπό την απειλή του “λίθου” αυτή 
η “εξουσία”. 
 

Οι ιερείς δεν είναι διάδοχοι των Αποστόλων 
 

     Τα  εγωπαθή  αισθήματα,  η  άγνοια  και  τα  διάφορα 
μείγματα της εξουσίας, γέννησαν. Και το παιδί τους; Ο… 
διάδοχος. 
     Επειδή  οι  “ειδικοί  ιερείς”  αυθαίρετα  οικειοποιήθηκαν 
τίτλους  και  αξιώματα  και  επαναστατικό  δίκαιο,  έθεσαν 
τους εαυτούς τους σε ίση μοίρα με τους Μαθητές του Χρι­
στού,  είδαν  και  την  ανάγκη  της  κατοχύρωσής  τους.  Και 
δεν υπήρχε άλλος τρόπος παρά μόνο ο αταβισμός,6 η κλη­
ρονομικότητα  και  η  διαδοχή.  Για  αυτό  ήταν  αναγκαία  η 
μετονομασία  των  ανδρών  εκείνων  οι  οποίοι  χρημάτισαν 
άμεσοι  μαθητές  και  ακροατές  των  Αποστόλων, διακριθέ­
ντες ως συγγραφείς και διδάσκαλοι της Χριστιανικής πί­
στης, σε Αποστολικούς Πατέρες. Τέτοιοι είναι, ο Βαρνά-
βας, ο Κλήμης Ρώμης, ο Ερμάς, ο Ιγνάτιος Αντιο-
χείας, ο Πολύκαρπος Σμύρνης και ο Παπίας. 
     Η  επίθεση  και  η  κατά  καιρούς  αντίδραση  ορισμένων 
εμπνευσμένων ανθρώπων εναντίων των υπερβασιών των 
“ειδικών  ιερέων”,  ενέπνευσε  την  ανάγκη  στους  αυταρχι­
κούς ιερείς να ονομάσουν τους ως άνω άνδρες, “Αποστο­
λικούς  Πατέρες”  και  τους  εαυτούς  τους  διαδόχους  εκεί­
νων. Έτσι λοιπόν, διατυπώθηκε το θέμα της διαδοχής, της 
κληρονομικότητας  και…  του  αταβισμού.  Την  υπερβασία 
                                                           
6 “αταβισμός”, η απροσδόκητη εμφάνιση στους απογόνους ενός 
ή περισσοτέρων χαρακτηριστικών που είχαν εξαφανιστεί για 
γενεές. 



292 

 

τους  αυτή  τη  δογμάτισαν  κατόπιν  για  να  κατοχυρώσουν 
τη θέση τους και έτσι, έμειναν, επειδή το ήθελαν εκείνοι, 
διάδοχοι των Αποστόλων και των Αποστολικών Πατέρων. 
Καθυστέρησαν  πολύ  όμως  να  βαπτίσουν  τους  πρώτους 
εκείνους εργάτες του Ευαγγελίου, σε “Αποστολικούς Πα­
τέρες”,  και  μόνο  τον  17ο  μ.Χ.  αιώνα,  πραγματοποίησαν… 
το βάπτισμα. Ύστερα λοιπόν από 1700 έτη τούς γεννήθη­
κε αυτή έμπνευση. 
     Όσον  αφορά  όμως  την  κληρονομικότητα,  γνωρίζουμε 
ιστορικά  τα  εξής:  Η  κληρονομικότητα  του  επισκοπικού 
αξιώματος  είχε  αρχίσει    πολλά  έτη  προ  του  17ου  αιώνα, 
από  την  εποχή  που  εισήχθη  το  κοσμικό  στοιχείο  στους 
κόλπους της Εκκλησίας και εγκατέλειψαν τη θέση του  ε­
πισκόπου, ως θέση υπηρεσίας και θέσπισαν αυτή σε θέση 
αξιώματος “ειδικής ιεροσύνης”. Την κληρονομικότητα αυ­
τή  διατήρησε  η  ομόδοξη  προς  την  Ανατολική,  Εκκλησία 
της  Αρμενίας.  Το  «επισκοπικό  αξίωμα  ήταν  κληρονομι­
κό».  Αλλά  η  εν  Τρούλλω  Σύνοδος  του  691  μ.Χ.  διέκρινε 
την πλάνη και καταδίκασε την κληρονομικότητα αυτή με 
τον 33ο Κανόνα, «ως Ιουδαϊκό έθιμο, πως διακρίνει ιδιαί­
τερα ιερατικά γένη». 
     Αναφορικά  με  την  Αποστολική  διαδοχή,  αυτή  διατυ­
πώθηκε  πρώτα από  τον Ειρηναίο  (2ος  αιώνας),  αλλά  υπό 
τις εξής συνθήκες: Στην εποχή του Ειρηναίου η Εκκλησία 
είχε να αντιπαλέψει με δύο μεγάλους εχθρούς, τους Γνω­
στικούς και τον Μαρκίωνα, των οποίων η διδασκαλία είχε 
θεολογική σημασία, γιατί  ισχυρίζονταν, ότι η διδασκαλία 
αυτών είναι “κρυφή αποστολική παράδοση”. Προς κατα­
πολέμηση  λοιπόν  των  εχθρών  αυτών,  η  Εκκλησία  μετα­
χειρίστηκε τρία μέσα, τα οποία διατυπώθηκαν κυρίως από 
τον  Ειρηναίο.  «Πρώτο,  το  επισκοπικό  αξίωμα,  και  ιδιαι­
τέρως  την  αδιάκοπη  Αποστολική  διαδοχή  του.  Δεύτερο, 
την  υφιστάμενη  ομολογία  του  Βαπτίσματος,  και,  Τρίτο, 
τον “κανόνα της Καινής Διαθήκης”». 
     Την Αποστολική διαδοχή ο Ειρηναίος τη χρησιμοποίη­
σε ως επιχείρημα εναντίον των Γνωστικών. Μετά την πα­



293 

 

ρέλευση  ετών  όμως,  όπου  οι  πρεσβύτεροι­προεστοί  των 
Εκκλησιών  μετατράπηκαν  σε  τιτλούχους  και  αξιωματού­
χους  ιερείς,  αποτελούντες  έτσι  ένα  οξύμωρο σχήμα  προς 
τους  άμεσους  Μαθητές  του  Ιησού,  στο  επιχείρημα  αυτό 
απέδωσαν δογματική θέση για να προστατέψουν και τους 
εαυτούς  τους.  Μόνο  με  τον  τρόπο  αυτό  κατόρθωσαν  και 
συγκρατήθηκαν από την αποδοκιμασία και την οργή του 
κόσμου. Αλλά ο μεν Ειρηναίος δικαίως χρησιμοποίησε το 
εν λόγω επιχείρημα, γιατί αυτός ήταν ένας απλός πρεσβύ­
τερος­προεστός της εν Λουγδούνω Εκκλησίας. Δεν επεζή­
τησε,  αλλά  ούτε  και  σκέφτηκε  να  οικειοποιηθεί  τίτλους, 
θέσεις και αξιώματα, ξένα προς τη διδασκαλία του Ευαγ­
γελίου, όπως οι κατόπιν ιερείς και αρχιερείς, οι οποίοι με 
τις  πράξεις  τους  παρουσιάζονται  να  είναι  εντελώς  ξένοι 
και  παράξενοι  προς  τους  Αποστολικούς  Πατέρες.  Πλην 
όμως, αν και το επιχείρημα αυτό του Ειρηναίου, φαίνεται 
προφανώς λογικό,  εντούτοις γέννησε ένα μέγα και τερά­
στιο εχθρό, “το Θηρίο της Αποκάλυψης”. 
     Ο Ειρηναίος, προσπαθώντας να αντικρούσει τους Γνω­
στικούς και τον Μαρκίωνα, περιέπεσε σε ένα  αβυσσαλέο 
χάσμα. Με την προσπάθειά του να στηρίξει περισσότερο 
το  επιχείρημά  του,  της  διαδοχής,  διετύπωσε  ένα  “καινό 
δαιμόνιο”,  λέγοντας,  ότι  αυτός  που  έχει  την  αποστολική 
διαδοχή, επίσκοπος, έχει και “χάρισμα αλήθειας”. Αυτή η 
τραγελαφική και άστοχη διατύπωση έγινε η πρώτη αφορ­
μή του “αλάθητου”, το οποίο κατόπιν οικειοποιήθηκε και 
καταλλήλως  εκμεταλλεύτηκε  μόνο  ο  Πάπας.  Αρχικά  το 
“αλάθητο” αποδόθηκε “ως προσωπικό χάρισμα κάθε επι­
σκόπου”.  Αργότερα  όμως  διαπίστωσαν  ότι  πλανώνται, 
γιατί εξαιτίας αυτού, πολλές ανωμαλίες έγιναν στους κόλ­
πους των Εκκλησιών, και ως εκ τούτου, το “αλάθητο” του 
επισκόπου το μετατόπισαν στο απρόσωπο σύνολο αυτών, 
στις  Οικουμενικές  Συνόδους  (“Εκκλησιαστική  Ιστορία”,  Β. 
Στεφανίδη,  σελ.63­64).  Και  η  διατύπωση  όμως  αυτή  είναι 
ένα  μεγάλο  σφάλμα.  Το  γεγονός  ότι  κατ’  επανάληψη  οι 
Σύνοδοι  συγκρούστηκαν  μεταξύ  τους  και  μάλιστα  κατά 



294 

 

πλέον άγριο τρόπο και η μία αναίρεσε τις αποφάσεις της 
άλλης,  αποδεικνύει  πέρα  κάθε  αντιλογίας,  ότι  όχι  μόνο 
δεν  υπάρχει  “αλάθητο”,  αλλά  πολλές  φορές  δεν  υπάρχει 
ούτε θεία έμπνευση στις Οικουμενικές Συνόδους. Οι ατα­
σθαλίες  τους  ώθησαν  και  τον  Γρηγόριο  Θεολόγο  με  τις 
αποδοκιμάσει  με  τα  εξής:  «Έχοντας  λοιπόν  έτσι,  πρέπει 
το  αληθές  να  γραφεί,  ώστε  κάθε  συλλογική  των  επισκό­
πων να φύγει, γιατί το τέλος καμίας συνόδου δεν είδε κα­
λό, ούτε λύση κακών»  (Επιστολή 130). Ο δε πολύς Αυγου­
στίνος βεβαιώνει: «Γενικές σύνοδοι διορθώνονται πολλές 
φορές  από  μεταγενέστερες».  Σφάλμα  μεγάλο  λοιπόν  το 
“αλάθητο” και μεγαλύτερο “η διαδοχή”. 
     Η Αγία Γραφή σε κανένα απολύτως σημείο δεν παρου­
σιάζει την ανάγκη της διαδοχής. Έχει όμως άλλα σημεία, 
τα οποία φανερώνουν ότι το αξίωμα των Αποστόλων ήταν 
αναντικατάστατο.  Αυτό  ακριβώς  υποστηρίζει  και  ο  κ.  Π. 
Τρεμπέλας  στο  βιβλίο  του  “Οι  Λαϊκοί  στη  Εκκλησία”, 
σελ.42­43,  λέγοντας  τα  εξής:  «Ο  χορός  των  καθαυτών 
Αποστόλων… από δώδεκα πρόσωπα… αποτέλεσε δικό του 
τάγμα στην Εκκλησία από το Ίδιο τον Κύριο συγκροτημέ­
νο και με εξαιρετικά χαρίσματα και με δική του αποστολή 
και  έκτακτη  εξουσία  προικισμένο,  και  παρέμεινε  αναντι­
κατάστατο».  Στη  συνέχεια  διατυπώνει  το  αλάθητο  και 
αποδίδει  αυτό  μόνο  στους  Αποστόλους,  επικαλούμενος 
της  πληροφορία  του  Παύλου,  ότι  η  Εκκλησία  οικοδομή­
θηκε  «ἐπὶ τῷ θεμελίῳ τῶν ἀποστόλων καὶ προφητῶν, 
ὄντος ἀκρογωνιαίου αὐτοῦ Ἰησοῦ Χριστοῦ – στο θεμέλιο 
των αποστόλων και των προφητών, όντας ακρογωνιαίος 
λίθος ο Ίδιος ο Ιησούς Χριστός» (Εφεσ.2:20). 
     Αλλά εγώ δεν στηρίζομαι στη γνώμη του κ. Τρεμπέλα ή 
κάποιου άλλου, μη αξιόπιστου. Γιατί ενώ ο  κ. Τρεμπέλας 
υποστηρίζει,  καθώς  είδαμε,  ότι  το  “αλάθητο”  είχαν  μόνο 
οι Μαθητές του Χριστού,  εντούτοις, και για να μην απο­
μακρυνθεί  από  το  “δόγμα”,  στη  σελίδα  136,  του  ως  άνω 
βιβλίου του, υποστηρίζει επίσης, ότι το “αλάθητο” ανήκει 
στις Οικουμενικές Συνόδους. Δηλαδή, φάσκει και αντιφά­



295 

 

σκει.  Εν  πάση  περιπτώσει,  ρωτώ  τον  κ.  Τρεμπέλα:  Ποιο 
από  τα  δύο  πιστεύει;  Ή  το  ένα,  πιστεύει  με  το  ένα  ημι­
σφαίριο του εγκεφάλου, και το άλλο πιστεύει με το άλλο; 
     Εγκαταλείπω  λοιπόν  τον  κ.  Τρεμπέλα,  ως  αντιφάσκο­
ντα  προς  τον  ίδιο,  και  επανέρχομαι  στην  Αγία Γραφή.  Ο 
αψευδής Λόγος του Θεού μάς φανερώνει, ότι εκείνο που ο 
Θεός ήθελε να αποκαλύψει στον άνθρωπο, το αποκάλυψε 
μέσω των Μαθητών του Χριστού, οι οποίοι ανήγγειλαν σε 
εμάς όλη τη βουλή του Θεού. Όπως λέει και ο απ. Παύλος 
«οὐ γὰρ ὑπεστειλάμην τοῦ μὴ ἀναγγεῖλαι ὑμῖν πᾶσαν τὴν 
βουλὴν τοῦ Θεοῦ – γιατί δεν υπέκρυψα, ώστε να μην α-
ναγγείλω σ’ εσάς όλη τη βουλή του Θεού» (Πραξ.20:27). 
     Εφόσον  αναγγέλθηκε  «πᾶσαν βουλὴ τοῦ Θεοῦ», κάθε 
άλλη διδασκαλία είναι κίβδηλη, και κάτω από το ανάθεμα 
του απ. Παύλου· «ἀλλὰ καὶ ἐὰν ἡμεῖς ἢ ἄγγελος ἐξ οὐρανοῦ 
εὐαγγελίζηται ὑμῖν παρ' ὃ εὐηγγελισάμεθα ὑμῖν, ἀνάθεμα 
ἔστω. ὡς προειρήκαμεν, καὶ ἄρτι πάλιν λέγω· εἴ τις ὑμᾶς 
εὐαγγελίζεται παρ' ὃ παρελάβετε, ἀνάθεμα ἔστω – Αλλά 
και αν εμείς ή άγγελος από τον ουρανό κηρύττει σ’ εσάς 
άλλο ευαγγέλιο αντίθετο από αυτό που κηρύξαμε σ’ εσάς, 
ας είναι ανάθεμα. Όπως έχουμε προείπει και τώρα πάλι 
λέω: αν κάποιος κηρύττει σ’ εσάς άλλο ευαγγέλιο αντίθετο 
από αυτό που παραλάβατε, ας είναι ανάθεμα» (Γαλ.1:8­9). 
     Έτσι  διαπιστώνεται,  ότι  η  διατύπωση  του  Ειρηναίου 
για  την  Αποστολική  διαδοχή  είναι  κίβδηλη,  γιατί  η  Αγία 
Γραφή  αναγνωρίζει  και  για  σήμερα  μόνο  δώδεκα,  τους 
αναντικατάστατους  Μαθητές  του  Λυτρωτή,  «θεμελίους 
δώδεκα, καὶ ἐπ' αὐτῶν δώδεκα ὀνόματα τῶν δώδεκα 
ἀποστόλων τοῦ ἀρνίου – δώδεκα θεμέλιους λίθους και πά-
νω τους τα δώδεκα ονόματα των δώδεκα αποστόλων του 
Αρνίου» (Αποκ.21:14). 
     Επειδή οι δώδεκα αποτέλεσαν τη βάση της Καινής Δι­
αθήκης, θα αποτελούν κατ’ ανάγκη και το σκελετό, με  α­
κρογωνιαίο λίθο τον Χριστό, πάνω στον Οποίο θα οικοδο­
μηθεί η κοινωνία των πιστών, εκείνοι οι οποίοι κλήθηκαν 



296 

 

να  γίνου  σύμμορφοι  της  εικόνας  του  Λυτρωτή  («καὶ 
προώρισε συμμόρφους τῆς εἰκόνος τοῦ υἱοῦ αὐτοῦ – και 
τους προόρισε να είναι σύμμορφοι με την εικόνα του Υιού 
Του» Ρωμ.8:29),  αποτελούντες  την  άγια  Εκκλησία  του 
Θεού. Συνεπώς, δεν υπάρχει πραγματικό ή Γραφικό έρει­
σμα  περί  αδιάσπαστης  σειράς  αποστολικής  διαδοχής.  Ο 
ισχυρισμός της διαδοχής, όπως τον θέλει σήμερα η Ορθό­
δοξη  και  Ρωμαϊκή  Εκκλησία  είναι  παραποιημένος,  γιατί 
δεν  φέρει  τη  γνησιότητα  και  την  Αποστολική  σφραγίδα, 
δεδομένου  άλλωστε,  ότι  οι  σημερινοί  “ειδικοί  ιερείς”  δεν 
έχουν συγγένεια με τους Μαθητές του Ιησού και τους  Α­
ποστολικούς  Πατέρες.  Άλλοι  και  αλλότριοι  οι  “ειδικοί  ιε­
ρείς”, και εντελώς άλλοι οι Αποστολικοί πράοι  και ταπει­
νοί Πατέρες. 
     Σημείο της Αγίας Γραφής, το οποίο φανερώνει ότι δεν 
τέθηκε  ποτέ  θέμα  διαδοχής,  είναι  το  εξής,  ιδιαίτερα  ση­
μαντικό:  Όταν  ο  Ηρώδης  θανάτωσε  τον  απ.  Ιάκωβο,  οι 
άλλο  συμμαθητές  δεν  εξέλεξαν  διάδοχό  του.  Έπρεπε  να 
έμεναν δώδεκα, γιατί ο αριθμός αυτός απετέλεσε τη βάση 
της  Παλαιάς  Διαθήκης  και  το  σκελετό  της  Καινής.  Είναι 
γεγονός  αναμφισβήτητο  ότι  τα  χαρίσματα  των  Αποστό­
λων ήταν έκτακτα αξιώματα, και έμειναν αντικατάστατα. 
     Η  αποστολική  αυτή  ιδιότητα  αποτελούσε  λοιπόν  ένα 
μοναδικό αξίωμα με τα εξής δύο προνομιούχα γνωρίσμα­
τα.  Πρώτο,  ο  κάθε  Απόστολος  έπρεπε  να  είχε  κληθεί  με 
προσωπική και απευθείας πρόσκληση του Κυρίου  Ιησού: 
«Οὐκ ἐγὼ ὑμᾶς τοὺς δώδεκα ἐξελεξάμην; – Εγώ δεν εξέλε-
ξα εσάς τους δώδεκα;» (Ιν.6:70). Δεύτερο, γνώρισμα απα­
ραίτητο της προσωπικής αυτής κλήσης ήταν η εκ μέρους 
του Αποστόλου συνεχής παρακολούθηση της επίγειας δι­
ακονίας του Ιησού, από την αρχή του έργου Του μέχρι τέ­
λους.  «ὑμεῖς… ἀπ’ ἀρχῆς μετ’ ἐμοῦ ἐστε – εσείς… από την 
αρχή είστε μαζί Μου» (Ιν.15:27). 
     Εξαίρεση  μοναδική  παρουσιάζεται  η  εκλογή  του  απ. 
Παύλου, τον οποίο ο Κύριος συμπεριέλαβε την Αποστολι­



297 

 

κή ομάδα με άμεση από τον ουρανό επέμβαση, που πήγα­
ζε από την υπέρτατη Εξουσία Του. 
     «Οὐκ εἰμὶ ἀπόστολος; οὐχὶ Ἰησοῦν Χριστὸν τὸν Κύριον 
ἡμῶν ἑώρακα; – Δεν είμαι απόστολος; Δεν έχω δει τον 
Ιησού Χριστό τον Κύριό μας;» (Α’ Κορ.9:1). 
     Πολύ  φανερό  λοιπόν,  ότι  οι  απόστολοι  κατείχαν  προ­
νόμια  εντελώς  ειδικά,  δηλαδή,  “προσωποπαγή”,  έτσι  ώ­
στε,  η  εξουσία  τους  ήταν  αμεταβίβαστη  σε  άλλους,  είτε 
σύγχρονους, είτε μεταγενέστερους από αυτούς. Και αυτό 
το ατομικό χρίσμα που έλαβε προσωπικά ο καθένας Από­
στολος,  ήταν  το  χρίσμα  που  προσέδιδε  θεία  εξουσία  στο 
πρόσωπό τους και στο έργο τους, καθώς και οικουμενικό 
κύρος στη διδαχή τους. Καθόλου συνεπώς παράδοξο γιατί 
ο Κύριος Ιησούς δεν άφησε στην Εκκλησία Του καμία α­
πολύτως οδηγία για τη μετέπειτα διαδοχή τού τόσο μονα­
δικού αξιώματος των Αποστόλων. 
     Η  Αγία  Γραφή  θέτει  θέμα  αναγέννησης  για  την  ανα­
γνώριση γνησιότητας και συγγένειας των πιστών στο σώ­
μα του Χριστού, όχι θέμα διαδοχής. 
     Για  να  καταλάβουμε  ότι  η  αξίωση  της  διαδοχής  είναι 
παράλογη, σας λέω, αγαπητέ αδελφέ, τα εξής: Ο Ιούδας ο 
προδότης, ήταν ένας από το σώμα των πρώτων. Αναγνω­
ρίζεται όμως η διαδοχή του; Όχι! Ο Σαβέλλιος, ο Άρειος, ο 
Απολλινάριος,  ο  Νεστόριος  ο  Ευτυχής,  ο  Πελάγιος  και 
πολλοί άλλοι των αρχαίων και νεοτέρων χρόνων αιρετικοί 
και ανήθικοι, τους οποίους αφόρισε η Εκκλησία, ήταν από 
τη  διαδοχή. Τους  αναγνωρίζει  όμως η  Εκκλησία  ως  μέλη 
του σώματός της; Αναμφίβολα, όχι! 
     Εν πάση περιπτώσει, και εγώ προέρχομαι από τη δια­
δοχή σας. Δεν με αναγνωρίζει όμως η Ορθοδοξία ως ένα 
από τα μέλη της. Βλέπετε λοιπόν, ότι η διαδοχή είναι πα­
ράλογο και παραποιημένο επιχείρημα; 
     Για μεν τον Ειρηναίο είχε κάπως θέση ως επιχείρημα η 
διαδοχή. Γιατί οι αιρετικοί, με τους οποίους συγκρούστη­
κε, δεν είχαν συγγένεια με την Εκκλησία του Χριστού και 
μέσω της διαδοχής απέδειξε ο Ειρηναίος την αβάσιμη δι­



298 

 

δασκαλία τους, την οποία δεν γνώριζαν αυτοί που διαδέ­
χτηκαν τους Αποστόλους. Δεν συμβαίνει όμως το ίδιο και 
με τους σημερινούς “αιρετικούς­Διαμαρτυρόμενους”. Για­
τί  οι  Διαμαρτυρόμενοι  πιστεύουν  ανεπιφύλακτα  το  ίδιο 
Ευαγγέλιο με την Ορθόδοξη Εκκλησία, εκτός από την εκ­
κλησιαστική  παράδοση.  Και  επιπλέον,  για  να  είμαστε  α­
πόλυτα  ειλικρινείς,  πρέπει  να  ομολογήσουμε,  ότι  οι  Δια­
μαρτυρόμενοι  είναι  πλησιέστεροι  προς  την  αλήθεια  και 
περισσότερο σύμφωνοι με το Ευαγγέλιο και το πολίτευμα 
της πρώτης Εκκλησίας. 
 

Οι παιδαριώδεις πατριαρχικοί κατάλογοι 
 

     Για να δικαιολογήσουν οι ιστορικοί Ορθόδοξοι “ειδικοί 
ιερείς” τη διαδοχή, δημιούργησαν και Πατριαρχικούς Κα­
τάλογους,  που  μόνο  σε  συγγράμματα  εφήβων  και  από 
πέννα μειρακίων  [ηλικία δεκατεσσάρων ετών] θα δικαιολο­
γούνταν.  Χωρίς  φόβο  Θεού,  στερούμενοι  κάθε  ντροπή, 
και εκτός κάθε λογικής, στους Πατριαρχικούς αυτούς Κα­
τάλογους, κατέταξαν στην πρώτη καθώς ήταν φυσικό σει­
ρά και ορισμένους από τους Μαθητές και Αποστόλους του 
Κυρίου, ως Πατριάρχες. Έτσι  βλέπουμε ότι, στο μεν Πα­
τριαρχείο Κωνσταντινουπόλεως κατέταξαν ως πρώτο Πα­
τριάρχη τον Απόστολο Ανδρέα. Στο Πατριαρχείο Ιεροσο­
λύμων τον Απόστολο Ιάκωβο. Στο Πατριαρχείο Αντιοχεί­
ας τον Απόστολο Πέτρο και στο Πατριαρχείο Αλεξανδρεί­
ας τον Ευαγγελιστή Μάρκο. Ω, της αφέλειας αφέλεια! 
     Πιστεύετε,  Παναγιότατε,  ότι  είστε  διάδοχος  του  Απο­
στόλου Ανδρέα; Ουδέποτε όμως ο Ανδρέας έπαιξε το ρόλο 
του  Πατριάρχη,  αλλά  ούτε  και  επισκέφτηκε  ποτέ  την 
Κωνσταντινούπολη. Ή μήπως υπήρχε τότε θέση και αξίω­
μα πατριαρχικό; 
     Σε  όσους  γνωρίζουν  εξ  αντικειμένου  τα  πράγματα,  οι 
ως άνω Κατάλογοι προκαλούν τη θυμηδία [διάθεση για ει-

ρωνικό γελιο], την  ιλαρότητα και τη δυσφορία. Ταυτοχρό­
νως όμως, προκαλούν και τον πόνο για την παντελή δια­
στροφή  της  πνευματικής  δραστηριότητας  και  τοποθέτη­



299 

 

σης  των  ιερών  ως  άνω  προσώπων.  Εξετάζοντας  τη  βιο­
γραφία εκάστου προσώπου γνωρίζουμε τα εξής: 
     1ο) Ο Ανδρέας, ως απλός Απόστολος κήρυξε σε ορισμέ­
να,  αλλά  άγνωστα  μέρη  της  Ελλάδος  και  πιθανώς  στη 
Θράκη και Σκυθία, μετέβη δε για τον ίδιο σκοπό στην Πά­
τρα  της  Αχαΐας,  και  εκεί  πέθανε  με  μαρτυρικό  θάνατο. 
Πού  λοιπόν  υπάρχει  η  πληροφορία  ότι  υπήρξε  Πατριάρ­
χης ή ότι αυτός εγκατέστησε τέτοιον στην Κωνσταντινού­
πολη; Ω, της αφελείας έργο! 
     2ο) Ο Απόστολος Ιάκωβος, μετά την ανάληψη του Κυ­
ρίου παρέμεινε μεν στην Εκκλησία των Ιεροσολύμων, αλ­
λά προς Θεού, άπαγε της αναληθείας, όχι ως Πατριάρχης 
με  ειδωλολατρικές,  Ιουδαϊκές  και  Βυζαντινές  αμφιέσεις 
και  θέσεις  και  αξιώματα,  αλλά  ως  απλός  πρεσβύτερος­
επίσκοπος της Χριστιανικής κοινότητας. 
     3ο) Ο Απόστολος Πέτρος, κατ’ αρχήν έδρασε στα Ιερο­
σόλυμα με τους άλλους Αποστόλους. Κατά το 57 μ.Χ. βρί­
σκουμε  αυτόν  στην  Κόρινθο  να  κηρύττει  («ἀδελφὴν 
γυναῖκα περιάγειν, ὡς… καὶ Κηφᾶς; – να περιφέρουμε 
στα ταξίδια μας αδελφή γυναίκα όπως… και ο Κηφάς;» Α’ 
Κορ.5:13)·  ίσως  και  στη  Βαβυλώνα  της  Αιγύπτου  («Ἀσπά­
ζεται ὑμᾶς ἡ ἐν Βαβυλῶνι συνεκλεκτὴ – Σας χαιρετά η συ-
νεκλεκτή εκκλησία στη Βαβυλώνα» Α’ Πετρ.5:13). Ουδέπο­
τε παρέμεινε σε ορισμένο μέρος, αλλά προέβη σε μακρές 
περιοδείες  κηρύττοντας  τη  σωτήρια  Χάρη  του  Λυτρωτή, 
χωρίς τη μεσολάβηση ιερέων και μεσιτών. 
     Ο Ωριγένης αναφέρει ότι πέθανε με μαρτυρικό θάνατο, 
αλλά καμία μαρτυρία δεν υπάρχει για τον τόπο του θανά­
του του. Επομένως είναι έξω από κάθε ιστορική μαρτυρία 
και λογικού στοχασμού ο  ισχυρισμός της Ορθοδόξου Εκ­
κλησίας,  ότι  ο  Πέτρος  είναι  ο  πρώτος  Ορθόδοξος  Πα­
τριάρχης Αντιοχείας. Αλλά στο σημείο αυτό υπάρχουν κα­
ταγέλαστοι  ισχυρισμοί  των  Καθολικών  και  των  Ορθοδό­
ξων. Γιατί, οι μεν Παπικοί τον θέλουν ως πρώτο Πάπα της 
Ρώμης , οι δε Ορθόδοξοι τον θέλουν ως πρώτο Πατριάρχη 
Αντιοχείας.  Ω,  της  αφελείας  θαυμασμός!  Τι,  τέλος  πά­



300 

 

ντων,  ήταν  ο  Πέτρος;  Πάπας  της  Ρώμης  ή  Πατριάρχης 
Αντιοχείας;  Μα,  αγαπητέ  μου  αδελφέ  Αθηναγόρα,  δεν 
υπάρχει  λίγη  έστω  δόση  ντροπής  και  λογικής,  σεβασμού 
και αξιοπρέπειας; Δεν είδε ποτέ κανείς Ορθόδοξος ή Κα­
θολικός  ιστορικός  την  ανάγκη  της  τιμής  να  βάλει  χαλινό 
στην  αφηνιασμένη  πέννα  των  ιστορικών  “ειδικών  ιερέ­
ων;” Είναι  ζήτημα τιμής και αξιοπρέπειας για τις Εκκλη­
σίες, οι οποίες οφείλουν να είναι σοφές πάντοτε στη σκέ­
ψη  και  φρόνιμοι  στη  λογική.  Τον  Πέτρο,  τον  διεκδικούν 
μανιωδώς  δύο  πόλεις.  Σε  ποια,  τέλος  πάντων,  ανήκει  ο 
Πέτρος;  Στην  Παπική  Ρώμη  ή  στην  Πατριαρχική  Αντιό­
χεια; Αλλά ο Πέτρος δεν ανήκει ούτε στη Ρώμη ούτε στην 
Αντιόχεια. Ο Πέτρος ανήκει στον Χριστό, τον Οποίο υπη­
ρέτησε  ως  επίσημος  διερμηνέας  του  Λόγου  Του,  όχι  ως 
ιερέας  ή  Πατριάρχης  ή  Πάπας,  και  υπέρ  του  Οποίου  το 
αίμα  του  έχυσε.  Ο  Πέτρος  είναι  ξένος  προς  τη Ρώμη  και 
αλλότριος προς την Ανατολή. Ο Πέτρος δεν υπήρξε ούτε 
Πάπας  ούτε  Πατριάρχης.  Ο  Πέτρος  υπήρξε  απλός  πρε­
σβύτερος  (πνευματικά  ώριμος)  και  κήρυκας  της  χωρίς 
“ειδικούς  ιερείς”  Χάρης  του  Ευλογημένου  Σωτήρα  («…ὁ 
συμπρεσβύτερος καὶ μάρτυς τῶν τοῦ Χριστοῦ παθημάτων, 
ὁ καὶ τῆς μελλούσης ἀποκαλύπτεσθαι δόξης κοινωνός – 
…εγώ ο συμπρεσβύτερος και μάρτυρας των παθημάτων 
του Χριστού, και ο συμμέτοχος της δόξας που πρόκειται 
να αποκαλύπτεται» Α’ Πετρ.5:1). 
     4ο)  Ο  Ευαγγελιστής  Μάρκος  ήταν  πνευματικό  τέκνο 
του  Αποστόλου  Πέτρου και  φίλος  του  Παύλου. Συνεργά­
στηκε δε με τον Παύλο και τον Βαρνάβα. Από όσα αναφέ­
ρονται στην Καινή Διαθήκη δεν γνωρίζουμε τίποτε άλλο. 
Η  παράδοση  όμως  τον  θέλει  στην  Αλεξάνδρεια,  στην  ο­
ποία υπέστη μαρτυρικό θάνατο. Τρεις παραδόσεις υπάρ­
χουν για τον Μάρκο, οι οποίες δεν συμφωνούν σε αρκετά 
σημεία. Αλλά και αν ο Μάρκος έδρασε στην Αλεξάνδρεια, 
κανείς  απολύτως  δεν  μπορεί  να  βεβαιώσει  ότι  ήταν  Πά­
πας και Πατριάρχης, όπως είναι σήμερα ο… συνάδελφός 
του (;) τού Πατριαρχείου Αλεξανδρείας. 



301 

 

     Αυτό εν ολίγοις,  είναι  το  ιστορικό της βιογραφίας των 
εν λόγω Αποστόλων, τους οποίους θέλει η Ορθόδοξη Εκ­
κλησία ως πρώτους Πατριάρχες των τεσσάρων Πατριαρ­
χείων  της.  Επαναλαμβάνω  ότι,  μόνο  σε  συγγράμματα  ε­
φήβων  θα  δικαιολογείτο  αυτή  η  πληροφορία  και  μόνο 
πέννα  μειρακίων  θα  μπορούσε  να  γράψει  αυτές  τις  φαι­
δρότητες.  Οι  Απόστολοι  του  Ευλογημένου  Λυτρωτή  μας, 
εμπνεόμενοι  από  το  Θείο  Πνεύμα  και  οδηγούμενοι  από 
θείο  έρωτα,  έθεσαν  ένα  σκοπό  στη  ζωή  τους,  και  ένα  ι­
δεώδες στη σταδιοδρομία τους: 
     Να  κηρύξουν  και  να  διαδώσουν  το  σωτήριο  άγγελμα 
της  Χάρης  του  Θεού,  να  γνωστοποιήσουν  στους  ανθρώ­
πους  το  μέγα  γεγονός  της  σταύρωσης,  μέσω  της  οποίας 
παρέχεται σε αυτόν που πιστεύει και μετανοεί η θεία Χά­
ρη, ελευθερώνοντας αυτόν από κάθε ενοχή και κάθε κα­
ταδίκη.  Δεν  έθεσαν  ποτέ  ως  ιδανικό  της  ζωής  τους  την 
απόκτηση τίτλων και αξιωμάτων, θέσεων και ανθρώπινων 
χαρισμάτων,  τα  οποία  φέρουν  οι  σημερινοί  δήθεν  συνά­
δελφοί τους, οι Πατριάρχες. Και έτσι ο… συνάδελφος του 
Μάρκου, Πατριάρχης Αλεξανδρείας τιτλοφορείτε με τους 
εξής  ασεβείς  τίτλους:  “Μακαριότατος,  θειότατος,  Πάπας 
και Πατριάρχης της μεγάλης πόλεως Αλεξανδρείας, Λιβύ­
ης, Πενταπόλεως, Αιθιοπίας και πάσης γης Αιγύπτου. Πα­
τήρ  πατέρων,  ποιμήν  ποιμένων,  αρχιερεύς  αρχιερέων, 
τρίτος και δέκατος των Αποστόλων και κριτής της οικου­
μένης”. Φανταστείτε, αδελφέ μου, τον Ευαγγελιστή Μάρ­
κο, να έχει τέτοια αξίωση τίτλων. Θα είχατε καμία δυσκο­
λία  να  του  λέγατε  ότι ήταν  γελοίος  και  ανάξιος  της απο­
στολής  του;  Τι  πρέπει  λοιπόν  να  πούμε  για  τους  σημερι­
νούς  Πατριάρχες,  αν  υποθέσουμε  ότι  είναι  διάδοχοι  των 
Αποστόλων; Αφήνω εσάς να απαντήσετε… 
     Αλλά  ας  υποθέσουμε,  ότι  ο  Απόστολος  Πέτρος  ζούσε 
σήμερα, όπως ζει και ο Πατριάρχης Αλεξανδρείας. 
     Ρωτώ: ποιος θα ήταν ανώτερος, 1) σε ήθος, 2) σε αξιο­
πρέπεια, 3) σε ταπεινοφροσύνη, και 4) σε πνευματικό με­
γαλείο; Ασφαλώς ο Πέτρος! Παρά τη διεθνή αυτή ομολο­



302 

 

γία,  ακούστε  τον  τίτλο  του:  «Πέτρος, δοῦλος Ἰησοῦ 
Χριστοῦ» (Β’ Πετρ.1:1). Και επειδή γνωρίζω, ότι κανείς από 
τους  “ειδικούς  ιερείς”  θα  ψέξει  και  θα  καταδικάσει  τους 
όντως ασεβείς τίτλους του Πατριάρχη, απαντώ για λογα­
ριασμό  των  σφετεριστών  των  τίτλων:  «Άλαλα  τα  χείλη 
των ασεβών», βέβαιος ότι ο Κύριος θα επιθέσει στην απά­
ντησή μου τη σφραγίδα της επικύρωσης, δι’ Αγίου Πνεύ­
ματος. 
     Με κανέναν τρόπο δεν μπορεί κάποιος, να υποστηρίξει 
ότι οι Πατριάρχες της Ανατολής και οι Πάπες της Δύσης, 
έχουν  μεγάλη  συγγένεια  με  τους  Αποστόλους  του  ταπει­
νού  Ναζωραίου.  Οι  μεν  Απόστολοι  είχαν  ως  ιδεώδες  της 
ζωής τους να διερμηνεύσουν την δωρεάν κατά Χάρη Σω­
τηρία  στους  λαούς.  Οι  δε  Πατριάρχες  έχουν  ως  ιδεώδες 
τον τίτλο και το αξίωμα, τη θέση και τη δόξα. Διαφέρουν 
λοιπόν οι μεν από τους δε, όσο διαφέρει η ημέρα από τη 
νύχτα. 
     Ποιος ιστορικός μπορεί να βεβαιώσει ότι υπήρχαν Πα­
τριάρχες  κατά  τους  αποστολικούς  και  μεταποστολικούς 
χρόνους  με  “ειδική  ιεροσύνη;”  Κανείς!  Ιστορικά  γνωρί­
ζουμε  ότι,  «μακρά  περίπλοκος  και  πεισματώδη  πάλη  υ­
πήρξε μεταξύ της Ανατολικής και Δυτικής Εκκλησίας, κα­
θώς και μεταξύ ιδιαιτέρων και επαρχιακών αυτοκέφαλων 
Εκκλησιών»  για  την  απόκτηση  των  αξιωμάτων  τούτων 
των ανωτέρων «“ειδικών ιερέων”, αρχιεπισκόπων, μητρο­
πολιτών  και  Πατριαρχών.  Μάχες  ολόκληρες  λάβαιναν 
χώρα  και  με  αιμοσταγή  χέρια  απέκτησαν  το  αξίωμα  του 
Πατριάρχη» (“Χριστιανική Αρχαιολογία”, Δ. Λάτα, σελ.96). 
     Το γνωρίζετε αυτό, αγαπητέ μου αδελφέ, και δεν θα το 
θέσετε υπό αμφισβήτηση και αμφιβολία, ότι κατά τον 4ο 
και  5ο  μ.Χ.  αιώνα  όπου  είχε  πλέον  συστηματοποιηθεί  το 
σώμα των “ειδικών ιερέων”, ότι τότε «έλαβαν υπεροχή (οι 
επίσκοποι  Αλεξανδρείας,  Ρώμης,  Κωνσταντινουπόλεως, 
Αντιοχείας)  υπέρ  τους  επισκόπους  και  μητροπολίτες  μι­
κρότερων  πόλεων,  και  ήταν  στο  όνομα  “αρχιεπίσκοποι”, 
για να στυλωθεί με αυτό η υπεροχή τους. Είναι όμως γνω­



303 

 

στό,  ότι  ο  τίτλος  δόθηκε  πρώτα  στον  επίσκοπο  Αλεξαν­
δρείας  και  ότι  έγινε  δεκτός  ως  επίσημος  τίτλος  το  έτος 
431·  αλλά υπερίσχυσε  μόνο  μέχρι  την  εισαγωγή  του  Ιου­
δαϊκού  τίτλου  “πατριάρχης”,  σε  όποιον  υποχώρησε  το  ό­
νομα  “αρχιεπίσκοπος”»  (“Χριστιανική  Αρχαιολογία”,  Δ.  Λά­
τα,  σελ.96­97).  Ιδού  λοιπόν  και  ιστορική  μαρτυρία  ότι  ο 
τίτλος  “πατριάρχης”  είναι  Ιουδαϊκής  προέλευσης  και  όχι 
Χριστιανικής.  Ποιος,  επομένως  μπορεί  να  με  αδικήσει, 
όταν λέω ότι οι Πατριάρχες δεν έχουν μεγάλη συγγένεια 
με τους Μαθητές του Ιησού Χριστού; Και το σοβαρότερο 
είναι ότι δεν αποκτήθηκε το αξίωμα αυτό ελέω Θεού, αλλά 
ελέω  σπάθης.  Για  να  συγκρατήσουν  μάλιστα  το  αξίωμα 
αυτό  του  Πατριάρχη  στους  συγγενείς  τους,  οι  Πατριάρ­
χες,  υπήρξε  καιρός,  κατά  τον  οποίο  το  δογμάτισαν  ως 
“κληρονομικό”  (“Εκκλησιαστική  Ιστορία”  Β.  Στεφανίδη, 
σελ.248). “Ενός ατόπου δοθέντος μύρια έπονται”. 
     Επί του θέματος αυτού, ιδού τι γράφει και ο Αδαμάντι­
ος  Κοραής:  «Στη  Χριστιανική  Εκκλησία,  το  όνομα  του 
Πατριάρχη  ακούστηκε  πρώτα  περί  τα  μέσα  της  5ης  από 
Χριστού  εκατονταετηρίδας.  Το  δε  Αρχιερέας  βρίσκεται 
και στη Νέα [Καινή] Διαθήκη, όχι όμως όπως το εννοού­
σαν  οι  Ιουδαίοι,  ούτε  ως  επώνυμο  των  Χριστιανών  επι­
σκόπων. Μόνο ο Χριστός ονομάζεται σε αυτήν Αρχιερέας· 
και μόνο Αυτόν γνώρισαν οι Απόστολοι Αρχιερέα και Αρ­
χιποιμένα  («καὶ φανερωθέντος τοῦ ἀρχιποίμενος – Και 
όταν φανερωθεί ο Αρχιποιμένας» Α’  Πετρ.5:4), και Αυτόν 
όχι  κατά  την  τάξη Ααρών,  αλλά  κατά  την  τάξη Μελχισε­
δέκ,  του  οποίου  τα  ονόματα  σημαίνουν  Δικαιοσύνη  και 
Ειρήνη.  “Ἰησοῦς, κατὰ τὴν τάξιν Μελχισεδὲκ ἀρχιερεὺς 
γενόμενος εἰς τὸν αἰῶνα… Οὗτος γὰρ ὁ Μελχισεδέκ, βασι-
λεὺς Σαλήμ, ἱερεὺς τοῦ Θεοῦ τοῦ ὑψίστου… πρῶτον μὲν 
ἑρμηνευόμενος βασιλεὺς δικαιοσύνης, ἔπειτα δὲ καὶ 
βασιλεὺς Σαλήμ, ὅ ἐστι βασιλεὺς εἰρήνης – ο Ιησούς, αφού 
έγινε Αρχιερέας στον αιώνα κατά την τάξη Μελχισεδέκ… 
Γιατί αυτός ο Μελχισεδέκ ήταν βασιλεύς της Σαλήμ, ιερέ-
ας του Θεού του υψίστου… πρώτα ερμηνεύεται “βασιλέας 



304 

 

δικαιοσύνης”, αφετέρου έπειτα και βασιλέας Σαλήμ, που 
σημαίνει “βασιλέας ειρήνης”” (Εβρ.6:20,  7:1­2).  Σε  εμάς 
σήμερα ο Αρχιερέας αν νοείται κατά την τάξη Ααρών,  Ι­
ουδαΐζει. Και έτσι φαίνεται ότι νοεί ο κλήρος της Δυτικής 
Εκκλησίας, επειδή δεκατεύει ακόμη τους Χριστιανούς (ό­
που  συγχωρείται),  όπως  δεκάτευαν  οι  Λευίτες  τους  Ιου­
δαίους. Αν νοηθεί κατά την τάξη Μελχισεδέκ, σφετερίζε­
ται  το  μόνο  δοθέν  όνομα  στον  Χριστό»  (“Άπαντα  Κοραή”, 
τόμος Α2, σελ.753, Γ.Βαλέτα). 
     Άλλος ιστορικός αναφέρει τα εξής: 
     «Πολλοί  επίσκοποι  ανέλαβαν  κατά  την  εποχή  αυτή 
προνόμια πριγκίπων,  ιδιαίτερα οι έχοντας υπό την καθο­
δηγία  τους  τα  μάλλον  πολυπληθή  και  πλούσια  εκκλησιά­
σματα. Αυτοί θάμβωναν τους οφθαλμούς και τις διάνοιες 
του πλήθους με κάποιον θρόνο, υπηρετώντας και με άλλα 
εμβλήματα  θρησκευτικού  μεγαλείου,  και  πιθανόν  με  λα­
μπρά γεύματα» (Mosheim, τόμος 1, σελ.180 – “Ο Αντίχριστος 
ήλθε”, Κ. Ξηρόκωστα, σελ.22). 
 

Οι ειλικρινείς κάμπτονται 
 

     Παμφίλτατε  αδελφέ  μου!  τα  πράγματα  ομιλούν  μόνα 
τους. Δεν υπάρχει λόγος να προβώ σε σχόλια επί των προ­
κειμένων.  Μόνο  θα  σας  αντιγράψω  μία  επιστολή    από 
6/9/1618  του  πάλαι  ποτέ  συναδέλφου  σας  Οικουμενικού 
Πατριάρχη Κυρίλλου Λουκάρεως, απευθυνόμενη προς τον 
Μάρκο  Αντώνιο  De  Doninis,  Ρωμαιοκαθολικό  αρχιεπί­
σκοπο,  ο  οποίος  είχε  ασπαστεί  τη  Διαμαρτυρόμενη  Εκ­
κλησία. Στην επιστολή του λοιπόν αυτή, ο Λούκαρις γρα­
φεί τα εξής, ιδιαίτερα σημαντικά: 
     «Υπήρξε  καιρός,  που  ήμαστε  μαγεμένοι.  Ήταν  πριν 
καταλάβουμε τον καθαρότατο Λόγο του Θεού και, αν και 
δεν  επικοινωνούσαμε  με  τον  Ρωμαίο  Ποντίφικα…  απε­
χθανόμαστε  τη  διδασκαλία  των  Μεταρρυθμισμένων  Εκ­
κλησιών σαν αντίθετη προς την Πίστη, μη ξέροντας στην 
πραγματικότητα, τι απεχθανόμασταν. Αλλά, όταν ο ελεή­
μων Θεός ευαρεστήθηκε να μας φωτίσει και να μας κάνει 



305 

 

να καταλάβουμε την πλάνη μας, αρχίσαμε να σκεφτόμα­
στε, ποιο ήταν το καθήκον μας. Και όπως σε ένα διχασμό 
ο ρόλος του καλού πολίτη είναι να υπερασπίσει τη δικαιό­
τερη υπόθεση, σκέφτομαι, ότι κατά μείζονα λόγο καθήκον 
ενός καλού Χριστιανού είναι να μην υποκρίνεται σε ζητή­
ματα, που αναφέρονται στη σωτηρία, αλλά ανεπιφύλακτα 
να αγκαλιάζει την πλευρά, που είναι περισσότερο σύμφω­
νη με το Λόγο του Θεού. Τι έκανα τότε; Έχοντας επιτύχει 
με την καλοσύνη φίλων την απόκτηση μερικών συγγραμ­
μάτων Ευαγγελικών θεολόγων –βιβλία, που όχι μόνο δεν 
τα είχε δει η Ανατολή, αλλά που χάρη στην επιρροή των 
επικρίσεων της Ρώμης δεν είχε καν ακούσει γι’ αυτά– επι­
καλέστηκα με σοβαρότητα τη βοήθεια του Αγίου Πνεύμα­
τος και επί τρία χρόνια συνέκρινα τις διδασκαλίες της Ελ­
ληνικής  και  της  Ρωμαϊκής  Εκκλησίας  με  τη  διδασκαλία 
της Μεταρρύθμισης… Άφησα τους Πατέρες, και πήρα για 
μοναδικό  οδηγό  μου  τη  Γραφή  και  την  αναλογία  της  πί­
στης… Στο τέλος, με τη χάρη του Θεού, επειδή διαπίστω­
σα, ότι η υπόθεση της Μεταρρύθμισης ήταν πιο δίκαιη και 
η πιο σύμφωνη με τη διδασκαλία του Χριστού, την αγκά­
λιασα. Δεν αντέχω πια να ακούω ανθρώπους να λένε, ότι 
τα  σχόλια  της  ανθρώπινης  παράδοσης  έχουν  την  ίδια  με 
την Αγία Γραφή βαρύτητα» (“Κύριλλος Λούκαρις”, Γ. Χατζη­
αντωνίου, σελ.43­44). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



306 

 

ΕΠΙΣΤΟΛΗ 31η 
 
     Παναγιότατε. 
 

     Σε συνέχεια της προηγούμενης επιστολής μου, αναφο­
ρικά με τους Πατριαρχικούς Καταλόγους, έχω να προσθέ­
σω ακόμα τα εξής: Οι Ορθόδοξοι “ειδικοί  ιερείς” και Κα­
θηγητές  ιστορικοί,  είχαν  την  ειλικρίνεια  αναφερόμενοι 
στους  Καταλόγους  της  Ρωμαϊκής  Εκκλησίας,  να  τοποθε­
τήσουν τους προεστούς κατά την ιστορική τάξη, ονομάζο­
ντας και διαχωρίζοντας αυτούς, σε επισκόπους και Πάπες. 
Οι μεν επίσκοποι, ως γνωστόν, ήταν οι πρώτοι πρεσβύτε­
ροι­προϊστάμενοι  των  Εκκλησιών,  οι  δε  Πάπες  ήταν  και 
είναι οι αυτοκράτορες, οι τύραννοι της ιεράς εξέτασης και 
οι δικτάτορες της Χριστιανικής κοινότητας. Έτσι, στη μεν 
Ρωμαϊκή  Εκκλησία  διαχωρίζονται  κατά  τρόπο  σαφή  οι 
πρεσβύτεροι­επίσκοποι  των  πρώτων  αιώνων  από  τους 
σφετεριστές των Εξουσιών των μετέπειτα χρόνων. 
     Όσον  αφορά  όμως  τους  Πατριαρχικούς  Καταλόγους, 
δεν είχαν την ειλικρίνεια να τοποθετήσουν κατά τον  ίδιο 
τρόπο την ιστορική αλήθεια, διαχωρίζοντας τους πρώτους 
Χριστιανούς πρεσβύτερους­επίσκοπους των πρώτων αιώ­
νων,  από  τους  Πατριάρχες­Δεσποτάδες  των  μετέπειτα 
εποχών.  Έτσι,  κακοποιώντας  οι  εν  λόγω  “ιστορικοί”  την 
ιστορική  αλήθεια,  τοποθετούν  κατά  τον  πλέον  ψευδή 
τρόπο,  από  την  αρχή  της  ίδρυσης  της  Χριστιανικής  Εκ­
κλησίας, τους Πατριάρχες ως Κεφαλή και Αρχή των Χρι­
στιανικών κοινοτήτων. Είναι λοιπόν πλήρης η κακοποίηση 
της ιστορικής αλήθειας. 
 

Το ένδυμα των κληρικών 
 

     Όταν υπάρχει πρόθεση κακοποίησης ενός έστω τμήμα­
τος των αληθινών πραγμάτων, δεν είναι δυνατόν να μεί­
νουν ανεπηρέαστα και αμόλυντα τα άλλα τμήματα. Όταν 
το  μικρόβιο  της  μόλυνσης  εισχωρήσει  σε  ένα  σημείο  του 



307 

 

σώματος, η μόλυνση κατόπιν σε όλο το σώμα είναι φυσική 
συνέπεια, αν δεν ληφθούν κατάλληλα μέτρα. 
    Κατά τον τρόπο αυτό συνέβηκε η μόλυνση και στο σώ­
μα της Εκκλησίας. Το μικρόβιο της μόλυνσης μεταδόθηκε 
από τη στιγμή που η  ιερατική Εξουσία της “ειδικής  ιερο­
σύνης”, άρχισε να λαβαίνει σάρκα και οστά στην κοινότη­
τα  των  πιστών.  Έτσι  θεσπίστηκε  η  “ειδική  ιεροσύνη”,  α­
φαιρέθηκε  το  δικαίωμα  από  τους  πιστούς  να  επικοινω­
νούν με τον Πατέρα τους, τον Θεό, και σταμάτησε η συνέ­
χιση της ζωής του Λυτρωτή να εκδηλώνεται από το σώμα 
των  πιστών.  Το  κακό,  τόνισα  επανειλημμένως,  είναι  Μέ­
γιστο. Αλλά η μόλυνση έχει συνέχεια. 
     Εφόσον δεν ελήφθησαν κατάλληλα μέτρα περιορισμού, 
το  μικρόβιο  μετέδωσε  τη  μόλυνση  παντού  και  το  σώμα 
παρουσιάζει  τα  αποτελέσματα  της  μόλυνσης  σε  όλες  τις 
εκδηλώσεις  της  ζωής  του.  Και  ιδού,  άλλη  εκδήλωση  μό­
λυνσης.  Το  αξίωμα  της  “ειδικής  ιεροσύνης”,  απαιτεί  και 
ανάλογη  αμφίεση,  τόσο  για  την  καθημερινή  χρήση,  όσο 
και για την ώρα των μυστηρίων και τελετών λατρείας. Το 
απολυταρχικό  αυτό  αξίωμα  ενέπνευσε  στους  Μονάρχες 
“ειδικούς  ιερείς”,  την ανάγκη της  “ρασοκαλυμαυχοκοτσι­
δοφορίας”, και του Οθωμανικού και Αραβο­περσικού και 
Αιγυπτιακού ενδύματος, το οποίο φέρουν μέχρι σήμερα. 
     Η  αρχή  έγινε  από  το  εξής  περιστατικό:  Όταν  τον  4ο 
μ.Χ.  αιώνα, η  Εκκλησία αντιμετώπιζε  την  αντίχριστη  και 
ιδιαίτερα  επικίνδυνη  δύναμη  των  Μοναχών­Καλογήρων, 
για την καταστολή του κακού, φρόντισε να συμβιβάσει τα 
πράγματα  με  την  αμοιβαία  υποχώρηση  και  των  δύο.  Οι 
“ειδικοί  ιερείς”  παραβαίνοντας  την  ρητή  εντολή  του  Λό­
γου του Θεού «Μὴ γίνεσθε ἑτεροζυγοῦντες ἀπίστοις – Μην 
ετεροζυγείτε με άπιστους» (Β’  Κορ.6:14)  συμμάχησαν  με 
την  αντίχριστη  τάξη  των  Καλογήρων.  Έγινε  τέλειος  συ­
γκερασμός  των  πραγμάτων.  Οι  “ειδικοί  ιερείς”  με  την  Ε­
ξουσία που με αντι­Βιβλικό τρόπο κατέλαβαν, άφησαν τα 
μέτρα του Λόγου του Θεού και χρησιμοποίησαν τα ημίμε­
τρα  της  “διεφθαρμένης  καρδιάς”.  Το  αποτέλεσμα:  Συμ­



308 

 

φώνησαν  τα  δύο  αντιμαχόμενα  στρατόπεδα.  Και  ιδού  η 
συμφωνία:  «Το  μοναστήρια  απόκτησαν  κληρικούς  ή  οι 
Μοναχοί  έλαβαν  ιερατικούς  βαθμούς.  Αφετέρου,  ο  βίος 
των  κληρικών  των  Χριστιανικών  κοινοτήτων  προσέλαβε 
μοναχικό χαρακτήρα». Ενώ «οι Μοναχοί καμία σχέση δεν 
είχαν  με  τον  κλήρο»,  άλλοτε.  «Αυτοί  φρονούσαν,  ότι  ο 
γάμος και η κρεοφαγία καθιστά αδύνατη τη σωτηρία.  Α­
πέκρουαν  τον  έγγαμο  κλήρο  και  τα  τελούμενα  μυστήρια 
από αυτόν. Περιφρονούσαν την Εκκλησία ως έχουσα τέ­
τοιον κλήρο. Συνέρχονταν σε ιδιαίτερες θρησκευτικές συ­
ναθροίσεις,  στις  οποίες  τελούσαν  τα  μυστήρια.  Κατέκρι­
ναν  τις  προς  τιμή  των  μαρτύρων  εκκλησιαστικές  συνα­
θροίσεις».  Εναντίον  αυτών  των  αντίχριστων  «συνεκλήθη 
η εν Γάγγρα σύνοδος,  το 343, η οποία αφόρισε και ανα­
θεμάτισε  αυτούς».  Στη  συνέχεια  συνήλθαν  πολλές  σύνο­
δοι πριν από το 390 μ.Χ. και το 431 συνήλθε η Γ’ Οικουμε­
νική  Σύνοδος,  η  οποία  «αφόρισε  και  αναθεμάτισε  αυ­
τούς». Με άλλα λόγια, αυτές είναι οι σατανικές δοξασίες 
τους,  ενάντια  των  οποίων  κατ’  επανάληψη  στράφηκε  η 
Εκκλησία.  Δεν  δυσκολεύομαι  να  γράψω,  ότι  η  τάξη  των 
Καλογήρων  είναι  αφορισμένη  και  αναθεματισμένη  από 
Οικουμενική Σύνοδο. Όμως, η εξω­Βιβλική εξέλιξη έφτα­
σε σε τούτο το σημείο, που οι αρχηγοί της Εκκλησίας, Δε­
σπότες,  να  προέρχονται  από  αυτή  την  αφορισμένη  και 
αναθεματισμένη τάξη. Γιατί κανείς δεν γίνεται Μητροπο­
λίτης εάν δεν περάσει πρώτα από τις τάξεις των μοναχών. 
Μοναχοί και Καλόγηροι είναι όλοι οι Μητροπολίτες. Πρέ­
πει απαραιτήτως να είναι μέλη μοναστηριακής αδελφότη­
τας. Έχω λάθος, Παναγιότατε; σας παρακαλώ να με δια­
ψεύσετε, αν μπορείτε. 
     Όταν δε, με “τη διενέργεια του διαβόλου” συμμάχησαν 
τα δύο ως άνω αντιλεγόμενα στρατόπεδα, η Εκκλησία των 
“ειδικών  ιερέων”,  άρχισε  να  εξομοιώνεται  με  εκείνα  τα 
οποία προηγουμένως πολέμησε. Από αυτό το περιστατικό 
μεταδόθηκε  και  το  σατανικό  μικρόβιο  της  αγαμίας  των 
κληρικών. Για αυτήν, θα αναφερθούμε στην οικεία θέση. 



309 

 

     Συμφώνησαν επίσης “οι σύμμαχοι” να φέρουν την ίδια 
καθημερινή ενδυμασία. «Η προσέγγιση των μοναχών και 
των  κληρικών,  επέφερε  αλληλεπίδραση  των  ενδυμασιών 
και των δύο, έτσι ώστε σήμερα να έχουν την ίδια ενδυμα­
σία. Οι μοναχοί ήθελαν να επιβάλλουν το μοναχικό βίο σε 
όλους τους Χριστιανούς. Επέβαλαν σε όλους το μοναχικό 
ένδυμα  και  μάλιστα  όμοιο  στους  άνδρες  και  στις  γυναί­
κες»  (“Εκκλησιαστική  Ιστορία”,  Β.  Στεφανίδη,  σελ.139­149). 
Έτσι,  οι  παρανόμως  κρατούντες  την  “ειδική  ιεροσύνη”, 
άρχισαν να πέφτουν από τις σάπιες πληγές της μόλυνσης, 
την οποία όμως ο σατανάς κάλυψε με το μαύρο ράσο των 
μοναχών.  Οι  “ειδικοί  ιερείς”  λοιπόν  ντύθηκαν  το  ένδυμα 
εκείνο,  που  προηγουμένως  καταπολέμησαν  ως  αντίχρι­
στο. Ενώ ιστορικά, επίσης γνωρίζουμε, «ότι το ένδυμα του 
κλήρου στους πρώτους αιώνες, καθόλου δεν διέφερε από 
το ένδυμα των λαϊκών». 
     Πάρα  πολλοί  είναι  οι  συγγραφείς,  οι οποίοι  αναφέρο­
νται στο ένδυμα του κλήρου, ότι αρχή αυτού έγινε τον 4ο 
μ.Χ.  αιώνα.  Τότε  άρχισε  η  ραγδαία  εξέλιξη  και  αλλαγή 
των  πάντων.  Η  “ειδική  ιεροσύνη”  δεν  έλαβε  υπόψη  της, 
αλλά ούτε σεβάστηκε το Λόγο του Θεού ή την Ιερά Απο­
στολική Παράδοση της Εκκλησίας, αλλά με τον πυρσό του 
Ηροστράτη7  ανά  χείρας,  μετέδωσε  τη  φωτιά  παντού.  Η 
Εκκλησία δεν οικοδομούνταν πνευματικά, αλλά ντυνόταν 
κοσμικά.  Τα  προνόμια  τα  οποία  έλαβαν  οι  κληρικοί  από 
τον Μέγα Κωνσταντίνο και μετά, τους ώθησαν να επιδει­
κνύονται  τόσο,  ώστε  τις  ταπεινές  συναθροίσεις  των  Χρι­
στιανών,  τις  μετέβαλαν  σε  πομπώδεις  και  επιδεικτικές, 
γιατί μόνο έτσι θα μπορούσαν να επιδειχτούν και να φα­
νούν  ως  αρχηγοί,  στην  πραγματικότητα  όμως,  αντίχρι­
στοι. Αλλά εντωμεταξύ, δεν κυβερνά το Πνεύμα του Θεού 
αλλά το πνεύμα αυτού που “αντιπράττει”. Και εδώ έχουμε 
άλλη  συμμαχία.  Οι  “ειδικοί  ιερείς”,  ως  αρχηγοί  πλέον,  έ­
                                                           
7 Ηρόστρατος: Εφέσιος, γνωστός για την πυρπόληση του ονο­
μαστού ναού της Αρτέμιδος στην Έφεσο, το 356 π.Χ. 



310 

 

πρεπε κατά την αναληθή τους αντίληψη να εμφανίζονται 
και με ανάλογα ενδύματα. Και δεν υπήρχαν άλλα, από τα 
ενδύματα  των  ειδωλολατρών,  των  Ιουδαίων  και  των  αυ­
τοκρατόρων του Βυζαντίου. 
     Η  συμμαχία  λοιπόν  συνέφερε.  Όπως  οι  ειδωλολάτρες 
δημιούργησαν  και  αυτοί  ανάλογες  τελετές  και  μυστήρια, 
οικοδόμησαν  ναούς,  στις  τελετές  των  οποίων  έδωσαν 
δραματικό χαρακτήρα, για να γίνουν πομπώδεις και επι­
δεικτικές, όπως στους ναούς των ειδωλολατρών και όπως 
οι τελετές εκείνων. 
     Ιστορικά περί του ενδύματος γνωρίζουμε επίσης τα  ε­
ξής:  «Κανένα  σημείο  αξιώματος,  ούτε  ιδιαίτερο  κληρικό 
ένδυμα  φερόταν  από  τον  κλήρο  μέχρι  τον  4ο  αιώνα» 
«“Χριστιανική  Αρχαιολογία”,  Δ.  Λάτα,  σελ.92).  Όμως,  οι 
“σύμμαχοι” απάτησαν και η δοξομανία παράμεινε, ώστε ο 
“ποδήρης  χιτών”  της  καθημερινής  χρήσης  των  Καλογή­
ρων,  να  γίνει  το  πρώτο  άμφιο  (το  στοιχάτιον)  των  “ειδι­
κών ιερέων”. Κατόπιν έχουμε τον βίρρον, τον μανδύα, την 
επισκοπική ράβδο και το σκιάδιο. Ορισμένα από αυτά αρ­
χικά  χρησιμοποιήθηκαν  ως  καθημερινά  ενδύματα,  αλλά 
κατόπιν  έλαβαν  τη  θέση  των  ιερατικών  αμφίων.  Επειδή 
όμως η καθημερινή ενδυμασία και τα ιερατικά άμφια αρ­
χικά χρησιμοποιήθηκαν κατά διάφορα χρονικά διαστήμα­
τα  και  ανάλογα  της  δοξομανίας    και  της  αντίληψης  των 
προσώπων,  για  το  λόγο αυτό  υπέστησαν  πολλές  μεταβο­
λές. Η ως άνω ενδυμασία επεκράτησε μεταξύ των επισκό­
πων μέχρι την 17η εκατονταετηρίδα. «Τότε επήλθε ολοτε­
λής μεταβολή στην ενδυμασία αυτή». Πάντως, η ενδυμα­
σία  των  επισκόπων,  έλαβε  καλογηρική  μορφή,  μόνο  στη 
17η  εκατονταετηρίδα  και  η  οποία διατηρείται  σχεδόν  μέ­
χρι σήμερα. Μέχρι την 16η εκατονταετηρίδα οι επίσκοποι 
έφεραν έναν κυλινδρικό και σκληρό σκούρο των “συμμά­
χων” Καλογήρων και το ράσο τους. Νέα μεταβολή του κα­
λύμματος και ενδυμασίας έγινε την 18η εκατονταετηρίδα. 
Τότε, οι “ειδικοί ιερείς” κάλυψαν την κεφαλή με το σφαι­
ροειδές  κάλυμμα  των  Χριστιανών  προυχόντων.  «Το  άνω 



311 

 

σφαιροειδές  τμήμα  του  καλύμματος  τούτου,  πιεζόμενο 
προς τα κάτω αποτέλεσε τον γείσο του σημερινού καλυμ­
μαυχίου».  Με  τον  τρόπο  αυτό  δημιουργήθηκε  το  καλυμ­
μαύχι  των  ιερέων.  Αλλά  συνετέλεσαν  και  άλλοι  παράγο­
ντες στην κατασκευή του σημερινού καλυμμαυχίου. 
     Ο  διακεκριμένος  δημοσιογράφος  κ.  Γεώργιος  Σπορί­
δης, γράφοντας στο “Έθνος” την 22α Φεβρουαρίου 1968, 
μεταξύ άλλων λέει υπό τον τίτλο “Παρανοήσεις”: 
     «Πολλές  φορές  σκέφτηκα  τι  είναι  Παράδοση.  Πολύ 
φοβούμαι, πως μεγάλη παρανόηση υπάρχει γύρω από τη 
λέξη, και, ούτε λίγο ούτε πολύ, κάνουμε του κεφαλιού μας. 
Γιατί παράδοση δεν είναι η τυφλή προσήλωση σε μία συ­
νήθεια ή σε ένα έθιμο του παρελθόντος. Παράδοση, έτσι 
νομίζω,  τουλάχιστον,  είναι  η  διάσωση  κάποιου  στοιχείου 
από την εμπειρία των περασμένων γενεών, που είναι χρή­
σιμο και στη σύγχρονη ζωή. 
     Δυστυχώς, από την πλευρά αυτή τα έχουμε κάνει, ελα­
φρά, μούσκεμα οι Έλληνες. Γιατί εκλάβαμε για παράδοση 
και  προσπαθούμε  να  τηρήσουμε  καθετί,  που  μας  κληρο­
δότησε το παρελθόν, και θεωρούμε ιεροσυλία να ερευνή­
σουμε,  να  εξετάσουμε,  πριν  το  συνεχίσουμε.  Και,  με  την 
άδειά σας, πρώτο παράδειγμα τα καλυμμαύχια των  ιερέ­
ων.  Πρόχειρη  έρευνα  πείθει  κάθε  καλόπιστο  άνθρωπο 
πως το κάλυμμα αυτό της κεφαλής των κληρικών επεβλή­
θη από τον Σουλτάνο, που εκπόρθησε την Κωνσταντινού­
πολη.  Και  όμως,  σαν  να  συνεχίζεται  η  Τουρκοκρατία,  το 
καλυμμαύχι  διατηρείται.  Πριν  από  τον  Μωάμεθ,  τον 
Πορθητή,  οι  ιερείς  της  Ανατολικής  Εκκλησίας  φορούσαν 
“σκιάδιον”. Ο κατακτητής όμως, τους επέβαλε το περίερ­
γο κάλυμμα, που φορούν και σήμερα. Και η διαταγή του 
ξένου κυρίαρχου θεωρήθηκε και θεωρείται Παράδοση και 
η Ορθοδοξία ουδέποτε επανήλθε στο “σκιάδιον”». 
    Αλλά  όσα  δανείστηκαν  οι  “ειδικοί  ιερείς”  από  τους  ει­
δωλολάτρες και τους ιερείς των Ιουδαίων, τα τελειοποίη­
σαν  και  τα  εξομοίωσαν  με  τη  στολή  των  αυτοκρατόρων 
του  Βυζαντίου,  γιατί  η  στολή  εκείνων  ήταν  τελειότερη. 



312 

 

Και  οι  αυτοκράτορες  όμως  την  είχαν  δανειστεί  από  τους 
Ιουδαίους και ειδωλολάτρες. Ιδού η ιστορική πληροφορί­
α:  «Από  το  δεύτερο  ήμισυ  της  18ης  εκατονταετηρίδας,  η 
οικονομική κατάσταση των Χριστιανών βελτιώθηκε και ο 
ζυγός  των  Τούρκων  κατέστη  σχετικά  ηπιότερος.  Τότε  η 
λατρεία άρχισε να αποκτά την πρότερής της μεγαλοπρέ­
πεια,  σε  κάποια  σημεία  μάλιστα  υπερέβη  αυτή.  Όμως  η 
τελετουργική ενδυμασία των αρχιερέων ολοένα περισσό­
τερο  εξομοιωνόταν  προς  την  ενδυμασία  του  Βυζαντινού 
αυτοκράτορα. Ο “σάκκος”, αρχικά με πατριαρχική παρα­
χώρηση  (έπειτα  και  αυθαίρετα)  μεταδόθηκε  σε  όλους 
τους  μητροπολίτες  και  επισκόπους.  Κατά  τους  πρώτους 
μετά  την  άλωση  (της  Κωνσταντινουπόλεως)  χρόνους,  η 
χρήση  της  “μίτρας”  θεωρείτο  πατριαρχικό  προνόμιο» 
(“Εκκλησιαστική  Ιστορία”,  Β.  Στεφανίδη,  σελ.701).  Κατά  τον 
ίδιο τρόπο έγιναν τα άμφια και τα καθημερινά ενδύματα 
των άλλων ιερέων. Για να δικαιολογήσουν όλα αυτά, έδω­
σαν διάφορους αντι­Βιβλικούς συμβολισμούς. 
     Αγαπητέ,  αδελφέ.  Δεδομένου  ότι  δεν  συγγράφω  ιστο­
ρία,  αλλά  απλά  αποδεικνύω  τα  ένδοξα  προνόμια  με  τα 
οποία  ο  Μέγας  Λυτρωτής  πλαισίωσε  τους  αμαρτωλούς, 
και  τα  οποία  Του  στέρησαν  οι  “ειδικοί  ιερείς”,  δεν  ήταν 
αναγκαίο να ασχοληθώ ειδικά με τις λεπτομέρειες του εν­
δύματος των κληρικών. Το έπραξα όμως αυτό, για να σας 
αποδείξω  ότι  επί  τους  σημείου  τούτου  η  Ορθόδοξη  Εκ­
κλησία είναι μακράν και αντίθετη με την Αγία Γραφή και 
την Ιερά Παράδοση της Εκκλησίας. Κατά συνέπεια, η Ορ­
θόδοξη Εκκλησία είναι εκείνη, η οποία παράκουσε, παρα­
γκώνισε και απίστησε στις δύο αυτές πηγές και βάσεις της 
Χριστιανικής πίστης. Ποια είναι η θέση σας, αδελφέ μου; 
Είστε  ο  Αρχηγός  ενός  ιερατείου,  το  οποίο  δεν  οικοδομή­
θηκε  «ἐπὶ τῷ θεμελίῳ τῶν ἀποστόλων καὶ προφητῶν – 
πάνω στο θεμέλιο των αποστόλων και των προφητών» 
(Εφεσ.2:20). Αυτός είναι ο λόγος που με ώθησε να εξέλθω 
από  τις  τάξεις  σας  και  ως  πραγματικός  Ορθόδοξος–
Διαμαρτυρόμενος  να  υψώσω  τη  φωνή  μου  υπερασπίζο­



313 

 

ντας  «τα  θεμέλια  των  αποστόλων  και  των  προφητών». 
Καμία  απολύτως  πληροφορία  της  Ιεράς  Παράδοσης  δεν 
υπάρχει για την ενδυμασία των κληρικών. Δεν κόπτεται η 
Ορθοδοξία για την Ιερά Παράδοση; Γιατί τουλάχιστον δεν 
την  φυλάσσει;  Ούτε  κατ’  ουσίαν,  αλλά  ούτε  κατά  τύπον 
δεν τη διατηρεί. Ιδού λοιπόν ότι και πάλι εναντίον σας εί­
ναι η “Ιερά Παράδοση”. Λέγοντας “Ιερά Παράδοση”,  εν­
νοώ την Αποστολική, εκείνη που δέχεται μία υγιής Ορθό­
δοξη θέση. 
     Θεωρώ εντελώς περιττό να ασχοληθώ περισσότερο με 
τα ενδύματα και τα εργαλεία τα οποία χρησιμοποιούν οι 
κληρικοί  της  Δύσης  και  της  Ανατολής,  παρόλο  που  έχω 
στη διάθεσή μου αρκετή ύλη. Γιατί, αν θελήσω να ασχο­
ληθώ λεπτομερώς και για το ένδυμα των Παπικών, θα α­
ναγκαστώ να τους εξομοιώσω με τους μάγους και τις “κα­
μωματούδες”  γριές.  Αυτά  άλλωστε  παρατηρούνται  όταν 
ιερουργούν και μαγικοπράττουν. 
     Όλα  αυτά  τα  παπαδικά  τερτίπια  αντικατάστησαν  την 
πνευματικότητα της Εκκλησίας, παραμέρισαν το Λόγο του 
Θεού  και  παρουσίασαν  μόνο  τη  δοξομανία  των  “ειδικών 
ιερέων”.  Με  αυτά  τα  δαιμονιώδη  καταβάλλεται  προσπά­
θεια  οικοδομής  της  Εκκλησίας.  Αλλά  η  οικοδομή  γίνεται 
πάνω στην άμμο, με ξυλεία και με άχυρο. Η πνευματικό­
τητα  και  η  γνώση  των  θείων  Αληθειών,  μεταξύ  Ορθοδό­
ξων  και  Καθολικών,  βρίσκεται  στο  απόλυτο  μηδέν.  «νῦν 
οὖν ἀφέλεσθε τὰς στολὰς τῶν δοξῶν ὑμῶν καὶ τόν κόσμον, 
καὶ δείξω σοι ἃ ποιήσω σοι – Τώρα λοιπόν βγάλτε την έν-
δοξη ενδυμασία σας και τους στολισμούς σας, και θα σας 
δείξω τι θα κάνω σε εσάς» (Εξοδ.33:5). 
 
 
 
 
 
 



314 

 

ΕΠΙΣΤΟΛΗ 32η 
 
     Παναγιότατε. 
 

     Από όσα στο προηγούμενο φύλλο ανέφερα περί αλλα­
γής ενδυμασία, τελετών και χρυσοποίκιλτων εβραιοειδω­
λολατρικοαυτοκρατορικών  ενδυμάτων  των  κληρικών  και 
εξομοίωσή τους με την “αφορισμένη και αναθεματισμένη” 
από τις Συνόδους τάξη των “αποστόλων του πνευματικού 
σκότους” Μοναχών, αποδεικνύεται πέρα κάθε αντιλογίας, 
ότι η “ειδική ιεροσύνη” άλλαξε πολίτευμα στην Εκκλησία, 
όπως  ο  χαμαιλέων  αλλάζει  χρώματα.  Και  όλα  αυτά  δεν 
αποτελούν τίποτε άλλο, παρά μία διέγερση και μία εγωι­
στική και αντίχριστη έκφραση των φυσικών αισθημάτων 
της διεφθαρμένης καρδιάς του ανθρώπου. Τα αισθήματα, 
που  διεγείρον  στους  ανθρώπους  οι  εξω­Βιβλικές  τελετές 
των χρυσοφόρων “ειδικών ιερέων”, που τους αφήνουν ά­
δειους  και  κούφιους,  θα  μπορούσαν  να  ικανοποιηθούν 
καλύτερα  από  μία  μουσική  όπερα.  Όσοι  θέλουν  να  είναι 
ενωμένοι με το σώμα του Χριστού, όχι κατά διαφορετικό 
μέτρο  και  τρόπο,  οφείλουν  όλα  αυτά  να  τα  απαρνηθούν 
και  να  τα  αποδοκιμάσουν.  Τα  μέσα  της  λατρείας  πρέπει 
να  είναι  ανάλογα  πάντοτε  με  την  «ἐν πνεύματι»  λατρεία 
του Θεού. Ο Χριστός μέσω των Μαθητών Του αποκάλυψε 
στον κόσμο «οὐ γὰρ ὑπεστειλάμην τοῦ μὴ ἀναγγεῖλαι ὑμῖν 
πᾶσαν τὴν βουλὴν τοῦ Θεοῦ – γιατί δεν υπέκρυψα, ώστε 
να μην αναγγείλω σ’ εσάς όλη τη βουλή του Θεού» (Πραξ. 
20:27)  και  στον  Χριστό,  ο  Χριστιανός  έχει  το  παν.  Στον 
“άνθρωπο Ιησού”, τον Ευλογημένο Σωτήρα, ο Χριστιανός 
βρίσκει ένα τέλειο αντικείμενο, μέσω του οποίου και δυ­
νάμει της αγάπης Του, ικανοποιεί όλα τα θεία αισθήματά 
του  και  τις  σκέψεις  της  καρδιάς  του.  Όλα  λοιπόν  τα  πα­
παδικά  τερτίπια  τού  είναι  εντελώς  περιττά,  τα  αποστρέ­
φεται με αγανάκτηση. 
     Στον  Χριστό,  ο  Θεός  ικανοποιήθηκε  τελείως  («Σὺ εἶ ὁ 
υἱός μου ὁ ἀγαπητός, ἐν σοὶ εὐδόκησα – Εσύ είσαι ο Υιός 



315 

 

μου ο αγαπητός, σ’ Εσένα ευδόκησα» Μκ.1:11). Οι “ειδικοί 
ιερείς” όμως, έμειναν ανικανοποίητοι. Γι’ αυτό και άλλα­
ξαν  εκ  θεμελίων  την  «ἐν πνεύματι»  λατρεία,  την  οποία 
Εκείνος σύστησε («τοὺς προσκυνοῦντας αὐτὸν ἐν πνεύματι 
καὶ ἀληθείᾳ δεῖ προσκυνεῖν – εκείνοι που προσκυνούν Αυ-
τόν με πνεύμα και με αλήθεια πρέπει να προσκυνούν» 
Ιν.4:24). Ποιος όμως μπορεί να έχει το δίκιο; Ο Θεός ή οι 
“ειδικοί ιερείς;” Και το σοβαρό είναι ότι στο σημείο αυτό η 
Ορθόδοξη και Ρωμαϊκή Εκκλησία, δεν μπορούν με κανέ­
ναν απολύτως λόγο να ισχυριστούν ότι είναι σύμφωνοι με 
την Αγία Γραφή και την Ιερά Παράδοση. Πώς και με ποια 
λογική μπορούν οι ως άνω Εκκλησίες να καυχώνται και να 
ισχυρίζονται  ότι  έχουν  κτήμα  τους  την  Ιερά  Παράδοση, 
αφού δεν  έχουν  μεγάλη συγγένεια  με  αυτή;  Προκαλώ  ο­
ποιονδήποτε, αν μπορεί, να με διαψεύσει. “Ιδού η Ρόδος, 
ιδού και το πήδημα”. Είναι πολύ μεγάλο σφάλμα των Δια­
μαρτυρομένων  Εκκλησιών,  που  δεν  μελέτησαν  το  θέμα 
και  δεν  γνώρισαν  το  διαχωρισμό  της  Ιεράς  Παράδοσης 
από  αυτή  την  Εκκλησιαστικής  (λέγε  καλογηροκακοδοξι­
κής), για να αντιμετωπίσει τις ατασθαλίες των ιερέων, δυ­
νάμει όχι μόνο της Αγίας Γραφής, αλλά και της Ιεράς Πα­
ράδοσης. Θα το συζητήσουμε όμως εμείς. «ὑπομονῆς ἔχετε 
χρείαν – έχετε ανάγκη από υπομονή» (Εβρ. 10:36). 
 

“Ειδικοί ιερείς” ήταν και οι αυτοκράτορες 
 

     Η  “ειδική  ιεροσύνη”  προχώρησε  στα  δικά  της  σχέδια. 
Σχέδια εκτός του Λόγου του Θεού. Κανονισμοί εκτός της 
Βουλής του Παντοδύναμου. Αφού δεν άρεσε στους “ειδι­
κούς  ιερείς” ο τρόπος της συσταθείσης λατρείας από τον 
Ιδρυτή Σωτήρα, δεν θεώρησαν και αναγκαίο να συμβου­
λεύονται το Λόγο Του, ή να επικαλούνται την οδηγία Του. 
Εκείνοι  είναι  ειδικοί  στο  είδος  τους.  Ανειδίκευτοι  όμως 
στα έργα τους. Είναι μεγάλοι στη μικρότητά τους και μι­
κροί στο μεγαλείο τους. 



316 

 

     Η  αληθινή  Εκκλησία,  στους  πρώτους  αιώνες,  πέρασε 
καιρούς  δύσκολους  και  πονηρούς.  Με  τους  διωγμούς  οι 
Αυτοκράτορες  της  Ρώμης  θέλησαν  να  εξοντώσουν  την 
Εκκλησία του Ναζωραίου. Επαληθεύτηκε όμως η υπόσχε­
σή  Του:  «πύλαι ᾅδου οὐ κατισχύσουσιν αὐτῆς – οι πύλες 
του Άδη δεν θα υπερισχύσουν εναντίον της» (Μτ.16:18). 
Όσο  διώκονταν  οι  Χριστιανοί,  τόσο  και  πλήθαιναν.  Τότε 
ήταν οι επίσκοποι με τα ξύλινα δισκοπότηρα, αλλά με τον 
Χριστό  οδηγό.  Ας  τους δούμε  όμως  και  με  τα  “χρυσά  δι­
σκοπότηρα”,  αλλά  με  Κυβερνήτη  τον  χρυσό.  Και  ιδού  η 
απόδειξη: Η θεϊκή Εξουσία των “ειδικών  ιερέων” υπήρξε 
το μοναδικό αντικείμενο, που εμπνέει εγωισμό, ματαιοδο­
ξία, κουφότητα και υπερηφάνεια. Εξαιτίας αυτού, δεν  ή­
ταν  δυνατόν  να  άφηναν  ανεπηρέαστους  και  τους  αυτο­
κράτορες  του  Βυζαντίου,  οι  οποίοι  για  λόγους  συμφέρο­
ντος και μόνο, ασπάστηκαν τον Χριστιανισμό. 
     Ήταν τα πρώτα χρόνια της συστηματοποίησης της “ει­
δικής ιεροσύνης”, και το θέμα αυτό δεν είχε λάβει ακόμα 
ειδική  θέση  από  τον  Χριστιανισμό,  δεδομένου  άλλωστε, 
ότι  τότε,  –την  4η  εκατονταετηρίδα–  δεν  υπήρχε  διαμόρ­
φωση  των  Μυστηρίων  και  των  τελετών,  όπως  υπάρχει 
σήμερα.  Επομένως, δεν υπήρχε  ούτε  δογματοποίηση  αυ­
τών. Για το λόγο ακριβώς αυτό, δεν θεωρήθηκε δογματική 
παράβαση  ούτε  παραβίαση  θεσμού  η  οικειοποίηση  της 
“ειδικής  ιεροσύνης”  και  από  μέρους  των  αυτοκρατόρων. 
Γνώριζαν  οι  αυτοκράτορες  ότι  οι  κληρικοί,  με  το  επανα­
στατικό  δίκαιο,  οικειοποιήθηκαν  το  “χάρισμα”  της  ιερο­
σύνης. Κατά συνέπεια, αυτοί ως αυτοκράτορες, είχαν όλο 
το  δικαίωμα  να  οικειοποιηθούν  και οι  ίδιοι  το  “χάρισμα” 
αυτό, το οποίο θα τους έδινε την εξουσία «ἐν οὐρανῷ καὶ 
ἐπὶ γῆς – στον ουρανό και πάνω στη γη», την οποία μόνο 
ο  Υιός  του  Θεού  διακήρυξε  ότι  είχε·  («Ἐδόθη μοι πᾶσα 
ἐξουσία ἐν οὐρανῷ καὶ ἐπὶ γῆς – Μου δόθηκε κάθε εξουσία 
στον ουρανό και πάνω στη γη» Μτ.28:18).  Προκειμένου 
λοιπόν οι “ειδικοί  ιερείς” να κρατήσουν το “χάρισμα” και 
να διατηρήσουν τη θέση, δεν  έφεραν ουδεμία αντίρρηση 



317 

 

στους αυτοκράτορες, να ονομάζονται και αυτοί ιερείς και 
αρχιερείς. 
     Με την ιστορική αυτή πληροφορία, τι βλέπουμε όμως; 
Μία άλλη συμμαχία. Και η συμμαχία εδώ έγινε υπό όρους: 
Ο αυτοκράτορας, «με τον ανάλογο χαρακτήρα του ειδω­
λολάτρη αυτοκράτορα και με τον ανάλογο χαρακτήρα του 
Ιουδαίου βασιλιά στην Παλαιά Διαθήκη», αναγνωρίστηκε 
ως ο ανώτατος άρχοντας, και άκρος (μέγιστος) αρχιερέας 
της  Εκκλησίας.  «Μεταξύ  κλήρου  και  αυτοκρατόρων,  υ­
πάρχει  η  μόνη  διαφορά,  ότι  ο  αυτοκράτορας  δεν  μπορεί 
να ιερουργήσει. Κυρίως οι αυτοκράτορες διατήρησαν τον 
ειδωλολατρικό  χαρακτήρα:  “Pontifix  Maximus”,  δηλαδή, 
ο  Μέγιστος  Αρχιερέας.  Το  ειδωλολατρικό  αυτό  ιερατικό 
χαρακτήρα, διατηρεί  ακόμα  ο  Πάπας  της  Ρώμης  και  δεν 
ντρέπεται  να  λέει  ότι  εκπροσωπεί  τον  Θεό,  ονομάζοντας 
τον εαυτό του: “Κύριος Θεός ο Πάπας”». Ω, της βλασφη­
μίας θρέμμα και της σατανοκρατίας γέννημα! 
     Έτσι λοιπόν, «ο αυτοκράτορας είχε  ιερατικό χαρακτή­
ρα».  Ήδη  οι  εθνικοί  (ειδωλολάτρες)  αυτοκράτορες  είχαν 
τέτοιο χαρακτήρα (ο Ρωμαίος) αυτοκράτορας ήταν άκρος 
(μέγιστος)  αρχιερέας  του  εθνισμού,  “Pontifix  Maximus”. 
Ο  πρώτος  Χριστιανός  αυτοκράτορας,  ο  Μέγας  Κωνστα­
ντίνος, είπε για τον εαυτό του: «Εγώ δε των υπό Θεού κα­
θιστάμενος  επίσκοπος  αν  είην»  (“Βίος  του  Μεγάλου  Κων­
σταντίνου”,  Ευσεβίου,  4:24).  «Στις  Συνόδους  ο  αυτοκράτο­
ρας  επευφημείτο  ως  αρχιερέας.  Έτσι  στη  σύνοδο  της 
Κωνσταντινουπόλεως (448), ο αυτοκράτορας Θεοδόσιος ο 
Β’  επευφημείτο  με  τις  λέξεις:  “Πολλά  τα  έτη  στον  αρχιε­
ρέα βασιλιά”» (Mansi 6, 734). Στην Δ’ Οικουμενική Σύνοδο 
(451), ο αυτοκράτορας Μαρκιανός επευφημείτο με τις λέ­
ξεις:  “Πολλά  τα  έτη  στον  ιερέα,  τον  βασιλιά·  διδάσκαλε 
πίστεως”. Στη  Σύνοδο  της  Κωνσταντινουπόλεως  (488),  ο 
αυτοκράτορας  Ζήνων  επευφημείτο  με  τις  λέξεις:  “Πολλά 
τα  έτη  στον  αρχιερέα  βασιλιά”».  Επίσης  η  Σύνοδος  του 
754,  διακήρυξε  τους  αυτοκράτορες  ισαπόστολους  και 
θεόπνευστους: “Των Αποστόλων εφαμίλλους τους πιστούς 



318 

 

ημών βασιλείς εξανέστησε (ο Θεός) τη του αυτού πνεύμα­
τος,  σοφισθέντες  δυνάμει,  προς  καταρτισμόν  μεν  ημών 
και  διδασκαλίαν,  καθαίρεσιν  δε  διαμόνων  οχυρωμάτων”. 
Ως τέτοιοι συνεπώς, οι αυτοκράτορες, ήταν και οι ανώτα­
τοι άρχοντες της Εκκλησίας. Πώς έγινε; Εξαιτίας της συμ­
μαχίας τους με τους “ειδικούς ιερείς”. Και ιδού η επιβολή 
τους επί της Εκκλησίας: «Έτσι ο Κωνστάντιος και ο Ουά­
λης  επέβαλαν  τον  αρειανισμό,  ο  Μέγας  Θεοδόσιος  την 
Ορθοδοξία,  ο  Βασιλίσκος  τον  μονοφυσιτισμό,  ο  Ζήνων 
παραμέρισε  την  Δ’  Οικουμενική  Σύνοδο,  ο  Ιουστινιανός 
με “δογματικά διατάγματα” καθόρισε την πίστη των υπη­
κόων  του  και  τέλος,  επέβαλε  το  μονοφυσιτισμό,  ο  Ηρά­
κλειος επέβαλε τον μονοθελητισμό και ο Λέων ο Ίσαυρος 
την εικονομαχία» (Οι ως άνω πληροφορίες είναι από την “Εκ­
κλησιαστική Ιστορία”, του Β. Στεφανίδη, σελ.136­138). 
     Ύστερα από την αντίχριστη αυτή στάση και θέση των 
Βυζαντινών  αυτοκρατόρων,  δίκαια  πρέπει  να  τους  εξο­
μοιώσουμε με την εξουσία του Ναβουχοδονόσορα. Και με 
τον  τρόπο  που  ο  Θεός  κατέστρεψε  την  εξουσία  εκείνη, 
ομοιοτρόπως κατέστρεψε και την εξουσία του Βυζαντίου, 
γιατί ήταν Εξουσία από χρυσό, άργυρο, χαλκό, σίδερο και 
λάσπη. Δεν ήταν εξουσία καθαρού χρυσού. Τα πόδια της 
ήταν πήλινα. Ποιος κυρίως ήταν η αιτία της καταλύσεως 
του Βυζαντίου; Οι “ειδικοί  ιερείς”· η συμμαχία την οποία 
έκαναν  με  τους  ειδωλολάτρες  και  χριστιανόμορφους  αυ­
τοκράτορες.  Και  όμως,  οι  ανιστόρητοι  και  εθελοτυφλού­
ντες σήμερα ιερείς και αρχιερείς της Ορθοδόξου Εκκλησί­
ας,  καυχώνται  για  το  Βυζάντιο.  Έτσι,  ο  επίσκοπος­
αρχιερέας  της  Βοστόνης  των  Ηνωμένων  Πολιτειών  της 
Αμερικής,  την  31/1/65,  εορτή  των  Τριών  Ιεραρχών,  δια­
κήρυξε  με  στεντόρεια  φωνή  από  το  ραδιόφωνο:  «Για  να 
εννοήσει ο κόσμος τον Χριστό πρέπει να πάρει το φως του 
Βυζαντίου!» Είναι σαν να λέει ο ακατάρτιστος αυτός αρ­
χιερέας: Η Εκκλησία, της οποίας εγώ είμαι επίσημο όργα­
νο,  δεν  έχει  πολίτευμα  ανταποκρινόμενο  στην  αποστολή 
της και στο έργο της, γιατί εγκατέλειψε τον καισαροπαπι­



319 

 

σμό του Βυζαντίου. Εάν έλεγε ότι η Εκκλησία εγκατέλειψε 
το πολίτευμα της Ανατολικής Εκκλησίας, και εξαιτίας αυ­
τού  έχασε  την  αποστολικότητά  της  και  δεν  μπορεί  να  α­
νταποκριθεί στο έργο της και στην αποστολή της, θα ήταν 
επιτυχής η έκφρασή του και θα τον επαινούσαν οι πεπαι­
δευμένοι  άνθρωποι  και  θα  τον  άμειβε  ο  Θεός.  Δυστυχώς 
όμως είπε λόγους κουφούς. 
     Από  πού  ορμώμενος  ο  “αρχιερέας”,  έδωσε  αυτή  τη 
συμβουλή; Βοηθήστε μας, άγιε αρχιερέα, να νοήσουμε τη 
“θεόπνευστη” συμβουλή σας. Αλλά, πρωτίστως πρέπει να 
δείτε  την  ανάγκη  να  βοηθήσετε  τον  εαυτό  σας.  Σε  εσάς 
δυστυχώς  επαληθεύονται  τα  λόγια  του  Κυρίου:  «Μήτι 
δύναται τυφλὸς τυφλὸν ὁδηγεῖν; οὐχὶ ἀμφότεροι εἰς 
βόθυνον πεσοῦνται; – Μήπως μπορεί τυφλός να οδηγεί 
τυφλό; Δεν θα πέσουν και οι δύο σε χαντάκι;» (Λκ.6:39). 
Εάν ήταν αναγκαίο “το φως” (διάβαζε  “σκότος”) του Βυ­
ζαντίου για να γνωρίσει ο κόσμος τον Χριστό, τότε δεν θα 
ήταν αναγκαία η Αγία Γραφή, μέσω της οποίας και μόνο, 
λέει ο Θεός, ότι πρέπει να γνωρίσει ο άνθρωπος τον εαυτό 
του και τον Σωτήρα του. Αλλά την μωρία αυτή του “αρχιε­
ρέα”  θα  την  εκμεταλλευτούμε  καταλλήλως  στο  θέμα  “Τα 
Ανάποδα  της  Θρησκείας”.  Ο  αρχιερέας  αυτός  μοιάζει  με 
τον  πάτρωνά  του  κ.  Ιάκωβο,  Αρχιεπίσκοπο Αμερικής  και 
έξαρχο των ωκεανών (αυτή είναι η φήμη του) που κόπτε­
ται δήθεν για τη διαφύλαξη την ελληνικής γλώσσας μετα­
ξύ  των  Ελλήνων  της  Αμερικής  και  εκείνος  αλληλογραφεί 
με  τους  ιερείς  του  στην  αγγλική  γλώσσα.  Και  αυτό  είναι 
σχήμα οξύμωρο. Επίσης ο αρχιερέας αυτός είναι σύμφω­
νος  με  τον  ιερέα  του  Σαν  Μπερναντίνο  Καλιφόρνιας  κ. 
Λεων.  Πάτση,  που  και  αυτός  φωτισμένος    από  “το  φως 
του  Βυζαντίου”  και  εμπνεόμενος  από  το…  πνεύμα  του, 
είπε  στον  Ευαγγελικό  κ.  Παναγιώτη  Θεοδοσίου  (κάτοικο 
του  Σαν  Μπερναντίνο)  τις  εξής  βυζαντινές  εμπνεύσεις: 
«Εγώ κόβω χρόνο από το κήρυγμα, για να παρατείνω πε­
ρισσότερο  τη  λειτουργία.  Ο  κόσμος  δεν  έχει  ανάγκη  να 
ακούσει κήρυγμα, γιατί όλοι είναι Χριστιανοί, έχουν ανά­



320 

 

γκη να ακούσουν βυζαντινή λειτουργία». Ας το αφήσουμε 
όμως και τούτο και μία επίσης πάρα πολύ μεγάλη ασχημία 
της Αγίας Σοφίας του Λος Άντζελες της Καλιφόρνιας, για 
το θέμα: “Τα Ανάποδα της Θρησκείας”. 
     Δεν  πληροφορήθηκε  ο  αναφερόμενος  αρχιερέας  της 
Βοστόνης  κατά  τη  θεολογική  σπουδή  του,  τους  αγώνες 
τους οποίους κατέβαλε η Εκκλησία για την καταστολή του 
κακού,  όταν  πολύ  αργότερα  της  προαναφερθείσης  επο­
χής, ανακάλυψε το μεγάλο σφάλμα, το οποίο διέπραξε με 
τη  συμμαχία  της  στον  Καισαροπαπισμό  του  Βυζαντίου; 
Δεν πληροφορήθηκε ότι «το φως (σκότος) του Βυζαντίου» 
συνετέλεσε  στην  εκκοσμίκευση  των  κληρικών  και  εξ  α­
φορμής  αυτού  η  ηθική  κατάσταση  των  Χριστιανών  υπέ­
στη γενική κατάπτωση; Η αρχή έγινε από τον Μέγα Κων­
σταντίνο. Ιδού τι εν προκειμένω υποστηρίζει ο Καθηγητής 
Θεολόγος  του  Πανεπιστημίου  Αθηνών  κ.  Ι.  Καρμίρης: 
«…απέκρουσαν οι Πατέρες τον Καισαροπαπισμό των αυ­
τοκρατόρων,  καθώς  επίσης  και  μετέπειτα  η  Ανατολική 
Εκκλησία  απέκρουσε  τον  λεγόμενο  Βυζαντινό  Καισαρο­
παπισμό»  (“Η  περί  Εκκλησίας  Ορθόδοξος  Δογματική  Διδα­
σκαλία”, σελ.42). Δεν έμαθε ο φίλος μας ότι βυζαντινισμός 
σημαίνει:  σχολαστικότητα,  μανδαρινισμός  [αποκλειστική 
προσήλωση στην παράδοση και άγνοια της ζωντανής πραγμα-

τικότητας] και  έλλειψη  πρακτικού  και  συγχρονισμένου 
πνεύματος; 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



321 

 

ΕΠΙΣΤΟΛΗ 33η 
 
     Παναγιότατε. 
 

     Η  αναδρομή  προς  την  ιστορία,  μας  είναι  ιδιαίτερα  α­
παραίτητη. Εάν θέλουμε να είμαστε ασφαλείς και βέβαιοι, 
ότι  δεν  παρεκκλίνουμε  από  την  αρχική  οδό  και  ότι  βρι­
σκόμαστε στα ίδια βήματα της πρώτης Εκκλησίας, πρέπει 
ταυτόχρονα με την Αγία Γραφή, να γνωρίζουμε της ιστο­
ρία της και την αρχική παράδοσή της. Αντιλαμβάνεστε, εν 
προκειμένω ότι ακολουθώ τη γραμμή αυτή. Συνεπώς, δεν 
μπορεί κανείς να με αδικήσει. 
     Ιστορικά  και  με  αδιάσειστες  πληροφορίες  απέδειξα, 
ήδη, τον τρόπο με τον οποίο οι αυτοκράτορες επέδρασαν 
στη  Χριστιανική  Εκκλησία.  Έκαστος  επέβαλε  τις  αντιλή­
ψεις του και κατόπιν συγκαλούσε Σύνοδο, γιατί μόνο αυ­
τός είχε το δικαίωμα και επικύρωνε τα δόγματα του “Καί­
σαρα”. Έτσι εχόντων των πραγμάτων, ο όρος “Ορθοδοξί­
α” δεν οφείλεται στο Ευαγγέλιο, αλλά στον Μέγα Θεοδό­
σιο. Εκείνος επέβαλε την “Ορθοδοξία” και τους “Πατέρες” 
σε  Σύνοδο,  ενέργησαν  κατά  τους  ιδιοτελείς  σκοπούς  του 
αυτοκράτορα  και  αναγνώρισαν  το  “δόγμα”  του.  Ο  αυτο­
κράτορας  περαιτέρω,  όχι  μόνο  είχε  το  δικαίωμα  να  συ­
γκαλεί  μόνο  αυτός  τις  Οικουμενικές  Συνόδους,  αλλά 
προέδρευε σε αυτές. Αυτός διετύπωνε δόγματα και αυτός 
κατηύθυνε στις σκέψεις των συνοδικών κατά τους ιδιοτε­
λείς  σκοπούς  του.  Έτσι  εχόντων  των  πραγμάτων,  με  όλο 
το δικαίωμα μπορούμε να πούμε ότι είμαστε επιφυλακτι­
κοί  στις  αποφάσεις  των  Οικουμενικών  Συνόδων,  εφόσον 
προέδρευε σε αυτές ο ειδωλολάτρης Καίσαρας και όχι το 
Πνεύμα του Θεού. Ό,τι συμφωνεί όμως με το πνεύμα του 
Ευαγγελίου και την Αποστολική Παράδοση, δεν το απορ­
ρίπτουμε. Αυτή, αγαπητέ μου αδελφέ, Αθηναγόρα, είναι η 
γλώσσα της αλήθειας. Και εγώ δεν μπορώ να την αρνηθώ. 
Παρόλο που η αλήθεια αυτή μου στοίχισε τα πάντα, γιατί 
τώρα αναγκάζομαι να ταλαιπωρούμε εργαζόμενος για να 



322 

 

εξοικονομήσω τα αναγκαία προς το ζην, ενώ εάν παρέμε­
να  στον  κλήρο  θα  έκανα  και  εγώ  άνετη  ζωή.  Εντούτοις, 
την  αλήθεια  αυτή  έχω  εναγκαλιστεί.  Και  παρακαλώ  τον 
Σωτήρα μου να με κρατήσει στη Χάρη Του και να με δια­
τηρήσει στην αλήθεια Του.  
     Όλες οι πληροφορίες της Αγίας Γραφής, της Ιεράς Πα­
ράδοσης  και  την  ιστορίας,  μας  πείθουν  απολύτως,  ότι  η 
“ειδική ιεροσύνη” είναι η “ξένη φωτιά” (ξένο πνεύμα) του 
Ναβάδ και του Αβιούδ στο θυσιαστήριο του Θεού·  («Καὶ 
λαβόντες οἱ δύο υἱοὶ ᾿Ααρὼν Ναδὰβ καὶ ᾿Αβιοὺδ ἕκαστος 
τὸ πυρεῖον αὐτοῦ ἐπέθηκαν ἐπ᾿ αὐτὸ πῦρ καὶ ἐπέβαλον ἐπ᾿ 
αὐτὸ θυμίαμα καὶ προσήνεγκαν ἔναντι Κυρίου πῦρ 
ἀλλότριον, ὃ οὐ προσέταξε Κύριος αὐτοῖς. καὶ ἐξῆλθε πῦρ 
παρὰ Κυρίου καὶ κατέφαγεν αὐτούς, καὶ ἀπέθανον ἔναντι 
Κυρίου – Και έλαβαν οι δύο γιοι του Ααρών καθένας το 
θυμιατήριό του και επέθεσαν σε αυτό φωτιά και πρόσφε-
ραν μπροστά στον Θεό φωτιά ξένη, την οποία δεν πρό-
σταξε αυτούς ο Κύριος. Και εξήλθε φωτιά από τον Κύριο 
και κατέφαγε αυτούς, και πέθαναν μπροστά στον Κύριο» 
Λευιτ.10:1­2),  η  οποία  μέλλει  να  δοκιμάσει  την  κρίση  του 
Παντοδύναμου. Σκληρά δοκίμασαν ο Ναβάδ και ο Αβιούβ 
και  με  άμεσο  τρόπο,  την  κρίση  του  Θεού.  «ἐξῆλθε πῦρ 
παρὰ Κυρίου καὶ κατέφαγεν αὐτούς – εξήλθε φωτιά από 
τον Κύριο και κατέφαγε αυτούς». Και  σε  τι  συνίστατο  η 
αμαρτία  τους;  «προσήνεγκαν ἔναντι Κυρίου πῦρ ἀλλό­
τριον, ὃ οὐ προσέταξε Κύριος αὐτοῖς – πρόσφεραν μπρο-
στά στον Θεό φωτιά ξένη, την οποία δεν πρόσταξε αυτούς 
ο Κύριος». Κυρίως λοιπόν η αμαρτία τους συνίστατο στην 
απομάκρυνση από την απλότητα του Λόγου του Θεού, μέ­
σω του οποίου είχαν διδαχθεί το είδος και τον τρόπο της 
λατρείας.  Ο  Ναβάδ  και  ο  Αβιούβ  ήταν  κανονικοί  ιερείς, 
προσδιορισμένοι  από  τον  Κύριο·  δεν  ήταν  σφετεριστές. 
Κατά την ώρα της λατρείας όμως, νόμισαν, ότι και αυτοί 
μπορούσαν να προσφέρουν κάτι δικό τους, «φωτιά ξένη», 
την οποία δεν έλαβαν από το θυσιαστήριο του Θεού. Και 



323 

 

επειδή αυτό «οὐ προσέταξε Κύριος αὐτοῖς – δεν πρόσταξε 
αυτούς ο Κύριος», η κρίση ήταν άμεση. Η ίδια κρίση ανα­
μένει κάθε θρησκευτική μερίδα, η οποία προσφέρει «ξένη 
φωτιά», ξένο πνεύμα και αλλότριο δόγμα στην Εκκλησία. 
Την κρίση αυτή δοκίμασε και το πολυθρύλητο Βυζάντιο. 
 

Πλαστή δύναμη και πλαστό φως 
 

     Αγαπητέ  μου  αδελφέ.  Ας  φοβηθούμε  την  κρίση  του 
Παντοδύναμου. «Θεὸς οὐ μυκτηρίζεται· ὃ γὰρ ἐὰν σπείρῃ 
ἄνθρωπος, τοῦτο καὶ θερίσει – ο Θεός δεν μυκτηρίζεται· 
γιατί ό,τι σπείρει ο άνθρωπος, αυτό και θα θερίσει» (Γαλ. 
6:7). Ό,τι έσπειραν οι “απόστολοι του σκότους”, οι Καλό­
γηροι, αυτά θερίζουν σήμερα οι δύο Εκκλησίες, Ορθόδοξη 
και Ρωμαϊκή. Και η ιστορία μαρτυρεί τις μεγάλες και αντι­
Βιβλικές ενέργειες των “ειδικών” ιερέων, των δύο ως άνω 
Εκκλησιών, οι οποίες από αιώνες στάθηκαν η μία απένα­
ντι της άλλης, σαν δύο αντιμαχόμενα στρατόπεδα, μη δι­
καιολογώντας  την  ανθρώπινη  λογική  ιδιότητα,  πολύ  δε 
μάλλον  τη  Χριστιανική  σύσταση  των  Εκκλησιών  που  α­
ντιπροσωπεύουν.  Και  γιατί  συνέβησαν  και  συμβαίνουν 
όλα  αυτά;  Γιατί  το  ανθρώπινο  στοιχείο  εισχώρησε  στην 
Εκκλησία  και  τα  ιερά  Υπουργήματα  του  Υιού  του  Θεού 
εξασκούνται κατά αντι­Βιβλικό και τελείως μαγικό τρόπο, 
από τους “ειδικούς” ιερείς. 
     Και  για  την  καταστρατήγηση  αυτή,  παραμέρισαν  οι 
αντι­Γραφικοί “ειδικοί”  ιερείς τον από τον Πάνσοφο Θεό 
τεταγμένο  μοναδικό  Ιερέα  Ιησού,  στη  θέση  του  Οποίου 
τοποθέτησαν τους εαυτούς τους. Εφόσον όμως απέβαλαν 
τη βουλή του Θεού, απέβαλε και αυτούς ο Θεός. Απόδειξη 
ότι  τούτο  είναι  γεγονός  που  δεν  αποδέχεται  αντίρρηση, 
είναι η έλλειψη της ενεργού Δύναμης του Αγίου Πνεύμα­
τος στην Εκκλησία. Και ως αποτέλεσμα της απουσίας του 
Αγίου  Πνεύματος,  έχουμε  την  εκ  πολλού  ρηχότητα  των 
ιεροκηρύκων όταν μιλούν, σε αντίθεση με τους Διαμαρτυ­
ρόμενους ιεροκήρυκες, στους οποίους διακρίνεται ζωντα­



324 

 

νή η πίστη και η Παρουσία του Πνεύματος του Θεού. Το 
χειρότερο όμως είναι ότι η έλλειψη αυτή της Δύναμης του 
Αγίου  Πνεύματος,  οδήγησε  τους  κάπηλους  ιερείς  να  πα­
ρουσιάζουν μία πλαστή και ψευδή δύναμη στην Εκκλησία, 
με “αγυρτείες” και πλαστά θαύματα. Στερούμενη του Φω­
τός  του  Θεού  η  Ορθοδοξία,  παρουσιάζει  το  πλαστό  και 
απατηλό  φως  του  Παναγίου  Τάφου  του  Χριστού.  Ο  κό­
σμος  γνωρίζει  πολλά  παρόμοια  πλαστά  θαύματα,  αλλά 
αρκεί να ρίξει κάποιος ένα βλέμμα στα συγγράμματα του 
Αδαμαντίου Κοραή, “Άτακτα”, τόμος Γ’, και θα δει με πό­
ση βδελυγμία και αγανάκτηση καταφέρεται ο σοφός αυ­
τός  Διδάσκαλος  του  Γένους,  εναντίον  των  πλαστών  θαυ­
μάτων. Περί αυτών, όμως, θα μιλήσουμε ευρύτερα σε άλ­
λη, οικεία θέση. 
     Όλα τα ανωτέρω παρουσιάζουν την ανάγκη, όπως, κα­
τά  καιρούς  ανανεώνονται  οι  διαμαρτυρίες  εκείνων,  που 
γνωρίζουν την ορθότητα του Λόγου του Θεού, και την εκ 
μέρους  της  “ειδικής  ιεροσύνης”  διαστρέβλωση  της  Αλή­
θειας.  Κάποιος  γράφει:  «Εφόσον  οι  άνθρωποι  κρατούν 
ακόμα την πέννα και γράφουν, με σκοπό να προκαλέσουν 
φως για τον κόσμο, αυτό σημαίνει πως η νύχτα εξακολου­
θεί» (“Σιδηρά Διαθήκη”, σελ.31). Όποιος λοιπόν λάβει αυτά 
υπόψη  του,  δεν  θα  με  αδικήσει  για  όσα  γράφω.  Και  η 
προσπάθειά  μου  πάντοτε  είναι  να  αποδείξω  με  όλη  τη 
σαφήνεια  το  άστατο  της  “ειδικής  ιεροσύνης”,  και  με  όλη 
τη Θεόδοτη θέση την θεμελιώδη αυτή γενική. 
     Ο  τρόπος  με  τον  οποίο  εξέτασα  το  θέμα  “Βασίλειο  Ιε­
ράτευμα”,  απέδειξε    την  παρασπονδία  των  δύο  Εκκλη­
σιών, Ορθοδόξου και Δυτικής. Και έτσι απεδείχθη, ότι οι 
εν  λόγω  Εκκλησίες,  παρέβηκαν  “πάσαν  Βουλήν  του 
Θεού”. 
 

Λεπρός από την κεφαλή μέχρι τα πόδια 
 

     Με  τα  Καλογηρικά  στείρα  συστήματα,  οι  ως  άνω  Εκ­
κλησίες  περιόρισαν  τη  λειτουργία  του  Αγίου  Πνεύματος 
πάνω  στη  γη,  μέσω  του  Οποίου  ο  Αιώνιος  ενσαρκώνεται 



325 

 

με τους πιστούς και η Εκκλησία γίνεται, όπως λέει ο Λό­
γος του Θεού, «ἡ σκηνὴ τοῦ Θεοῦ μετὰ τῶν ἀνθρώπων – η 
σκηνή του Θεού μαζί με τους ανθρώπους» (Αποκ.21:3). Τα 
Καλογηρικά  συστήματα  όμως,  άλλαξαν  τους  όρους  και 
σήμερα η Εκκλησία είναι: Η σκηνή των ιερέων με το Ορ­
θόδοξο ή Καθολικό πλήρωμα. Έτσι οι κληρικοί έγιναν το 
μεσάζον στοιχείο, το “μέντιουμ” της Εκκλησίας. 
     Μέχρι την παρούσα επιστολή εξάντλησα όλα τα σημεία 
τα αναφερόμενα στην θεόδοτη σύσταση της γενικής ιερο­
σύνης· απέδειξα την αντι­Βιβλική ενέργεια της φιλοπρω­
τίας  και  πρωτοκαθεδρίας,  μέσω  της  οποίας,  “με  τη  διε­
νέργεια  του  διαβόλου”,  από  γενική  ιεροσύνη,  αυτή  έγινε 
“ειδική”.  Φανέρωσα,  σε  γενικές  γραμμές,  την  μέσω  των 
αιώνων αλλαγή του πολιτεύματος της Εκκλησίας· απέδει­
ξα  τους  λόγους  που  με  ώθησαν  να  αποσχηματιστώ,  και 
κάλεσα  τους συνάδελφους  μου  σε  μετάνοια  και επιστρο­
φή. Δεν κάλεσα όμως κανέναν να με ακολουθήσει. Όποιος 
είναι  ειλικρινής  και  θέλει,  να  συμβουλευτεί  το  Λόγο  το 
Θεού,  και  Εκείνος  θα  του  δώσει  κατευθύνσεις.  Αν  θέλει 
μόνο να του διατυπώσω την πείρα μου, είμαι πρόθυμος γι’ 
αυτό.  Δεν  ενθαρρύνω  κανέναν  να  αποσχηματιστεί.  Εκεί­
νος  που  θα  προβεί  σε  ένα  τέτοιο  διάβημα,  πρέπει  να  το 
έχει μέσα του. Δεν πρέπει να εξασκηθούν ούτε παροτρύν­
σεις, πολύ δε μάλλον πιέσεις. Είναι ανάγκη να δει ο καθέ­
νας  τον  εαυτό  του  απέναντι  στον  Πάνσοφο  Θεό·  να  εξε­
τάσει τη ζωή του με ιερατική έρευνα, όπως ο ιερέας στην 
προ  του  Χριστού  εποχή  εξέταζε  τα  συμπτώματα  της  λέ­
πρας,  (ο Νόμος  του  λεπρού, στο  Λευιτικό 13ο  και  14ο  κε­
φάλαια,  αποδεικνύει  την  αμαρτωλότητα  του  ανθρώπου), 
και  αν  διαπιστώσει  ότι  υπάρχει  “πρήξιμο”  ή  “κάκαδο”  ή 
“υπόλευκη κηλίδα” (συμπτώματα της λέπρας) της λέπρας­
αμαρτίας  πάνω  του,  να  καταφύγει  στον  Ιερέα  Ιησού,  ο 
Οποίος θα του δώσει την αληθή γνωμάτευση και το φάρ­
μακο της θεραπείας. Εκείνος όμως που είναι απόλυτα ει­
λικρινής,  εξετάζοντας  τον  εαυτό  του  θα  διαπιστώσει  ότι 
δεν φέρει τα ως άνω μόνο συμπτώματα της λέπρας, «αλλά 



326 

 

είναι όλος λεπρός από την κεφαλή μέχρι τα πόδια. Τότε 
θα φερθεί στον Ιερέα-Ιησού, γιατί είναι κατάλληλος για το 
αίμα του εξιλασμού» (Λευιτ.13:12­13, παράφραση). 
     Αναγνωρίζω  ότι  είναι  δύσκολα  σε  εφαρμογή  τα  όσα 
μέχρι σήμερα δημοσίευσα δια του παρόντος οργάνου μου. 
Είναι δύσκολη η μετακίνηση των όσων οι αιώνες θεμελίω­
σαν,  η  δεσποτική  επιρροή  επέβαλε  και  η  πατρολατρεία 
στερέωσε. Είναι όμως αναγκαία. Η αμετακινησία των κα­
κώς  κειμένων  δημιούργησε  μία  θλιβερότατη  κατάσταση 
στους κόλπους των δύο Εκκλησιών, Ορθόδοξης και Ρωμα­
ϊκής. Επειδή νομίζεται ότι οι Πατέρες της Εκκλησίας έλυ­
σαν τα προβλήματα της θρησκείας και εξήγησαν το πρα­
κτικό, δογματικό και επιστημονικό της μέρος, δεν αισθά­
νονται οι Ορθόδοξοι και οι Καθολικοί, την ανάγκη της πε­
ραιτέρω  μελέτης  και  έρευνας.  Και  έτσι  η  θεολογία  των 
δύο  αυτών  Εκκλησιών  δεν  βρίσκεται  ποτέ  στα  επίπεδα 
της επιστήμης και της γνώσης. 
 

Σοβαρό ερώτημα 
 

     Και  τώρα,  αγαπητέ  αδελφέ,  φθάνοντας  προς  το  τέλος 
του παρόντος θέματος, θέτω ενώπιόν σας το εξής ερώτη­
μα,  του οποίου το κύρος αυξάνεται στην κυβική δύναμη, 
αν μέσα στη γενική μόρφωσή σας και τις τυχόν σπουδές 
σας,  έχετε και νομικές γνώσεις. Σε καταφατική περίπτω­
ση,  απευθύνομαι  προς  τον  Αρχιερέα,  αλλά  σε  αυτόν  και 
στον Γαμαλιήλ (νομικό) της Ορθοδοξίας, και ρωτώ: 
     Είναι ή δεν είναι αληθούς περιεχομένου η Αγία Γραφή; 
Είναι ή όχι Θεόπνευστη; Ναι, θα απαντήσετε ασφαλώς. Σε 
αυτή  την  περίπτωση,  γιατί  δέχεστε  να  οικοδομούνται  ε­
κείνα που κατακρήμνισε ο Ίδιος ο Θεός, δηλαδή, η αντι­
Γραφική “ειδική” ιεροσύνη; 
     Γράφει  ή  δεν  γράφει  σαφώς  και  κατηγορηματικώς  ο 
αψευδής  και  αδιάβλητος  Λόγος  του  Θεού  στην  προς  Ε­
βραίους Επιστολή περικοπή 7:12, «μετατιθεμένης γὰρ τῆς 
ἱερωσύνης ἐξ ἀνάγκης καὶ νόμου μετάθεσις γίνεται; – Γιατί 
όταν μετατίθεται η ιεροσύνη, κατ’ ανάγκη γίνεται και με-



327 

 

τάθεση του νόμου;».  Στο  υπ’  αριθμό  47 φύλλο, απέδειξα 
με όλη τη σαφήνεια, ότι το Υπούργημα της Ιεροσύνης το 
έχει μόνο ο Χριστός «κατὰ τὴν τάξιν Μελχισεδὲκ». Επομέ­
νως,  το  έχει  αμετάθετο. Το Υπούργημα  αυτό  μετατέθηκε 
σε  Εκείνον  που  θυσιάστηκε  για  τους  ανθρώπους  και  ο 
Οποίος εμφανίζεται για εμάς   στον «οἶκον τοῦ Θεοῦ», ως 
πιστός  Αρχιερέας,  λειτουργώντας,  μεσιτεύοντας  και  ιε­
ρουργώντας  υπέρ  κάθε  αμαρτωλού.  Το  αξίωμα  αυτό  της 
ειδικής  ιεροσύνης,  μόνο  στην  παρουσία  του  Θεό  πλέον 
έχει  θέση,  εξασκούμενο  από  τον  σταυρωθέντα  Ιησού 
«σῴζειν εἰς τὸ παντελὲς δύναται τοὺς προσερχομένους δι' 
αὐτοῦ τῷ Θεῷ – μπορεί και να σώζει ολοτελώς εκείνους 
που προσέρχονται μέσω Αυτού στον Θεό» (Εβρ.7:25). 
     Ποιοι είναι λοιπόν εκείνοι που έχουν το θάρρος και την 
τόλμη να υψώνουν το ανάστημά τους και να οικοδομούν 
ό,τι ο Κύριος της δόξας κατακρήμνισε; 
     Είναι ή δεν είναι αντιποίηση Αρχής και Εξουσίας, όταν 
χωρίς  τη  συγκατάθεση αυτού  που  έχει  το  δικαίωμα,  βρί­
σκονται  άνθρωποι  να  περιενδύονται  στολή  και  εξουσία 
καταργηθείσα; Τι θα λέγατε αν κάποιος ανόητος ή μεγα­
λομανής  πήγαινε  σε  ένα  παλαιοπάζαρο  και  αγόραζε  μία 
μεταχειρισμένη στολή Στρατηγού ή Ναυάρχου, την οποία 
ντυνόταν  και  στη  συνέχεια  παρίστανε  τον  εν  ενεργεία 
Ναύαρχο  ή  Στρατηγό;  Στην  προκειμένη  περίπτωση,  όσοι 
τον  γνωρίζουν  θα  τον  λυπηθούν  για  την  κατάντια  του. 
Όσοι όμως δεν τον γνωρίζουν, θα τον χαιρετίσουν γηθο­
σύνως  [χαρούμενα, ευχαριστημένα], όπως  αρέσει  στην  πα­
παδική  γλώσσα.  Το  ίδιο  ακριβώς  συμβαίνει  και  με  τον 
κλήρο  της  Ορθοδόξου  και  Ρωμαϊκής  Εκκλησίας.  Μοιάζει 
με την ιστορία του παλαιοπάζαρου. 
     Παναγιότατε!  Καθόλου  δεν  είναι  καλά  τα  πράγματα! 
Και λάβετε υπόψη σας ότι υπάρχει και “εισαγγελέας”, που 
εποπτεύει για τις παραβάσεις του Νόμου. Και ο “εισαγγε­
λέας” Αυτός ονομάζεται Πάνσοφος Θεός. Τι θα Του πουν 
όλοι αυτοί που με γνώση και πρόθεση διέπραξαν και δια­
πράττουν  το  αδίκημα  της  αντιποίησης  της  Αρχής  και  Ε­



328 

 

ξουσίας, με το επιβαρυντικό της συρροής αδικημάτων και 
μάλιστα κατ’ εξακολούθηση; 
     Με  αυτές  τις  σκέψεις,  αγαπητέ  αδελφέ  μου,  τελειώνω 
το θέμα μου “Βασίλειο Ιεράτευμα”. Τελειώνω στον αριθμό  
των ετών του Κυρίου  – 33 συνέχειες. Θα συνεχίσω, αν ο 
κατευθύνων  τη  διακονία  μου  αυτή  Θεός,  επιτρέψει,  με 
άλλο θέμα: “Τα Ανάποδα της Θρησκείας”. Στο θέμα αυτό 
θα  πραγματευτώ  περί  των  τελετών  και  μυστηρίων,  περί 
των  μνημοσυνών,  περί  της  Ιεράς  Παράδοσης,  περί  της 
Εκκλησίας, κλπ. 
 

Ταμίας ύβρεων και ευλογιών 
 

     Έγραψα  ό,τι  έγραψα,  με  πνεύμα  αγάπης  και  πόνου 
προς την Εκκλησία, στους κόλπους την οποίας μεγάλωσα. 
Χρησιμοποίησα  λέξεις  μεστές  από  αγάπη  Χριστού·  αντι­
μετώπισα  το  υβρεολόγιο,  το  οποίο  εισέπραξα  από  λαϊ­
κούς,  ιερείς  και  αρχιερείς,  με  όλη  την  ανεξικακία.  Αλλά 
επειδή η αιώνια σκουριά των κακώς κειμένων και η αδια­
φορία των κρατούντων μού κέντρισαν την ευθιξία, χρησι­
μοποίησα και ανοιχτή κάπως γλώσσα, όταν δεν μπορούσα 
να την αποφύγω. Έγραψα όμως με αυτό τον τρόπο για να 
δώσω με φιλικό χέρι ένα φανάρι στους συναδέλφους μου 
για να τους προφυλάξει, αν το δεχτούν, από τους επικίν­
δυνους υφάλους και σκοπέλους, και από τους βραχώδεις 
και αμμώδεις τόπους που βρίσκονται κατά μήκος της πο­
ρείας  τους  και  τους  απειλούν.  Παρουσίασα  κατά  τρόπο 
Αγιογραφικό,  ιστορικό,  αρχαιολογικό,  γραμματολογικό, 
στα  μέτρα  της  Ιεράς  Παράδοσης,  της  πραγματικότητας 
και της επιστήμης, την ΑΛΗΘΕΙΑ  ΤΗΣ ΑΓΙΑΣ  ΓΡΑΦΗΣ  και 
απέδειξα  ότι,  η  Αγία  Γραφή  έχει  ΦΩΣ,  αλλά  χρειάζονται 
μάτια για να το δουν. 
     Υποσχέθηκα ότι θα απαντούσα σε σατανικές επιστολές 
που μου έστειλε ένας Δεσπότης. Δεν αξίζουν όμως τον κό­
πο,  ως  προς  το  θεολογικό  μέρος·  αξίζουν  ως  προς  τις  ύ­
βρεις  και  την  απολίτιστη  συμπεριφορά  του.  Ανόητα  και 
αθεολόγητα τοποθετεί σωρό εδαφίων Παλαιάς και Καινής 



329 

 

Διαθήκης,  που  παρουσιάζουν  τη  γνωστή  ασυναρτησία: 
“Από την πόλη έρχομαι και στην κορφή κανέλλα”. 
     Ελπίζω  η  πραγματεία  μου  αυτή  να  επιφέρει  καρπούς. 
Έγραψα ό,τι έπρεπε να αναφέρω για να αποδείξω ότι δεν 
πλανήθηκα στο διάβημά μου. Τώρα αναμένω να προσθέ­
σει ο Κύριος την ευλογία Του στην ταπεινή μου διακονία. 
Είμαι πάντως ιδιαίτερα ικανοποιημένος με τις μέχρι στιγ­
μής ευλογίες του Θεού. Δημιουργήθηκε μέγα ενδιαφέρον. 
     Εισέπραξα μέχρι τώρα πλήθος ύβρεων από τους κάπη­
λους της θρησκείας και από τους φανατικούς που γελοιο­
ποιούν  και  εκείνα  που  πιστεύουν.  Ήταν  επόμενο  ότι  θα 
γινόμουν και ταμίας των ύβρεων. Δεν πειράζει. Είναι στέ­
φανοι.  Ο  Κύριος  λέει:  «μακάριοί ἐστε ὅταν ὀνειδίσωσιν 
ὑμᾶς καὶ διώξωσιν καὶ εἴπωσιν πᾶν πονηρὸν καθ' ὑμῶν 
ψευδόμενοι ἕνεκεν ἐμοῦ – Μακάριοι είστε, όταν σας ονει-
δίσουν και σας καταδιώξουν και πούνε κάθε πονηρό λόγο 
εναντίον σας, ψευδόμενοι εξαιτίας Μου» (Μτ.5:11).  Προς 
όλους αυτούς δίνω τη συγγνώμη μου, και τους παρακαλώ, 
αν  νομίζουν ότι  μπορούν  να  με διαφωτίσουν,  να  έρθουν. 
Θα τους ακούσω με όλη την αγάπη και τη μακροθυμία και 
θα  μαγνητοφωνήσω  τις  συμβουλές  τους.  Μερικοί  από  ε­
κείνους που μου έγραψαν, εξεδήλωσαν τη λύπη τους για 
τον αποσχηματισμό μου. Σε απάντησή μου, τους παρακά­
λεσα να μου φέρουν τις αντιρρήσεις τους και τα επιχειρή­
ματά τους, και αν ανατρέψουν τις απόψεις μου, όχι μόνο 
θα  επιστρέψω  στον  κλήρο,  αλλά  θα  αποκηρύξω  και  όσα 
διακόνησα σε άλλα πλαίσια από την Ορθόδοξη Εκκλησία 
με λόγο και γραφίδα. Κανείς δεν τόλμησε, όμως. 
     Αλλά αν έγινα ταμίας των ύβρεων των φανατικών κα­
πήλων, έγινα και ταμίας των ευλογιών του Θεού, και από­
λαυσα τις εκατοντάδες επιστολές που έλαβα από τους  α­
ναγνώστες μου, μέσω των οποίων μου εκδηλώνουν τη χα­
ρά και την  ικανοποίησή τους για το περιεχόμενο του ορ­
γάνου μου τούτου. Είναι γενική η εκδήλωση ικανοποίησης 
των Ορθοδόξων, η οποία είναι όμοια σε γενικές γραμμές. 



330 

 

     Θα  επιθυμούσα  να  δημοσίευα  ορισμένες  τουλάχιστον 
επιστολές,  για  να  αποδείξω  το  ενδιαφέρον  που  δημιουρ­
γήθηκε, αλλά ορισμένες δεν πρέπει να δημοσιευθούν. Εν 
πάση  περιπτώσει  από  εκείνες,  που  είναι  δυνατόν  να  δη­
μοσιευθούν,  θα  παραθέσω  κατωτέρω  μόνο  τις  αντιπρο­
σωπευτικές από μεγάλο πλήθος επιστολών, τις οποίες έχω 
στα χέρια μου από άνδρες, γυναίκες, ιερείς και αρχιερείς. 
     Ορίστε,  κατωτέρω,  αντιπροσωπευτική  επιστολή  ενός 
άνδρα: 
 
     Αγαπητέ μου εν Χριστώ αδελφέ Σ. Ι. Χαραλαμπάκη. 
     Η Χάρη του Κυρίου μας Ιησού Χριστού να είναι με το 
πνεύμα σου. 
     Διάβασα  τελευταία  το  τεύχος  σας  “Πνευματικοί  Αντί­
λαλοι”,  του  μηνός  Δεκεμβρίου  και  χάρηκα  για  τη  σαφή­
νεια με την οποία μεταδίδεις τις σκέψεις σου. Σε συγχαί­
ρω  για  τους  ακάματους  κόπους  σου  της  εξονύχισης  των 
πραγμάτων, τους κόπους και την έρευνα αλλά και τη σύ­
νταξη,  καθώς  επίσης  και  για  την  όλη  διεκπεραίωση  και 
αποστολή,  και  εύχομαι  ο  Θεός,  ο  μέγας  μισθαποδότης, 
όπως  σε  αμείψει  πλουσίως.  Χαίρω  δε  παρομοίως  για  το 
θάρρος της στάσης σου υπέρ της αλήθειας του Ευαγγελί­
ου, αφοβία την οποία μην την αποστείλεις, μόνο να είσαι 
άγρυπνος…  και  άφησε  την  αλήθεια  ως  κόχλακα  [μυλόπε-

τρα] από τον χείμαρρο να πατάξει το ψεύδος, τον γίγαντα 
Γολιάθ.  Η  προσευχή  μου  δε,  θα  είναι  υπέρ  σου,  ώστε  ο 
Κύριός  μας  Ιησούς,  ο  Οποίος  είπε:  «ἰδοὺ ἐγὼ μεθ' ὑμῶν 
εἰμι πάσας τὰς ἡμέρας ἕως τῆς συντελείας τοῦ αἰῶνος – ι-
δού, Εγώ είμαι μαζί σας όλες τις ημέρες ως τη συντέλεια 
του αιώνα» (Μτ.28:20), να είναι με το πνεύμα σου και να 
σε κατευθύνει προς δόξα Αυτού. 
     Καθώς  ο  αγαπητός  μας  αδελφός  και  Απόστολος  του 
Κυρίου μας  Ιησού Παύλος είπε ότι  «τὰ δὲ μέλη πάντα οὐ 
τὴν αὐτὴν ἔχει πρᾶξιν – και όλα τα μέλη δεν έχουν την ίδια 
λειτουργία» (Ρωμ.12:4),  και «Ἑνὶ δὲ ἑκάστῳ ἡμῶν ἐδόθη ἡ 
χάρις κατὰ τὸ μέτρον τῆς δωρεᾶς τοῦ Χριστοῦ… καὶ αὐτὸς 



331 

 

ἔδωκε τοὺς μὲν ἀποστόλους, τοὺς δὲ προφήτας, τοὺς δὲ 
εὐαγγελιστάς, τοὺς δὲ ποιμένας καὶ διδασκάλους – στον 
καθέναν από εμάς ξεχωριστά δόθηκε η χάρη κατά το μέ-
τρο της δωρεάς του Χριστού… και Αυτός έδωσε άλλους 
αποστόλους (αναντικατάστατους  τούτους),  άλλους προ-
φήτες, άλλους ευαγγελιστές, άλλους ποιμένες και διδα-
σκάλους» (Εφεσ.4:7,11), βλέπω ότι ο Κύριος σε προίκισε με 
το  ταλέντο  του  ευαγγελιστή  πλούσια.  Μη  φοβάσαι,  λοι­
πόν,  γιατί  αν  αποχωρήσεις  τον  τίμιο  από  τον  αχρείο  θα 
είσαι ως στόμα του Κυρίου («καὶ ἐὰν ἐξαγάγῃς τίμιον ἀπὸ 
ἀναξίου, ὡς τὸ στόμα μου ἔσῃ – και αν βγάλεις έξω τον τί-
μιο από τον ανάξιο, σαν το στόμα Μου θα είσαι» Ιερ. 
15:19),  και  θα  είσαι  προς  ευλογία  αυτών  που  πεινούν  και 
διψούν για την αλήθεια και ο μισθός σου θα είναι μέγας 
υπερβολικά… Ο Κύριος είθε να σου χαρίσει περισσότερο 
το  Πνεύμα  Του  για  να  είσαι  σκεύος  για  τιμή,  αγιασμένο 
και  εύχρηστο  στον  Δεσπότη  μας  Ιησού  Χριστό  για  πά­
ντα… 
     Με αγάπη… κλπ…            Α.Μ. 
 
     «Αγαπητέ εν Κυρίω Σ. Ι. Χαραλαμπάκη. 
     Ευχαριστώ  θερμά  για  τους  “Πνευματικούς  Αντίλα­
λους”, τους οποίους διαβάζω με ιδιαίτερο ενδιαφέρον. 
     Σας  συγχαίρω  για  τον  αγώνα  σας  υπέρ  της  αλήθειας 
στο σοβαρό θέμα της πραγματικής εν Χριστώ ιεροσύνης. 
Έχετε  απόλυτα  δίκιο  και  μοχθείτε  για  την  ορθοτόμηση 
της Αγίας Γραφής. 
     Εύχομαι  να  συνεχίσετε  τον  καλό  αυτό  αγώνα  και  να 
ασχοληθείτε εν καιρώ με τα άλλα εξίσου σοβαρά θέματα, 
ώστε να βοηθηθούν όσοι πραγματικά εκζητούν τον Κύριο. 
     Καθώς λέει ο Απόστολος Παύλος, θα έρθει καιρός που 
οι  άνθρωποι  θα  φύγουν  από  την  απλότητα  στον  Χριστό 
και θα επιζητήσουν ανθρώπινες σοφίες και μυστήρια, και 
χρειάζεται αγώνας για να επιστρέψουν. 
     Χαίρετε και ισχύετε εν Χριστώ Ιησού     Τ.Χ.» 
 



332 

 

     «Αγαπητέ εν Κυρίω κ. Χαραλαμπάκη. 
     Χαίρετε πάντοτε εν Κυρίω. 
     Δύο λόγια θέλω να σας γράψω. Δύο λόγια συγχαρητή­
ρια  για  την αποπεράτωση  της  μελέτης  για  την  ιεροσύνη. 
Αδελφέ μου, πιάσατε την άκρη της αλυσίδας. Γκρεμίσατε 
όλο το οικοδόμημα, το σαθρό οικοδόμημα της πλάνης και 
τώρα  χωρίς  θεμέλια  όπως  έμεινε  πέφτουν  τα  υπόλοιπα 
χαλάσματά του. 
     Σας  ευχαριστώ  για  τα  τόσα  στοιχεία  που  παραθέτετε. 
Γίνατε  η  αιτία  να  πάρω πολλά  βιβλία  γύρω  από το  θέμα 
αυτό. 
     Με οποιουσδήποτε όρους και να συνεχίσετε την έκδο­
ση  των  “Πνευματικών  Αντίλαλων”,  σας  παρακαλώ  να  με 
συμπεριλάβετε στους αναγνώστες του. 
     Η ευχή μου θα ήταν, το “Βασίλειο Ιεράτευμα” να βγει 
σε βιβλίο… 
     Σας παρακαλώ, στείλτε μου μία σειρά της μελέτης αυ­
τής για να την δώσω σε έναν ιερέα, εκτός αν υπάρχει δυ­
νατότητα  για  περισσότερες.  Θα  διατεθούν  σε  κληρικούς 
και θεολόγους. Ίσως ο Θεός τούς φωτίσει αν ερευνήσουν 
με αγαθή καρδιά, όπως εσείς… 
     Σας χαιρετώ με την αγάπη Εκείνου…           Γ.Κ.» 
 
     Από μέρους των γυναικών: 
     «Η περίπτωσή σου είναι μοναδική ευκαιρία για  όλους 
μας,  να  πληροφορηθούμε  την  αλήθεια.  Γενικά,  όλοι  μας, 
οι  Ορθόδοξοι,  βρισκόμαστε  σε  ένα  χάος  και  δεν  γνωρί­
ζουμε τι λέμε και τι πιστεύουμε»     Α.Π. 
 
     Από μέρους των ιερέων: 
     «…Όσα  γράφεις,  είναι  Αγιογραφικά,  ιστορικά,  γραμ­
ματικά  και  δογματικά,  άριστα  τοποθετημένα…  Αγαπητέ 
μου, σε θαυμάζω, και ο Κύριος να σε ευλογεί στο έργο αυ­
τό  της  αποκάλυψης  της  αλήθειας,  από  τη  σκουριά  του 
χρόνου και της παπαδιστικής εθελοτυφλίας…» 
 



333 

 

     Εκ μέρους των Πατριαρχών: 
     «…Τέτοια βαθιά εντύπωση προξένησε σε εμάς η εκδή­
λωση  των  αισθημάτων  σας  αγάπης  και  αφοσίωσης  προς 
την Εκκλησία. Είμαστε βέβαιοι για το στοργικό σας ενδι­
αφέρον υπέρ της Μεγάλης του Χριστού Εκκλησίας, εκδη­
λουμένου από καιρό σε καιρό… ευχόμαστε άφθονη τη χά­
ρη και πλούσια τα δωρήματα του εν Βηθλεέμ Γεννηθέντος 
Σωτήρα ημών Χριστού, σε εσάς και στην κατ’ οίκο Εκκλη­
σία σας. 

Οικουμενικός Πατριάρχης Αθηναγόρας 
 
     Αυτές είναι οι κρίσεις  των ανθρώπων της καλής θέλη­
σης, γυναικών, ανδρών, ιερέων και πατριαρχών. 
     Θερμότατα παρακαλώ όλους εκείνους, οι οποίοι συνέ­
βαλαν στην προσπάθειά μου, ηθικά και υλικά για τη συν­
δρομή  τους.  Τους  πληροφορώ,  ότι  “ο  κόπος  σας  δεν  θα 
είναι μάταιος εν Κυρίω”. 
     Ελπίζω  ότι  με  την  ίδια  προθυμία  θα  εξακολουθήσουν 
στη νέα μου προσπάθεια. 
     Ιδιαιτέρως οφείλω να ευχαριστήσω, εσάς, Παναγιότα­
τε, γιατί είχατε την καλοσύνη να με παρακολουθήσετε με 
προσεκτικό  ενδιαφέρον  σε  σχέση  με  τη  σοβαρότητα  του 
θέματος. 
     Την  παρούσα  πραγματεία  μου,  την  έγραψα  με  πολλή 
κόπο, σε νυχτερινές ώρες, που θα έπρεπε να αναπαύομαι. 
Δικαίως λοιπόν μπορώ να σας απευθύνω το Γραφικό ρη­
τό: «μὴ μισήσῃς ἐπίπονον ἐργασίαν» (Σοφία Σειράχ 7:15). 
     Εξ  αφορμής  των  όσων  μέχρι  σήμερα  δημοσίευσα,  και 
φθάνοντας προς το τέλος, δικαίως μπορώ να επαναλάβω: 
Πίσω,  λοιπόν.  Πίσω  στην  πρώτη  Εκκλησία.  Αλλά  και  με 
όλο  το  δικαίωμα  το  οποίο  μου  δίνει  ο  Μέγας  Αρχιερέας, 
υπέρ του Οποίου προσέφερα τη διακονία μου, μπορώ επί­
σης να τονίσω ότι πρέπει σοβαρά να σκεφτούμε τη μεγά­
λη αξία την οποία έχουμε στο πρόσωπο του Λυτρωτή μας, 
ενώπιον  του  Θεού,  με  τα  ουρανόπλαστα  προνόμια  τα  ο­
ποία  μας  έδωσε,  του  Βασιλέα  και  του  Ιερέα.  Πρέπει  κα­



334 

 

ταλλήλως  να  εκτιμήσουμε  τη  μεγάλη  αγάπη  του  Θεού 
προς εμάς, όταν ο Λόγος Του μας πληροφορεί ότι με τόσο 
μεγάλη επισημότητα ανέλαβε ο Υιός Του να τακτοποιήσει 
την υπόθεση των αμαρτιών μας απέναντι στη δικαιοσύνη 
Του. Ο Λυτρωτής μας Αυτός δεν έλαβε υπόψη Του τα στε­
νά όρια της φυλής και του αίματος, αλλά ήρθε πρόθυμος 
να εξασκήσει το σωτήριο Έργο Του και να δείξει προς ό­
λους τη θεία φροντίδα Του. Ενώπιον Αυτού,  του μοναδι­
κού Ιερέα, εγώ έκλινα το γόνυ και αποχώρησα από τις τά­
ξεις της επίγειας ιεροσύνης, και έγινα Δούλος Εκείνου. 
 

Η ευχή μου 
 

     Εύχομαι η παρούσα διακονία μου να μη δημιουργήσει 
θρησκευτικά πάθη. Όλοι μας πρέπει να δούμε την ανάγκη 
να  εγκολπωθούμε  το  ευρύ  πνεύμα  του  Αποστόλου  Παύ­
λου,  ο  οποίος  σε  παρόμοιες  περιπτώσεις,  έλεγε:  «τί γάρ; 
πλὴν παντὶ τρόπῳ, εἴτε προφάσει εἴτε ἀληθείᾳ, Χριστὸς 
καταγγέλλεται, καὶ ἐν τούτῳ χαίρω. ἀλλὰ καὶ χαρήσομαι – 
Αλλά, τι σημασία έχει; Παρόλα αυτά με κάθε τρόπο, είτε 
με πρόφαση είτε με ειλικρίνεια, ο Χριστός αναγγέλλεται· 
και γι’ αυτό χαίρω. Αλλά και θα χαίρω» (Φιλιπ.1:18). Και ο 
Κύριος επισφραγίζει αυτές τις σκέψεις με τα εξής: «ὃς γὰρ 
οὐκ ἔστι καθ' ὑμῶν, ὑπὲρ ὑμῶν ἐστιν – όποιος δεν είναι ε-
ναντίον μας είναι με το μέρος μας» (Λκ.9:50).  Ο  δε  Θεός 
εκδηλώνοντας την απροσωποληψία Του και επιδοκιμάζο­
ντας  κάθε  ανθρώπινη  προσπάθεια  προς  Δόξα  Του,  είπε 
μέσω του προφήτη:  «οὕτος ἐρεῖ· τοῦ Θεοῦ εἰμι, καὶ οὗτος 
βοήσεται ἐπὶ τῷ ὀνόματι ᾿Ιακώβ, καὶ ἕτερος ἐπιγράψει 
χειρὶ αὐτοῦ· τοῦ Θεοῦ εἰμι, καὶ ἐπὶ τῷ ὀνόματι ᾿Ισραὴλ 
βοήσεται – Αυτός θα λέει: “Του Θεού είμαι”, και αυτός θα 
φωνάξει στο όνομα του Ιακώβ, και ο άλλος θα γράψει με 
το χέρι του: “Του Θεού είμαι”, και με το όνομα του Ισραήλ 
θα επονομάζεται» (Ησ.44:5). 
     Το  ιδεώδες  του  προφήτη  Δαβίδ:  «διδάξω ἀνόμους τὰς 
ὁδούς σου, καὶ ἀσεβεῖς ἐπὶ σὲ ἐπιστρέψουσι – Θα διδάξω 



335 

 

άνομους τις οδούς Σου, και ασεβείς σε Σένα θα επιστρέ-
ψουν» (Ψαλμ.50:13), πρέπει να είναι και δικό μας ιδανικό. 
Και η συμβουλή του Ιωσήφ, προς τους αδελφούς του, να 
μην μαλώνουν καθ’ οδό, πρέπει να δεχτούμε ότι απευθύ­
νεται  και  προς  εμάς.  Οι  άνθρωποι,  έξω  από  την  Ποίμνη 
του Κυρίου, τα τέκνα της «Γὲθ καὶ ᾿Ασκάλωνος» (Β’ Βασι­
λειών 1:20), μας παρακολουθούν και χλευάζουν τη διαγωγή 
μας. 
     Η πραγματεία μου αυτή είναι το πόρισμα μιας μεγάλης 
έρευνας,  την οποία μπορούμε να σχολιάσουμε χωρίς πά­
θος,  με  ειλικρίνεια  και  αγάπη,  για  να  μην  χλευάζεται  η 
διαγωγή μας από τα τέκνα της «Γὲθ καὶ ᾿Ασκάλωνος». 
     Το  θέμα  μου  τούτο,  σκοπό  δεν  έχει  να  δημιουργήσει 
έριδες, αλλά να διαφωτίσει ορισμένα θεολογικής φύσεως 
ζητήματα.  Οι  έριδες  ανήκουν στα  έργα  της σάρκας·  («τὰ 
ἔργα τῆς σαρκός, ἅτινά ἐστι μοιχεία πορνεία, ἀκαθαρσία, 
ἀσέλγεια, εἰδωλολατρία, φαρμακεία, ἔχθραι, ἔρεις, ζῆλοι, 
θυμοί, ἐριθεῖαι, διχοστασίαι, αἱρέσεις, φθόνοι, φόνοι, 
μέθαι, κῶμοι καὶ τὰ ὅμοια τούτοις – τα έργα της σάρκας, 
τα οποία είναι: μοιχεία, πορνεία, ακαθαρσία, ασέλγεια, 
ειδωλολατρία, μαγεία, έχθρες, έριδες, ζήλιες, θυμοί, φα-
τριασμοί, διχοστασίες, αιρέσεις, φθόνοι, φόνοι, μέθες, ά-
σεμνα γλέντια και τα όμοια με αυτά» Γαλ.5:19­21). Ο Χρι­
στιανός όμως πάντοτε επιζητεί τον καρπό του Πνεύματος· 
(«ὁ δὲ καρπὸς τοῦ Πνεύματός ἐστιν ἀγάπη, χαρά, εἰρήνη, 
μακροθυμία, χρηστότης, ἀγαθωσύνη, πίστις, πρᾳότης, 
ἐγκράτεια – Ο καρπός όμως του Πνεύματος είναι αγάπη, 
χαρά, ειρήνη, μακροθυμία, χρηστότητα, αγαθοσύνη, πί-
στη, πραότητα, εγκράτεια» Γαλ.5:22­23). 
     Παμφίλτατε  αδελφέ  μου!  «εὐσχημόνως περιπατή­
σωμεν… μὴ ἔριδι καὶ ζήλῳ – Ας περπατήσουμε ευπρεπώς… 
όχι σε φιλονικίες και σε ζήλιες» (Ρωμ.13:13).  «ἀνεχόμενοι 
ἀλλήλων ἐν ἀγάπῃ – ανεχόμενοι ο ένας τον άλλο με αγά-
πη» (Εφεσ.4:2). «ἄρα οὖν τὰ τῆς εἰρήνης διώκωμεν καὶ τὰ 
τῆς οἰκοδομῆς τῆς εἰς ἀλλήλους – Άρα, λοιπόν, ας επιδιώ-



336 

 

κουμε τα πράγματα που οδηγούν στην ειρήνη και στην 
οικοδομή μεταξύ μας» (Ρωμ.14:19).  «εἰ ταῦτα οἴδατε, 
μακάριοί ἐστε ἐὰν ποιῆτε αὐτά – Αν ξέρετε αυτά, μακάριοι 
είστε αν τα κάνετε» ( Ιν.13:17). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



337 

 

ΠΗΓΕΣ ΚΑΙ ΒΟΗΘΗΜΑΤΑ 
 
1)   Αγία Γραφή (Παλαιά και Καινή) 
2)   “Πηδάλιον”, Νικοδήμου 
3)   “Ιωάννης Χρυσόστομος” 
4)   “Πατρολογία”, Δ. Μπαλάνου, Καθηγητή Πανεπι­
στημίου Αθηνών 
5)   Εγκυκλοπαίδεια “Ηλίου” 
6)   “Οι Λαϊκοί στη Εκκλησία”, Π. Τρεμπέλα, Καθηγη­
τή Πανεπιστημίου Αθηνών 
7)   “Χριστιανική Αρχαιολογία”, Νικηφ. Καλογερά, 
Καθηγητή Πανεπιστημίου Αθηνών 
8)   “Εκκλησιαστική Ιστορία”, Βασ. Στεφανίδη, Καθη­
γητή Πανεπιστημίου Αθηνών 
9)   “ΖΩΗ”, περιοδικό 
10)  “Ερμηνεία της Καινής Διαθήκης”, Απόστολου 
Μακράκη 
11)  “Ερμηνεία Επιστολών Καινής Διαθήκης”, Θ. 
Ζωγράφου, Θεολόγου 
12)  “Υπόμνημα”, Π. Κολεσίδη, Θεολόγου 
13)  “Ερμηνεία Αποκαλύψεως”, Απόστολου Μακράκη 
14)  “Ερμηνεία Αποκαλύψεως”, Ιωήλ Γιαννακόπου­
λου, Αρχιμανδρίτη 
15)  “Υπόμνημα στην Αποκάλυψη”, Π. Μπρατσιώτη, 
Καθηγητή Πανεπιστημίου Αθηνών 
16)  “L’ Orthodoxie”, Στεργίου Βουλγάρωφ, Ρώσου Θε­
ολόγου 
17)  “Περί των Εξωτερικών Επιδράσεων επί της Ορ-
θοδόξου Θεολογίας”, Ι. Ν. Καρμίρη, Καθηγητή Πανε­
πιστημίου Αθηνών 
18)  “Εκκλησιαστική Ιστορία”, Κυριακού, Καθηγητή 
Πανεπιστημίου Αθηνών 
19)  “Άτακτα”, Αδαμαντίου Κοραή 
20)  “Το Ευαγγέλιο υπό Σύγχρονο Πνεύμα”, Δ. Καλ… 



338 

 

21)  “Παγκόσμιο Λεξικό των Έργων”, Spititus Mondi, 
Διδασκάλου Οικουμενικού Πατριαρχείου 
22)  “Στέφανος του Ενιαυτού”, Μαρτίνος Κρούσιος 
23)  “Δογματική”, Χ. Ανδρούτσου 
24)  “Βυζαντινός Πολιτισμός”, Έσσελιγκ 
25)  “Προς τα Άγια των Αγίων”, F. B. Meyer 
26)  “Σχόλια Γένεσης και Εξόδου”, C. Mackintosh 
27)  “Νέα Απολογητική”, Al. Farges 
28)  “Ιστορία των Αιρέσεων”, I. Newman 
29)  “Περί της Συμπεριφοράς μας στον Κλήρο και 
στη Εκκλησία”, Μιχ. Γαλανού 
30)  “Το Βασίλειον Ιεράτευμα”, Π. Τρεμπέλα 
31)  “Ιστορία του Ελληνικού Έθνους”, Κ. Παπαρρη­
γόπουλου 
32)  “Χριστιανική Αρχαιολογία”, Λάτα, Μητροπολίτη 
33)  “Νέες Έρευνες”, Γ. Κονιδάρη, Καθηγητή Πανεπι­
στημίου Αθηνών 
34)  “Κλήμης ο Ρώμης”, τόμοι 2 
35)  “Ιστορία της Χριστιανικής Γραμματολογίας”, 
Γ. Δέρβου 
36)  “Πλανών Έλεγχος”, Αστέρας της Ανατολής 
37)  “Εγκυκλοπαίδεια Θεολογίας”, Π. Τρεμπέλα 
38)  “Έρευνες περί Εξομολογήσεως”, Κ. Μεταλληνού 
39)  “Υπόμνημα κατά Ιωάννη Ευαγγελίου”, Π. Τρε­
μπέλα 
40)  “Υπόμνημα κατά Ματθαίο Ευαγγελίου”, Π. 
Τρεμπέλα 
41)  “Λεξικό Αγίας Γραφής”, Κωνσταντίνου 
42)  “Υπόμνημα κατά Ιωάννη Ευαγγελίου”, Ιωάννης 
Χρυσόστομος 
43)  “Ψευδοκλημέντια”, Αποστολική Διακονία 
44)  “Παύλος”, Holzner 
45)  “Τα 39 Αγγλικανά Άρθρα και η Ορθόδοξη Εκ-
κλησία”, Κ. Χιόνης 
46)  “Συνοπτική Εγκυκλοπαίδεια Αγίας Γραφής”, 
Χάλλεϋ 



339 

 

47)  “Pictorial Bible Dictionary”, M. C. Tenney 
48)  “Ο Αντίχριστος Ήλθε”, Κ. Ξηρόκωστα 
49)  “Ερμηνεία στην Β’ προς Κορινθίους”, Ιωάννης 
Χρυσόστομος 
 
 
 
 
 




