
 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 
 
 

 
 
 

ΣΥΝΕΤΑΙΡΟΙ ΤΟΥ ΘΕΟΥ 

δέκατα και προσφορές 

1
η έκδοση  -   έτος 2022 μ.Χ   

 

 
 
 



 
 

ΑΛΚΙΒΙΑΔΗΣ  ΤΖΕΛΕΠΗΣ 
 
 

 
 
 
 
 

 

 
 

 
 

 
 
 
 

 
 
 
 

 

 

 

Ανατύπωση: 2026 
 

 

 
 

 

 
 

 

«ΦΙΛΑΔΕΛΦΟΣ - FILADELFOS» 
 

 

 

 



 

 COPYRIGHT 2022 

για την Ελλάδα και όλο τον κόσμο: 
ALKIVIADIS TZELEPIS (FILADELFOS) 

 

ΠΡΩΤΗ ΕΚΔΟΣΗ: 05/2022 

ΑΝΑΤΥΠΩΣΗ: 2026 



Επιμέλεια κειμένων & εξώφυλλου: 

ΑΛΚΙΒΙΑΔΗΣ  ΤΖΕΛΕΠΗΣ 

Τηλ. κινητό - Viber - WhatsApp:  

694 - 49 21 318 



SITE:  www.AlkiviadisFiladelfos.com 



FACEBOOK (3 λογαριασμοί):  

Alkiviadis Tzelepis (Filadelfos) 

Groups 1: «ΦΙΛΑΔΕΛΦΟΣ - FILADELFOS» 

Groups 2: «Βιβλιοθήκη ΦΙΛΑΔΕΛΦΟΣ» 
 

Ε - MAIL 

filadelfos02@hotmail.com 

alkiviadistzelepis@yahoo.gr 



YOUTUBE (6 κανάλια) 
Filadelfos Channel 1,  Filadelfos Channel 2 

Filadelfos MHNYMATA (Channel 3) 

FiladelfosΤV - music, Filadelfos FILMS 

Filadelfos Holy Bible  
 

 

EKΤΥΠΩΣΗ:  GRAFIMA ΔΙΑΦΗΜIΣΤΙΚΗ Α.Ε. 

www.grafimaprint.gr  

Λ.Ελευθερίας 29  - Τ.Κ.  17455 ΑΛΙΜΟΣ 

Τηλ. 210 72 51 600 
 

Επιτρέπεται 

η αναδημοσίευση αποσπασμάτων μόνον 

του παρόντος βιβλίου,  χωρίς αλλοίωση  

ή μεταβολή του κειμένου και με την αναγραφή  
του ονόματος  του συγγραφέα  

 

( Ν.2121/1993, άρθρο 18, παρ.1-2 ) 
 

ISBN:  978 - 960 - 6783 -  39 - 5 

 



 

 
 

Π Ε Ρ Ι Ε Χ Ο Μ Ε Ν Α 
 

 

 

ΠΑΡΟΥΣΙΑΣΗ - ΠΡΟΛΟΓΙΣΗ ΤΟΥ ΒΙΒΛΙΟΥ  

Γράφει η Ρένα Τζωράκη Μανουκάκη …........................…. 
 

09 
  

ΕΙΣΑΓΩΓΙΚΑ ΣΧΟΛΙΑ από ΑΝΑΓΝΩΣΤΕΣ .......... 21 
  

ΠΡΟΛΟΓΟΣ από τον ΣΥΓΓΡΑΦΕΑ ……….……..…. 27 
  

Κεφάλαιο  ΠΡΩΤΟ 
ΤΟ ΔΕΚΑΤΟ ΣΤΗΝ ΠΑΛΑΙΑ ΔΙΑΘΗΚΗ ..……….….......…. 

 
35 

1. ΤΟ ΔΕΚΑΤΟ ΠΡΙΝ ΤΟ ΝΟΜΟ ...................................... 35 

2. ΤΟ ΔΕΚΑΤΟ ΣΥΜΦΩΝΑ ΜΕ ΤΟ ΝΟΜΟ ....................... 38 

3. OI ΛΕΥΙΤΕΣ ΙΕΡΕΙΣ ΚΑΙ ΤΟ ΔΕΚΑΤΟ ........................... 40 

4. ΥΠΑΚΟΗ ΣΤΗΝ ΕΝΤΟΛΗ ΓΙΑ ΤΟ ΔΕΚΑΤΟ .................. 41 
   

Κεφάλαιο  ΔΕΥΤΕΡΟ 
ΔΕΚΑΤΑ ΚΑΙ ΑΠΑΡΧΕΣ ΓΕΝΝΗΜΑΤΩΝ …................... 

 
45 

1. ΔΙΑΚΡΙΣΗ ΔΕΚΑΤΩΝ ΚΑΙ ΑΠΑΡΧΩΝ ........................... 45 

2. ΤΟ "ΕΞΑΙΡΕΤΟΝ" ΑΠΟ ΤΙΣ ΑΠΑΡΧΕΣ ........................ 46 

3. ΟΙ ΑΠΑΡΧΕΣ ΣΤΙΣ ΕΟΡΤΕΣ ΤΟΥ ΚΥΡΙΟΥ .................... 47 

4. ΟΙ ΑΠΑΡΧΕΣ ΣΤΟ ΣΩΜΑ ΤΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ ................. 50 
   

Κεφάλαιο  ΤΡΙΤΟ 
ΤΟ ΔΕΚΑΤΟ ΜΕΣΑ ΣΤΗΝ ΑΝΘΡΩΠΙΝΗ ΙΣΤΟΡΙΑ ...... 

 
53 

1. ΟΙ ΡΙΖΕΣ ΤΟΥ ΔΕΚΑΤΟΥ ……..........................…............ 53 

2. ΤΡΙΑ ΒΑΣΙΚΑ ΕΙΔΗ ΔΕΚΑΤΩΝ ……............………........... 59 

3. ΤΟ "ΔΕΚΑ" ΚΑΙ Ο ΣΥΜΒΟΛΙΣΜΟΣ ΤΟΥ ........................ 63 
   

Κεφάλαιο  ΤΕΤΑΡΤΟ 
Ο ΝΟΜΟΣ ΤΟΥ ΜΩΥΣΗ και Η ΕΚΚΛΗΣΙΑ .…............. 

 
67 

1. ΚΑΤΑΡΓΗΣΗ ΤΟΥ ΤΕΛΕΤΟΥΡΓΙΚΟΥ ΝΟΜΟΥ …………. 67 

2. Ο ΜΩΥΣΗΣ ΔΙΔΑΣΚΕΤΑΙ ΑΚΟΜΑ ………….........……..... 69 
 

5 



Κεφάλαιο  ΠΕΜΠΤΟ 
ΤΟ ΔΕΚΑΤΟ ΣΤΗΝ ΚΑΙΝΗ ΔΙΑΘΗΚΗ .......................… 

 

73 

1. EΠΙΧΕΙΡΗΜΑΤΑ ΚΑΤΑ ΤΩΝ ΔΕΚΑΤΩΝ ………………. 73 

2. Η ΑΠΟΚΑΛΥΠΤΙΚΗ ΕΡΜΗΝΕΙΑ ΤΗΣ ΓΡΑΦΗΣ ............. 76 

3. Ο ΙΗΣΟΥΣ "ΓΕΜΙΣΕ" ΤΗΝ ΕΝΤΟΛΗ ΤΩΝ ΔΕΚΑΤΩΝ.... 81 

4. ΤΟ ΕΠΙΧΕΙΡΗΜΑ ΤΟΥ ΠΑΥΛΟΥ ΓΙΑ ΤΑ ΔΕΚΑΤΑ.......... 83 
   

Κεφάλαιο  ΕΚΤΟ 
Ο ΝΟΜΟΣ ΤΗΣ ΣΠΟΡΑΣ και ΤΟΥ ΘΕΡΙΣΜΟΥ…....… 

 
87 

1. ΕΝΑΣ ΝΟΜΟΣ ΠΟΥ ΔΕΝ ΑΛΛΑΖΕΙ ............................... 87 

2. ΘΕΡΙΣΜΟΣ ΜΕΤΑ ΑΠΟ ΠΟΛΛΕΣ ΗΜΕΡΕΣ .................. 90 

3. ΣΠΕΡΝΟΥΜΕ ΑΠΟ ΤΑ ΔΙΚΑ ΤΟΥ ................………..… 95 

4. ΣΠΕΡΝΟΥΜΕ ΤΟ ΔΕΚΑΤΟ ΤΗΣ ΠΡΟΣΕΥΧΗΣ .............  96 

5. ΔΩΣΕ ΟΝΟΜΑ ΣΤΟ ΔΕΚΑΤΟ ....................................... 98 

6. Η ΜΑΚΡΟΘΥΜΙΑ ΤΟΥ ΘΕΟΥ ......................................... 102 
   

Κεφάλαιο  ΕΒΔΟΜΟ 
ΣΠΕΡΝΟΥΜΕ και ΟΤΑΝ ΔΕΝ ΕΧΟΥΜΕ ...…............… 

 
105 

1. Η ΣΠΟΡΑ ΚΑΙ Η ΕΥΛΟΓΙΑ ΤΟΥ ΙΣΑΑΚ ......................... 105 

2. ΑΓΟΡΑΖΕ ΤΗΝ ΑΛΗΘΕΙΑ ΑΠΟ ΤΟΥΣ ΠΩΛΟΥΝΤΑΣ....... 107 

3. ΠΩΛΗΣΗ ΚΑΙ ΑΓΟΡΑ ΕΠΙ ΑΝΤΙΧΡΙΣΤΟΥ ..................... 109 

4. ΤΟ ΔΙΛΕΠΤΟ ΤΗΣ ΧΗΡΑΣ .............................................. 111 

5. Η ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΤΩΝ ΦΙΛΙΠΠΩΝ ....................................... 114 
   

Κεφάλαιο  ΟΓΔΟΟ 
ΕΥΠΡΟΣΔΕΚΤΕΣ και ΜΑΤΑΙΕΣ ΠΡΟΣΦΟΡΕΣ …......  

 
119 

1. ΠΟΥ ΠΡΕΠΕΙ ΝΑ ΔΙΝΟΥΜΕ …........................................... 119 

2. ΤΟΠΙΚΗ ΕΚΚΛΗΣΙΑ και ΕΝΟΤΗΤΑ ΣΩΜΑΤΟΣ ............... 121 

3. ΑΝΥΠΑΚΟΗ και ΜΑΤΑΙΕΣ ΠΡΟΣΦΟΡΕΣ ......................... 126 
   

Κεφάλαιο  ΕΝΑΤΟ 
ΠΟΙΟΙ ΔΙΝΟΥΝ - ΠΟΤΕ και ΠΩΣ ΔΙΝΟΥΜΕ …........... 

 
129 

1. ΠΟΙΟΙ ΠΡΕΠΕΙ ΝΑ ΔΙΝΟΥΝ ΚΑΙ ΓΙΑΤΙ …....................... 129 

2. ΠΟΤΕ ΠΡΕΠΕΙ ΝΑ ΔΙΝΟΥΜΕ ΣΤΟΝ ΘΕΟ ...................... 134 

3. Π Ω Σ  ΠΡΕΠΕΙ ΝΑ ΔΙΝΟΥΜΕ ΣΤΟΝ ΘΕΟ ..................... 1377 

6 



Κεφάλαιο  ΔΕΚΑΤΟ 
ΚΑΝΕ ΤΟΝ ΘΕΟ ΣΥΝΕΤΑΙΡΟ ΣΟΥ .…........................… 

 
139 

1. ΣΥΝΕΡΓΟΙ ΤΟΥ ΘΕΟΥ ...................................................... 139 
2. ΟΥΙΛΙΑΜ ΓΚΟΛΓΚΕΪΤ ....................................................... 140 
3. ΡΟΒΕΡΤΟΣ ΛΕΤΟΥΡΝΩ ..................................................... 141 
4. ΔΗΜΟΣ ΣΑΚΑΡΙΑΝ ............................................................ 142 
5. ΤΖΑΚ ΧΑΡΤΜΑΝ ............................................................... 143 
6. ΠΝΕΥΜΑΤΙΚΗ ΑΙΧΜΑΛΩΣΙΑ ..............................................  146 
  

Κεφάλαιο  ΕΝΔΕΚΑΤΟ 
Ο ΘΕΟΣ ΕΙΝΑΙ Ο ΠΡΟΜΗΘΕΥΩΝ .....….........…….…..… 

 

149 

1. Ο ΘΕΟΣ ΠΡΟΜΗΘΕΥΕΣΕ ΤΟΝ ΑΒΡΑΑΜ .......................... 149 
2. Ο ΘΕΟΣ ΠΡΟΜΗΘΕΥΕΣΕ ΤΟΝ ΑΔΑΜ & ΤΗΝ ΕΥΑ .......... 150 
3. Ο ΘΕΟΣ ΠΡΟΜΗΘΕΥΕΣΕ ΤΟΝ ΙΩΒ ................................... 151 
4. Ο ΘΕΟΣ ΠΡΟΜΗΘΕΥΕΙ ΜΕ ΤΟΝ ΗΛΙΑ ........................... 152 
5. Ο ΘΕΟΣ ΠΡΟΜΗΘΕΥΕΙ ΜΕ ΤΟΝ ΕΛΙΣΣΑΙΕ ..................... 154 
6. Ο ΙΗΣΟΥΣ ΣΥΝΕΧΕΙΑ ΠΡΟΜΗΘΕΥΕ .................................. 157 
7. ΕΓΩ ΕΙΜΑΙ Ο ΚΥΡΙΟΣ Ο ΠΡΟΜΗΘΕΥΩΝ ΣΕ ................... 158 
   

Κεφάλαιο  ΔΩΔΕΚΑΤΟ 
ΟΙΚΟΝΟΜΟΙ ΤΗΣ ΠΕΡΙΟΥΣΙΑΣ ΤΟΥ ΘΕΟΥ  ................ 

 

163 

1. ΥΠΗΡΕΤΕΣ ΚΑΙ ΟΙΚΟΝΟΜΟΙ ΤΟΥ ΘΕΟΥ ........................ 163 

2. Η ΠΑΡΑΒΟΛΗ ΤΩΝ ΤΑΛΑΝΤΩΝ .................................... 165 
  

Κεφάλαιο  ΔΕΚΑΤΟ ΤΡΙΤΟ 
ΜΙΣΘΩΤΟΙ -ΠΛΗΡΟΥΣ ΑΠΑΣΧΟΛΗΣΗΣ- ΕΡΓΑΤΕΣ ............ 

 

173 

1. ΜΙΑ ΑΝΤΙΚΡΟΥΟΜΕΝΗ ΘΕΣΗ ........................................ 173 

2. Ο ΕΡΓΑΤΗΣ ΑΞΙΟΣ ΤΟΥ ΜΙΣΘΟΥ ΤΟΥ ….................…... 174 

3. Ο ΝΟΜΟΣ ΤΟΥ ΜΩΥΣΗ και Ο ΠΑΥΛΟΣ ......................... 178 

4. 

 

ΤΟ ΤΡΙΠΛΟ ΕΠΙΧΕΙΡΗΜΑ ΤΟΥ ΠΑΥΛΟΥ 
Ποιμένας (184) - Γεωργός (188)  - Στρατιώτης (190) ............. 

 

183 
   

Κεφάλαιο  ΔΕΚΑΤΟ ΤETAΡΤΟ 
ΤΟ ΑΔΑΠΑΝΟ ΕΥΑΓΓΕΛΙΟ ............................................... 

 

199 

1. ΕΝΑ ΣΥΓΧΡΟΝΟ ΦΑΙΝΟΜΕΝΟ ........................................ 199 

2. ΕΞΟΥΣΙΑ που "ΔΕΝ ΧΡΗΣΙΜΟΠΟΙΕΙΤΑΙ" ......................... 202 

7 



3. ΕΞΟΥΣΙΑ που "ΓΙΝΕΤΑΙ ΕΜΠΟΔΙΟ" .............................. 207 
4. Η ΑΜΦΙΣΒΗΤΗΣΗ ΤΟΥ ΠΑΥΛΟΥ .....................................   212 
5. Ο ΚΥΡΙΟΣ ΜΕΤΑΤΟΠΙΖΕΙ ΤΟΥΣ ΕΡΓΑΤΕΣ ΤΟΥ ............ 220 
   

Κεφάλαιο  ΔΕΚΑΤΟ ΠΕΜΠΤΟ 
ΚΑΝΕ ΔΙΑΘΗΚΗ ΜΕ ΤΟΝ ΘΕΟ .................................…. 

 

225 

1. ΣΥΝΘΗΚΗ ΜΕ ΤΟΝ ΑΔΑΜ ..................................…......... 226 
2. ΣΥΝΘΗΚΗ ΜΕ ΤΟΝ ΝΩΕ ....................................…......... 226 
3. ΣΥΝΘΗΚΗ ΜΕ ΤΟΝ ΑΒΡΑΑΜ ................................…..... 227 
4. ΣΥΝΘΗΚΗ ΜΕ ΤΟΝ ΜΩΥΣΗ ................................…......... 229 
5. ΣΥΝΘΗΚΗ ΣΤΟΝ ΓΟΛΓΟΘΑ................................…......... 230 
6. ΣΥΝΘΗΚΗ Μ' ΕΣΕΝΑ ...........................................…......... 232 
  

Κεφάλαιο  ΔΕΚΑΤΟ ΕΚΤΟ 

ΤΟ ΠΝΕΥΜΑ ΤΗΣ ΦΤΩΧΕΙΑΣ και ΤΟ ΠΝΕΥΜΑ 

ΤΗΣ ΕΥΗΜΕΡΙΑΣ .............................................................…. 

 

 

 

237 

1. ΓΙΑΤΙ ΦΤΩΧΕΙΑ ΜΕΣΑ ΣΤΗΝ ΕΚΚΛΗΣΙΑ; .........…......... 237 

2. Ο ΘΕΟΣ ΕΡΓΑΖΕΤΑΙ ΓΙΑ ΤΗΝ ΕΥΗΜΕΡΙΑ ΣΟΥ …......... 241 

3. ΑΠΟΤΑΜΙΕΥΣΕ ΣΤΗΝ "ΤΡΑΠΕΖΑ ΤΟΥ ΟΥΡΑΝΟΥ"....... 245 

4. ΕΥΗΜΕΡΙΑ ΣΤΗΝ ΕΠΙΓΕΙΑ ΖΩΗ ΤΟΥ ΙΗΣΟΥ ....…......... 250 
  

Κεφάλαιο  ΔΕΚΑΤΟ EΒΔΟΜΟ 
ΕΡΩΤΗΣΕΙΣ - ΑΠΑΝΤΗΣΕΙΣ ............................................ 

 

257 

  
 

 

 1η ΚΑΤΗΓΟΡΙΑ (24 ερωτήσεις - απαντήσεις) 

 Θέματα που περιλαμβάνονται στο βιβλίο ................................. 

 

258 

  
 

 2η ΚΑΤΗΓΟΡΙΑ (12 ερωτήσεις - απαντήσεις) 

 Θέματα που ΔΕΝ περιλαμβάνονται στο βιβλίο ...................... 

 

284 
 

  

Κεφάλαιο  ΔΕΚΑΤΟ ΟΓΔΟΟ 
ΟΙ ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ ΤΟΥ ΚΗΡΥΚΑ .................................…. 

 

307 

   

ΒΙΒΛΙΟΓΡΑΦΙΑ - ΠΗΓΕΣ - ΒΟΗΘΗΜΑΤΑ ................. 313 
   

ΛΙΓΑ ΛΟΓΙΑ ΓΙΑ ΤΟΝ ΣΥΓΓΡΑΦΕΑ ........................... 315 
 

 
 
 

8 



 

 

ΠΑΡΟΥΣΙΑΣΗ - ΠΡΟΛΟΓΙΣΗ ΤΟΥ ΒΙΒΛΙΟΥ 
 

Γράφει η Ρένα Τζωράκη Μανουκάκη 
 

https://logotexnikoperiboli-archives.blogspot.com/ 
 

 

1. Σε μια εποχή που η σκέψη μας ρηχαίνει και οι νοητικές μας 

λειτουργίες υποχωρούν καταταλαιπωρούμενες καθημερινά από 

την υπερβολή και την αλλοίωση της ΑΛΗΘΕΙΑΣ από τις σκοτει-

νές δυνάμεις, σε μια εποχή που ο άνθρωπος, αντί να έχει την 

όψη του "ΑΝΘΡΩΠΟΥ" με κεφαλαία και να "θρώσκει (να κοιτά) 

για τα άνω", για τα αιώνια και τα αληθινά, είναι ο "άνθρωπος" 

με μικρά γράμματα, είναι του  "Φαίνεσθαι αντί του Είναι…"  
  

 Σε αυτή την εσχατιά των καιρών που διανύουμε, έρχεται  το  

συγκεκριμένο βιβλίο του Αλκιβιάδη Τζελέπη, του ακάματου ερ-

γάτη του Πνεύματος και ενός τέλειου υπηρέτη του ζωντανού 

Θεού μας, να δώσει απαντήσεις σε ερωτήματα για τα οικονο-

μικά του Θεού. Ο συγγραφέας, μας έχει αποδείξει πως είναι υ-

πέρ δραστήριος των πνευματικών, έχοντας στο ενεργητικό του 

44 βιβλία, εύληπτα για τον αναγνώστη. 
 

 Με το βιβλίο αυτό και τις 320 σελίδες του, με γλώσσα απλή, 

κατανοητή  με γλαφυρότητα και σαφήνεια, απευθύνεται σε όλες 

τις μορφωτικές και κοινωνικές ομάδες και καταφέρνει να διεισ-

δύσει στην καρδιά του κάθε αναγνώστη και τον κάνει να σκεφτεί 

βαθυστόχαστα και να θέσει στον εαυτό του το ερώτημα: "Άρα-

γε, εγώ τι δεκατίζω για τον Κύριό μου, που με ευλογεί με ουράνιες 

και επίγειες ευλογίες και εκπληρώνει κάθε μου ανάγκη;" 
 

 Πρόκειται για ένα αληθινό πόνημα, που το συνιστώ ανεπι-

φύλακτα να το διαβάσουμε όλοι μας και μέσα από αυτό φαίνεται 

πόσο βαθιά έχει εντρυφήσει στον άγιο Λόγο του Θεού ο συγ-

γραφέας που μας κάνει τον Λόγο του Θεού πράξη στη ζωή μας. 

Διαβάζοντάς το βιβλίο, ένιωσα μέσα από την ανθρωποκεντρική 

και θεολογική του προσέγγιση ότι επαναφέρει τη σκέψη μας στο 

9 



θέλημα του Θεού, συνοδοιπόροι για να αιώνια, τα άφθαρτα, τα 

αληθινά και τα ένδοξα. 
 

 Από τον τίτλο του βιβλίου και μόνο «ΣΥΝΕΤΑΙΡΟΙ ΤΟΥ 

ΘΕΟΥ ΣΤΑ ΟΙΚΟΝΟΜΙΚΑ» ο συγγραφέας προϊδεάζει τον ανα-

γνώστη για την ιδιαιτερότητα αυτού του βιβλίου και κάθε ανα-

γνώστης που έχει  αληθινή δίψα και πείνα πνεύματος, θέλει να 

το διαβάσει, γιατί δεν υπάρχει πλούσια βιβλιογραφία τουλάχι-

στον στην Ελλάδα για τα οικονομικά του Θεού.  
 

2. Το βιβλίο γραμμένο με ειλικρίνεια, αντικειμενικότητα και α-

μεροληψία, μα πάνω από όλα με ανυπόκριτη ΑΓΑΠΗ για τον 

Κύριό μας Ιησού, μιλά κατευθείαν μέσα στην καρδιά του ανα-

γνώστη, έχοντας μια νεωτεριστική καινοτομία όσον αφορά τη 

γλώσσα των Βιβλικών εδαφίων, που εισάγεται για πρώτη φορά 

στο χρησιμοποιούμενο κείμενο του Βάμβα, στο οποίο λέξεις με-

ταφράζονται στη δημοτική γλώσσα. Πρόκειται για έναν εξαίρετο 

συνδυασμό της ΑΠΛΗΣ ΚΑΘΑΡΕΥΟΥΣΑΣ με τη ΔΗΜΟΤΙΚΗ ΓΛΩΣ-

ΣΑ, όπου υπερισχύει η καθαρεύουσα, ώστε, αφενός μεν να 

μην αλλοιώνεται η αρχική μορφή του κειμένου του Βάμβα και 

αφετέρου το κείμενο να είναι πλέον προσιτό και σ' αυτούς που 

δεν είναι γνώστες της αρχαίας Ελληνικής γλώσσας. 
 

 Είναι πραγματικά μια μακρόχρονη και επίπονη προσπάθεια 

μελέτης της Αγίας Γραφής από τα πρώτα κεφάλαια, από τη Γέ-

νεση, ως το τέλος της Αποκάλυψης, για να περάσει το μήνυμα 

σε όλους εμάς, που είμαστε αδαείς επάνω στον δεκατισμό, πως 

ο Κύριος δεν έχει ανάγκη τα χρήματά μας, είναι ΟΛΑ δικά Του, 

όπως αναφέρεται και στον Ψαλμό ΚΔ/24, αλλά θέλει να ξεριζώ-

σει από μέσα μας κάθε τι που μας δένει με τον "Μαμωνά" του 

κόσμου αυτού και να Τον εμπιστευόμαστε πλήρως. 
 

3. Επίσης μεταφέρει ένα σπουδαίο  μήνυμα σε όλους τους ερ-

γάτες του Λόγου του Κυρίου, όταν δεν διδάσκουν το σώμα 

του Χριστού για τους νόμους του Θεού στα οικονομικά θέ-

ματα, ενώ για τις λοιπές διδασκαλίες της Γραφής κάνουν εκα-

10 



τοντάδες μαθήματα, μηνύματα και κηρύγματα. Ο Κύριος θα  

τους το καταλογίσει αυτό. Πρέπει να διδάσκουν όλη την Γραφή 

και να μην κάνουν διακρίσεις ή εξαιρέσεις και να διακηρύττουν 

στα αδέλφια μόνο αυτά που "γαργαλίζουν την ακοή"! 
 

 Πραγματικά διαβάζοντας το βιβλίο του αδελφού μας, ενώ 

δεν ήξερα πνευματικό κολύμπι στα βαθιά νερά, σου δίνει την α-

παραίτητη στολή, αφού σου κάνει τα  μαθήματα της θεωρίας και 

σου δίνει το έναυσμα να πέσεις από το ασφαλή πλεούμενό σου 

και να κάνεις κατάδυση στον ωκεανό του πνεύματος να δεις 

μόνος σου τις ανείπωτες ομορφιές του βυθού, που μέχρι τώρα 

γνώριζες θεωρητικά. 
 

 Όταν ο Θεός μας προτρέπει να Τον δοκιμάσουμε, δίνο-

ντάς Του το δέκατο και Αυτός θα ανοίξει τους καταρράκτες των 

ευλογιών Του, ώστε να μην υπάρχει χώρος για τις ευλογίες 

Του. Αυτό δεν σημαίνει μόνο ότι θα μας δώσει τα πάντα που 

χρειαζόμαστε σε υλικά αγαθά, προς ζωή και ευσέβεια, πνευμα-

τικά και υλικά αγαθά, αλλά θα είμαστε αυτάρκεις και ποτέ 

δεν θα βρισκόμαστε σε πραγματική ένδεια, γιατί ο ουράνιος 

Πατέρας μας θα έχει μέριμνα για εμάς και για να συμβεί αυτό, 

το μόνο που ζητεί από εμάς είναι να έχουμε πίστη και εμπιστο-

σύνη στον  άγιο Λόγο Του. 
 

4. Αυτό το βιβλίο, που κρατάτε στα χέρια σας, είναι ένα ιδιαί-

τερο βιβλίο, που απευθύνεται σε μια συγκεκριμένη κατηγο-

ρία ανθρώπων, απευθύνεται σε όλους, όσους έχουν δεχτεί το 

λυτρωτικό έργο του Ιησού Χριστού στο σταυρό του Γολγοθά και 

έχουν πλυθεί με το άγιο αίμα Του, απευθύνεται σε αγίους, σε 

ξεχωρισμένους για τον Κύριο, που έχουν το προνόμιο να σπέρ-

νουν και η σπορά τους να γίνεται ευπρόσδεκτη από τον Θεό. 

Αυτό σημαίνει ότι τα δέκατα και οι προσφορές γίνονται αποδε-

κτά από τον Θεό, μόνον όταν προέρχονται από άγια χέρια 

και καθαρές καρδιές, όταν προέρχονται όχι από τον κόσμο, 

αλλά από λυτρωμένους με το αίμα της θυσίας του Ιησού Χρι-

11 



στού. Η ειδοποιός διαφορά είναι ο τρόπος, με τον οποίο η κάθε 

κατηγορία προσεγγίζει το θέμα και πως ανταποκρίνεται σε αυτό. 
 

 Όπως τονίζει και ο συγγραφέας στο προλογικό του σημείω-

μα, με το βιβλίο αυτό ταράζει τα λιμνάζοντα πνευματικά νερά 

της εκκλησίας, που επί αιώνες ζούσε μέσα στην πνευματική πε-

νία και την χειμερία νάρκη. Τώρα, ήρθε η ώρα ν' αρχίσει να 

σπέρνει και να δίνει, ν' αρχίσει να ζει μέσα στη σφαίρα της 

παρουσίας του Κυρίου Ιησού και να θερίζει τις πλούσιες ευλο-

γίες τ' ουρανού και αυτή η δόξα της εκκλησίας των τελευταίων 

καιρών θα επιφέρει ένα συντριπτικό πλήγμα στις δυνάμεις της 

κόλασης και θα προετοιμάσει την ένδοξη επιστροφή του νυμ-

φίου μας Ιησού Χριστού, όπως γράφει και ο ίδιος ο συγγραφέας 

στον πρόλογό του. 
 

5. Ο αδελφός μας και συγγραφέας, μας μεταφέρει σε ένα ταξί-

δι μέσα στο "χρόνο", που αρχίζει από την περίοδο της επίγειας 

ζωής του Ιησού Χριστού, τότε που οι θρησκευτικοί ηγέτες ήταν 

πολύ αυστηροί με τον δεκατισμό των υπαρχόντων τους, δίνο-

ντας δέκατα ακόμα και για ασήμαντα μικροκηπευτικά  προϊόντα, 

όπως ήταν ο δυόσμος και ο άνηθος, αλλά στερούσαν από το 

λαό, αυτά που πραγματικά διακήρυττε ο νόμος, δηλαδή τη δι-

καιοσύνη, το έλεος, την πίστη και την αγάπη του Θεού, αρχές οι 

οποίες εξακολουθούν να ισχύουν και στην περίοδο της χάρης, 

που ζούμε εμείς σήμερα. Ο Ιησούς με αυστηρά λόγια τους είπε: 

«Ουαί εις εσάς, γραμματείς και Φαρισαίοι, υποκριταί, διότι αποδε-

κατίζετε το ηδύοσμον και το άνηθον και το κύμινον, και αφήσατε 

τα βαρύτερα του νόμου, την ΚΡΙΣΙΝ και τον ΕΛΕΟΝ και την ΠΙ-

ΣΤΙΝ, ταύτα έπρεπε να πράττετε και εκεί να μη αφήνετε», όπως α-

ναφέρεται στον  ΜατθαίοςΚΓ/23:23. 
 

 Το βιβλίο χωρίζεται σε 18 κεφάλαια, που δελεάζουν μόνο 

από τους τίτλους τον αναγνώστη! Στέκομαι ιδιαίτερα στο 6
ο
 κε-

φάλαιο, όπου ο συγγραφέας με αναλυτικό και περιγραφικό τρό-

πο μας μιλά για τον αναλλοίωτο "ΝΟΜΟ ΣΠΟΡΑΣ ΚΑΙ ΘΕΡΙ-

12 



ΣΜΟΥ", όπου ο νόμος της σποράς και του θερισμού δεν αφορά 

μόνο την υλική  δημιουργία, αλλά και την πνευματική. Σπέρνου-

με αγάπη, θερίζουμε αγάπη. Σπέρνουμε υλικά αγαθά βοηθείας, 

θερίζουμε ευλογίες. Σπέρνουμε πίστη, καλοσύνη, συγχωρητικό-

τητα, θερίζουμε αυτό που σπείραμε. Αυτό που σπέρνουμε, το 

γνωρίζουμε από τους καρπούς του. Ότι γίνεται με τη φυσική 

σπορά στον αγρό από τον γεωργό, το ίδιο συμβαίνει και 

με την πνευματική σπορά από τον πιστό στον αγρό του 

Κυρίου. Ο σπόρος που σπάρθηκε μπορεί να καταστραφεί, για 

πολλούς λόγους, όπως λόγω έλλειψης βροχής και μεγάλης ξη-

ρασίας, ή λόγω του ότι δεν ήταν βαθιά χωμένος στη γη και τον 

έφαγαν τα πετεινά του ουρανού. Στην περίπτωση αυτή λέμε ότι 

ο γεωργός τη χρονιά εκείνη είχε κακή σοδειά.  
 

 Το ίδιο ακριβώς συμβαίνει και με τον σπόρο του πιστού, 

που μπορεί να καταστραφεί και να μην υπάρχει σοδειά. Έτσι α-

κριβώς συμβαίνει και στην περίπτωση που ο πιστός έσπειρε και 

είναι πολύ ανυπόμονος θέλοντας να θερίσει αμέσως, παραβλέ-

ποντας ότι ο φυσικός σπόρος για να βλαστήσει και να φέρει 

καρπό χρειάζεται καλλιέργεια, νερό και λίπασμα και όταν όλα 

γίνουν σωστά, ο θερισμός θα γίνει στην κατάλληλη εποχή! Όταν 

ο πιστός έχει ανυπομονησία, μη περιμένοντας την εποχή του θε-

ρισμού και γογγύζει με παράπονο κατά του Θεού, ο γογγυσμός 

αυτός φέρνει την έλλειψη εμπιστοσύνης στον Λόγο του Θεού. 
 

 Ο συγγραφέας μας κάνει μια αναφορά στην παραβολή 

του πλούσιου και του Λαζάρου  και μας κάνει με κατανοητό 

τρόπο να καταλάβουμε πως ο πλούσιος έχασε τη Βασιλεία του 

Θεού και πήγε στον Άδη, όχι επειδή ήταν πλούσιος, αλλά επει-

δή έσπειρε αδικία, αδιαφορία για τον φτωχό και τον πεινασμένο, 

επειδή έσπειρε πλεονεξία και απόρριψη του Θεού και αυτό που 

έσπειρε εδώ στη Γη, τον ακολούθησε και στην αιωνιότητα. Αντί-

θετα, η  ταπεινή και απλή καρδιά του Λαζάρου, που εκζητούσε 

με όλη του τη δύναμη τον Θεό στη ζωή του, τον οδήγησε στην 

αιώνια απόλαυση του προσώπου του Θεού. 

13 



6. Εκείνο που μου έκανε ιδιαίτερη εντύπωση και μου κέντρισε 

το ενδιαφέρον είναι ότι η προσφορά μας στα δέκατα δεν πρέπει 

να περιορίζεται μόνο στα υλικά, αλλά την πρώτη  θέση πρέπει 

να  κατέχει η ΠΡΟΣΕΥΧΗ. Η προσευχή είναι ο κινητήριος μο-

χλός για τις απαντήσεις του Θεού και είναι σπορά για τους άλ-

λους και θερισμός για εμάς γιατί, όταν προσευχόμαστε για θε-

ραπεία, τότε σπέρνουμε θεραπεία και στον κατάλληλο καιρό θα 

θερίσουμε και εμείς θεραπεία. Όταν προσφέρουμε τη συντρο-

φιά μας σε μοναχικά άτομα και προσευχόμαστε γι' αυτά, θα θε-

ρίσουμε πλούσιες ευλογίες. Όταν σπέρνουμε τον λόγο της σω-

τηρίας, ποτισμένο με προσευχή πίστης, θα θερίσουμε ψυχές 

για την αιώνια βασιλεία του Θεού και θα είμαστε μαζί στην αιω-

νιότητα. Όταν προσευχόμαστε ο Κύριος να ευλογήσει κάποιον 

στην εργασία του και σε άλλους τομείς, η ευλογία θα επιστρέψει 

και σε μας. 
 

 Είναι πολύτιμος ο πνευματικός σπόρος της προσευχής, τον 

οποίο σπέρνουμε και από τη σπορά αυτή η σοδειά μας θα είναι 

μεγάλη. Δεν πρέπει να μας εξαπατά ο Διάβολος και να ησυχά-

ζει τη συνείδησή μας ότι επειδή προσφέραμε μόνο χρήματα, 

μπορούμε να αμελούμε να σπέρνουμε και τον σπόρο της προ-

σευχής.  
 

 Ο Λόγος του Θεού στην Αποκάλυψη μας λέγει ότι οι προ-

σευχές μας φυλάσσονται σε φιάλες χρυσές και αυτό σημαίνει 

ότι όλες οι προσευχές θα φέρουν πλούσιο καρπό στον κατάλλη-

λο καιρό, γι' αυτό πρέπει με υπομονή να περιμένουμε να βλα-

στήσει και να καρποφορήσει ο σπόρος που σπείραμε. Όταν σε 

ένα ποτήρι ρίχνουμε συνέχεια νερό και δεν σταματάμε, κάποια 

στιγμή αυτό θα γεμίσει και θα ξεχειλίσει.  
 

 Έτσι είναι και με τις προσευχές μας που φυλάσσονται σε 

χρυσές φιάλες, ο καθένας μας έχει στον ουρανό μια προσωπική 

χρυσή φιάλη, μέσα στην οποία πηγαίνουν οι προσευχές μας. 

Εάν αποκάνουμε και σταματήσουμε την προσευχή η φιάλη μας 

14 



δεν μπορεί να γεμίσει και μένει μισοάδεια. Όταν όμως συνε-

χίζουμε τις προσευχές, μετατρέπουμε τη φιάλη σε μια ατομική 

πνευματική βόμβα, μεγάλης ισχύος, γιατί οι προσευχές μας εί-

ναι τόσες πολλές που δεν θα χωράνε πλέον μέσα και από τη 

φωτιά του Πνεύματος του Θεού η φιάλη εκρήγνυται και αρχί-

ζουν οι προσευχές να λαμβάνουν απάντηση. Θερίζουμε ότι 

σπείραμε και ο θερισμός είναι πλέον χωρίς σταματημό. 
 

7.  Επίσης ανάλογα με την εξειδίκευσή μας στα επαγγελμα-

τικά, εάν  για παράδειγμα: 
 

 Είσαι γιατρός; Πρόσφερε το δέκατο της εργασίας σου 

στους οικείους της πίστης και στους αδύναμους, αφιέρωσε 

(κατά την κρίση σου) κάποια ημέρα ή ώρες την εβδομάδα 

για την προσφορά σου αυτή! 
 

 Είσαι νομικός; Πρόσφερε τις νομικές γνώσεις σου με χαρά 

στο λαό του Θεού και στους οικονομικά αδύναμους, για τη 

δική Του δόξα!! 
 

 Είσαι λογιστής; Αφιέρωσε κάποια ημέρα, ή κάποιον άλ-

λον πρόσφορο τρόπο για να υπηρετήσεις τους έχοντας α-

νάγκη βοήθειας. 
 

 Είσαι εστιάτορας; Ξεχώρισε καθημερινά, ή εβδομαδιαία 

μερίδες φαγητού που θα είναι για τοις φτωχούς και τους 

αδύναμους. 
 

 Όποιο επάγγελμα και εάν έχεις, ζήτησε από τον Κύριο να 

σε οδηγήσει πως θα δίνεις το δέκατο της εργασίας σου. ΘΥΜΗ-

ΣΟΥ ότι οι Ισραηλίτες δεν έδιναν χρήματα, αλλά έδιναν από τα υ-

πάρχοντά τους. 
 

 Καλό θα ήταν να προσευχόμαστε πριν δεκατίζουμε: 
 

 "Κύριε Ιησού, με την προσφορά μου αυτή σπέρνω θερα-

πεία, Εσύ είσαι ο θεραπεύων, θεράπευσε το μέλος της οικογέ-

νειάς μου από την ασθένειά του (ανάφερε το όνομά του και την 

ασθένειά του). 
 

15 



 Κύριε Ιησού, σπέρνω για να θερίσω σωτηρία στα μέλη της 

οικογένειάς μου που μέχρι σήμερα δεν Σε έχουν γνωρίσει (ανά-

φερε ονομαστικά τα μέλη της οικογένειάς για τα οποία προσεύχεσαι). 
       

 Κύριε Ιησού, σπέρνω από τα δικά Σου αγαθά και ζητώ Εσύ 

να αναλάβεις το θέμα της εργασίας μου. 
 

 Κύριε Ιησού, σπέρνω για να φανερωθεί η δύναμη Σου στη 

ζωή μου, βάπτισέ με Κύριε με το άγιο Πνεύμα Σου κατά τον 

λόγο Σου.... 
 

 Κύριε Ιησού, σπέρνω για να θερίσω καθαρότητα και αγιό-

τητα, Σου ζητώ να με γεμίζεις καθημερινά με το Πνεύμα Σου και 

τον λόγο Σου και να ζω κατά το θέλημά Σου...." 
 

 Όποιο αίτημα και εάν έχεις, πες το στον Κύριο όταν σπέρ-

νεις, πότισέ το με πίστη και περίμενε τον καιρό του θερισμού. 

Κάθε φορά που σπέρνεις επανέλαβε και πάλι το αίτημά σου μέ-

χρι να δεις την επέμβαση του Κυρίου. Δεν θα μένεις μόνο σ' αυ-

τό, αλλά καθημερινά θα πρέπει να προσεύχεσαι για τον πλούσιο 

θερισμό της σποράς σου, ώστε να εκριζώνεις τα "ζιζάνια", που  

έρχονται να πνίξουν τον σπόρο της προσευχής σου. 
 

 Σπείρε με πίστη, δώσε όνομα στη σπορά σου και θα θερί-

σεις τον καρπό της απάντησης. Πίστεψέ το και αυτό θα γίνει μια 

πραγματικότητα στη ζωή σου, οι καταρράκτες του ουρανού θα α-

νοίγουν διάπλατα κάθε φορά που εσύ θα σπέρνεις, κάθε φορά 

που εσύ θα δίνεις με ιλαρή καρδιά και η χρυσή βροχή θα κατα-

κλύζει το χώρο που θα βρίσκεσαι. 
 

8. Σε αυτό το βιβλίο ο Αλκιβιάδης Τζελέπης υπενθυμίζει σε ό-

λους μας πως ο Θεός δεν είναι εναντίον στους πλούσιους αν-

θρώπους, αντίθετα μάλιστα βλέπουμε μέσα στην Βίβλο ανθρώ-

πους να τους υπέρ ευλογεί, όπως τον Αβραάµ, τον Ισαάκ, τον 

Σολοµώντα, ή τον Ιώβ μετά τη δοκιμασία του και πολλούς άλ-

λους. Όλοι αυτοί δεν ζήτησαν οικονομική ευημερία για να ικανο-

ποιήσουν τα πάθη τους και το εγώ τους, ούτε ήρθαν ξαφνικά τα 

πλούτη στη ζωή τους. Χρησιμοποίησαν από τη µία µεριά την πί-

16 



στη και την υπακοή τους στον Λόγο του Κυρίου και από τη άλλη 

µεριά εργάστηκαν µε σύνεση και σοφία για να τα αποκτήσουν και 

να ευημερήσουν. Γνώριζαν ότι ο Θεός καταδικάζει την οκνηρία, 

ενώ τον εργατικό άνθρωπο τον παρομοιάζει µε το μερμήγκι στις 

Παροιμίες της Βίβλου. 
  

 Το συμπέρασμα λοιπόν είναι ότι ο Θεός προμηθεύει για όλες 

τις ανάγκες µας όταν εμείς σπέρνουµε µε καρδιά καθαρή, αλλά ο 

"καλός σπόρος" είναι ξένος όταν πέφτει σε καρδιά φιλάργυρη και 

οκνηρή και δεν μπορεί  να φέρει καρπό ευλογίας. Σπέρνουµε µε 

ευγνωµοσύνη και με χαρά τα δέκατα και τις προσφορές µας, 

αυτό είναι το δικό µας μέρος και ο Κύριος αναλαμβάνει να κάνει 

το δικό Του μέρος. 
 

9. Επίσης να θυμόμαστε πως ο  κινητήριος μοχλός του «δίδειν» 

είναι η λέξη ΑΓΑΠΗ, καθώς αναφέρεται στην επιστολή Α' Ιωάννη 

ότι «ο Θεός ΑΓΑΠΗ εστίν» και εφόσον δίνουμε με αγάπη τότε θα 

θερίσουµε και τις πλούσιες ευλογίες  του ουρανού, όπως αναφέ-

ρεται και στο Λουκά ς'/6:38 «...∆ίδετε, και θέλει δοθεί εις εσάς µέ-

τρον καλόν, πεπιεσµένον και συγκεκαθισµένον και υπερεκχυνόµενον 

θέλουν δώσει εις τον κόλπον σας. ∆ιότι µε το αυτό µέτρον, µε το 

οποίον µετρείτε, θέλει αντιµετρηθεί (και) εις εσάς».  
 

 Ακολουθώντας πιστά τις εντολές του Θεού στο "δίδειν" θα 

θερίζουμε από τη σπορά μας. Εάν το κάνουμε αυτό, δεν θα 

έχουμε καμιά στέρηση, θα είμαστε αυτάρκεις, γιατί ο Κύριος θα 

προμηθεύει τις ανάγκες μας: «Διότι ήλιος και ασπίς είναι Κύριος ο 

Θεός, χάριν και δόξαν θέλει δώσει ο Κύριος, δεν θέλει στερήσει ουδε-

νός αγαθού τους περιπατούντας εν ακακία» (Ψαλμός ΠΔ/84:11). 
 

 Ας κάνουμε λοιπόν τον Κύριο της δόξας συνέταιρό μας με 

την ακόλουθη προσευχή: 
 

«....Κύριε Ιησού, σε Σένα ανήκει όλη η δόξα, η τιμή και η λα-

τρεία. Δοξασμένο και ευλογημένο το όνομά Σου το άγιο. Είσαι ο 

Κύριός Μου και ο Θεός Μου. 
 

 Σ' ευχαριστώ που με τη θυσία Σου επάνω στο σταυρό του 

17 



Γολγοθά πήρες και τις αμαρτίες μου και τις ασθένειες μου και με 

ελευθέρωσες από τη δυναστεία του Σατανά. 
 

 Σ' ευχαριστώ που Εσύ έγινες ο μεσίτης μου προς τον Πατέρα 

Θεό και μπορώ να έρχομαι μέσα στα άγια των αγίων και να 

πλημμυρίζω με τη δόξα της άγιας παρουσίας Σου. 
 

 Σ' ευχαριστώ που μου χάρισες και τα υλικά αγαθά για να ζω, 

είναι δώρα δικά Σου, γιατί μέσα στον άγιο Λόγο Σου λέγεις ότι 

"κάθε δόση αγαθή και πάν δώρημα τέλειον κατεβαίνει από τον 

ουρανό από τον Πατέρα των φώτων". 
 

 Σ' ευχαριστώ για τις πλούσιες ευλογίες στη ζωή μου και στη 

ζωή της οικογένειάς μου. Εσύ μου έχεις δώσει την εργασία μου 

κα όσα απολαμβάνω μέσα απ' αυτή. Τα πάντα Κύριε είναι δικά 

Σου, γιατί Εσύ είσαι η πηγή κάθε ευλογίας. 
 

 Μέσα στον Λόγο Σου λέγεις να φέρουμε στις αποθήκες Σου 

το δέκατο των υπαρχόντων μας, να μη διστάζουμε και να μην αμ-

φιβάλλουμε, αλλά να Σε δοκιμάσουμε και όταν το κάνουμε αυτό, 

Εσύ θα ανοίξεις τους καταρράκτες των ευλογιών Σου. 
 

 Ναι Κύριε Ιησού, πιστεύω στον άγιο Λόγο Σου και θέλω τώρα 

να κάνω μια συμφωνία μαζί Σου. Ότι έχω είναι δικά Σου, Εσύ 

μου τα έδωσες και από τα δικά Σου, σού δίνω. Θέλω Κύριε να 

γίνεις συνέταιρός μου στην οικονομική διαχείριση των υπαρχό-

ντων μου και εγώ με πιστότητα θα Σου δίνω το δέκατο, κατά τον 

Λόγο Σου. 
 

 Σ' ευχαριστώ Κύριε, γιατί τώρα γνωρίζω πως ποτέ το καρά-

βι της ζωής μου, πάνω στο οποίο υπάρχουν όλα τα υπάρχοντά 

μου, ποτέ δεν θα βουλιάξει, γιατί όλα αυτά σαν συνέταιρός μου 

είναι και "δική Σου περιουσία" και Εσύ εργάζεσαι για να μου 

προμηθεύεις ευλογίες και ευημερία στη ζωή μου. 
 

 Οδήγησέ με Κύριε να χρησιμοποιώ τα υπάρχοντά μου με 

σύνεση και σοφία και να με οδηγείς όπου υπάρχουν ανάγκες για 

να προσφέρω για τη δική Σου δόξα. 
 

18 



 Διακηρύττω ότι ο Διάβολος είναι ψεύτης και κλέφτης και 

θέλει να μου κλέψει τις ευλογίες Σου Κύριε και να ζω μέσα στην 

απάτη, στην πλάνη και στο ψέμα της φτώχειας, πνευματικής και 

υλικής. 
 

 Αρνούμαι τον Διάβολο που φέρνει στη ζωή μου πόνο, θλί-

ψη, μιζέρια, φτώχεια και γογγυσμούς. Στο παντοδύναμο όνομα 

του Κυρίου Ιησού επιτιμώ το πνεύμα της φτώχειας και διακη-

ρύττω την ευλογία του Κυρίου επάνω στη ζωή μου και στη ζωή 

της οικογένειάς μου. 
 

 Δεν δέχομαι Διάβολε καμία ενέργεια επάνω μου και επάνω 

στη ζωή της οικογένειάς μου στο παντοδύναμο όνομα του Κυρίου 

Ιησού. Διακηρύττω ότι ο Ιησούς επάνω στο Γολγοθά με τη θυσία 

Του, σου σύντριψε το κεφάλι, έχασες την εξουσία που είχες επά-

νω μου, δεν σου ανήκω πλέον. 
 

 Βοήθησέ με Κύριε να τιμήσω τη ΣΥΜΦΩΝΙΑ που κάναμε 

μαζί και να μείνω πιστός σ' αυτό. Σ' ευχαριστώ Κύριε γιατί θα κά-

νεις περισσότερα απ' ότι Σου ζητώ ή εννοώ. Δοξασμένο και ευλο-

γημένο το όνομά Σου το άγιο.....». 
 

 Και όπως μας συμβουλεύει και ο  φιλόσοφος Πλωτίνος της 

ύστερης αρχαιότητας: «Καθάρισον την ψυχή σου από πάσης φρού-

δης ελπίδος και από παντός φόβου περί των ανθρωπίνων πραγμάτων 

και τότε ο ενδότερος οφθαλμός σου θα αρχίσει να βλέπει την ευθείαν 

οδόν. Ενθυμού ότι η Αγάπη είναι ο σωτήρ σου και ο φρουρός σου. 

Άνευ της Αγάπης ο κεντρόφυξ νόμος θα εξεσφενδόνιζε την ψυχήν σου 

εις πας παγωτέρας της εξωτέρας ζώνης». 
 

10. Συμπερασματικά λοιπόν, από κάθε άποψη το προσεγμένο 

και καλαίσθητο αυτό βιβλίο ανανεώνει ουσιαστικά την επικοινωνία 

μας, με την συστηματική μελέτη του Λόγου του Θεού, φέρνοντας 

στην επιφάνεια νέες προσεγγίσεις και προτείνοντας θέματα εποι-

κοδομητικά για την ουσιαστική σχέση του ανθρώπου με τον ου-

ράνιο Πατέρα μας, αποτελεί μια σταθερή αξία στον θεολογικό  το-

μέα και προπάντων για την αναθέρμανση των αναγεννημένων χρι-

19 



στιανών που χλιαρά και επιφανειακά διαβάζουμε την Αγία Γραφή, 

προτρέποντάς μας να ακολουθούμε πιστά τους νόμους και τα δια-

τάγματα του Κυρίου των δυνάμεων, αν θέλουμε να περπατάμε με 

ακεραιότητα και την ελπίδα της προσδοκίας πως θα συναντήσουμε 

πρόσωπο με πρόσωπο τον Ζωντανό Θεό μας, για να λάβουμε τον 

στέφανο της Νίκης για το «ευ αγωνίζεσθαι». 
 

 Εύχομαι καλοτάξιδο το νέο βιβλίο σου αδελφέ Αλκιβιάδη με 

ούριους ανέμους, με αφετηρία των αρετών την ευσέβεια και κορυ-

φαίο όριό τους την άνευ όρων αγάπη. Εύχομαι από καρδιάς οι άν-

θρωποι που θα το διαβάσουν να αλλάξουν συνήθειες και βολε-

μένες συμπεριφορές και να δουν τη ζωή με άλλη ματιά, τη ματιά 

της ανυπόκριτης και ανιδιοτελούς  ΑΓΑΠΗΣ! 

Μάιος 2022 
 

 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

20 



 

 

ΕΙΣΑΓΩΓΙΚΑ ΣΧΟΛΙΑ από ΑΝΑΓΝΩΣΤΕΣ 
 

Έγραψαν - Είπαν - Σχολίασαν 
 

 

Νίκος Ιωσηφέλης 
εργάτης του ευαγγελίου - κήρυκας του Λόγου του Θεού 

 

 «Αγαπητέ Αλκιβιάδη συγχαρητήρια για το καινούριο σου βι-

βλίο και για το θέμα το οποίο πραγματεύεται "ΣΥΝΕΤΑΙΡΟΙ ΤΟΥ 

ΘΕΟΥ". Αρχίζεις από το 0 και φθάνεις αισίως μέχρι το 10. Έχεις 

κάνει μια πολύ καλή διαδρομή μέσα στον χρόνο και μέσα στην 

ιστορία, στηρίζοντας το μεγάλο και "παρεξηγημένο" θέμα για τα 

δέκατα και τις προσφορές. 
 

 Δυστυχώς είναι ένα θέμα που δεν διδάσκεται από τους άμ-

βωνες για διάφορες λόγους. Κάποιος ποιμένας αναφερόμενος 

στο θέμα αυτό είπε στο εκκλησίασμα: «Αφού το θέμα των δεκά-

των αναφέρεται μέσα στον Λόγο του Θεού, εγώ έχω την ευθύνη να 

το διδάξω, ώστε να το γνωρίζετε, γιατί όταν θα έρθει εκείνη η ημέρα 

να μην πείτε στον Θεό "Κύριε, δεν το διδαχθήκαμε"...» 
 

 Ένα σοβαρό λάθος που γίνεται με το θέμα των δεκάτων και 

γενικά των οικονομικών νόμων του Θεού είναι ότι το περιορίζου-

με μόνο στα οικονομικά. Για το πιστό παιδί του Θεού υπάρχουν 

τρία "Χ", τα οποία είναι: Χρήμα - Χρόνος - Χαρίσματα.  
 

 Αν ο πιστός δώσει το δέκατο από τα χρήματά του, το δέκα-

το από τον χρόνο του και το δέκατο από τα χαρίσματά του, τότε 

η εκκλησία θα αλλάξει και αυτό είναι που το έχει ανάγκη για να 

φανερωθεί στη ζωή του πιστού η δόξα του σωτήρα του και λυ-

τρωτή του Ιησού Χριστού. 
 

Εύχομαι ο Κύριος να ευλογήσει τον κόπο σου και την προ-

σπάθειά σου. Με εκτίμηση - Νίκος Ιωσηφέλης...». 
 
 

. . .  / / /  . . .   

21 



Τάκης Καραθανάσης 
απόστρατος αξιωματικός αεροπορίας 

 

 «Ο τίτλος του βιβλίου "ΣΥΝΕΤΑΙΡΟΙ ΤΟΥ ΘΕΟΥ" τα λέει όλα. 

Δηλώνει πολύ απλά ότι ο άνθρωπος έχει τη δυνατότητα, την τιμή 

και την πρόσκληση να συνεργαστεί με τον Θεό, με τον Δημιουρ-

γό Του, για την επέκταση της βασιλείας Του.  
 

 Ο πάνσοφος Θεός έδωσε και συνεχίζει να δίνει αδιακρίτως 

σε καλούς και κακούς ανθρώπους. Εμείς όταν δίνουμε, σπέρ-

νουμε και κάθε σπορά μας έχει και τον ανάλογο θερισμό στο τέ-

λος. Έτσι όμως συνεργαζόμαστε με τον Θεό, στην εξάπλωση της 

βασιλείας Του επάνω στη γη. Με το να δίνουμε, είναι μια προ-

σπάθεια να μοιάσουμε στον Δημιουργό μας.  
 

 Επί πλέον είναι γραμμένο ότι «ο γενναιόδωρος θα ευημερή-

σει…» (Παροιμίες ΙΑ/11:25). Έχει όμως σημασία να δίνει κανείς με 

αγάπη για τον Θεό και τους ανθρώπους και να κάνει την προ-

σφορά του με χαρά. Αυτό είναι που χαρακτηρίζει τον συγγραφέα 

του βιβλίου, ο οποίος πάντα με χαρά προσφέρει. 
 

 Είναι ένα βιβλίο που καλύπτει ένα μεγάλο κενό, καθόσον οι 

νόμος του Θεού για τη σπορά και το θερισμό είναι από τις 

θεμελιώδεις διδασκαλίες της Αγίας Γραφής και είναι ένας νόμος 

που ο Θεός έθεσε από την αρχή της δημιουργίας του ανθρώπου 

και το έδειξε έμπρακτα ο Πατέρας Θεός προσφέροντας τον Υιό 

του θυσία, ενώ η ζωή του Ιησού ήταν μια συνεχής έμπρακτης 

προσφοράς αγάπης. 
 

 Πρόκειται για ένα βιβλίο που όταν διαβαστεί από κάθε παιδί 

του Θεού, θα του δώσει τη δυνατότητα να ανοίξει τις πηγές του 

ουρανού και οι ευλογίες του Κυρίου θα ρέουν σε όλο το σώμα της 

εκκλησίας...». 
 

. . .  / / /  . . .   

 

22 



Τίτος Βραχνός 
υπεύθυνος του "Κέντρου Ευαγγελίου" 

 

 «Το βιβλίο αυτό ήρθε να καλύψει μια τεράστια ανάγκη, που 

είναι η έλλειψη ολοκληρωμένης και συστηματικής παρουσίασης 

της βιβλικής διδασκαλίας σχετικά με την οικονομική στήριξη της 

εκκλησίας του Ιησού Χριστού και των εργατών Του.  
 

 Πιστεύω ότι το βιβλίο αυτό ήρθε την κατάλληλη στιγμή, ό-

που η εκκλησία του Χριστού στην Ελλάδα βρίσκεται μπροστά σε 

μεγάλα έργα που ο Θεός έχει προετοιμάσει και μπροστά σε με-

γάλες προκλήσεις στις οποίες πρέπει να ανταποκριθεί με χρίσμα 

και με δύναμη. Έργα που αφορούν την πατρίδα μας και είναι υ-

πόθεση όλων μας. 
 

 Μέσα στο βιβλίο αυτό, ολοκληρωμένα και ξεκάθαρα, παρου-

σιάζονται οι όροι και οι προϋποθέσεις για να γίνει κάποιος «συνέ-

ταιρος» του Θεού σε αυτή την μεγάλη «επιχείρηση» που  ξεκινά 

ο Θεός. Μέσα στο βιβλίο αυτό μπορείς να ανακαλύψεις ότι κι εσύ 

μπορείς να γίνεις μέρος αυτού του μεγάλου έργου που ο Θεός 

θέλει να κάνει με τον λαό Του...». 
 

 

Σπύρος Βούλγαρης 
υπεύθυνος της διακονίας "Rhema Ελλάδας" 

 

 «Αδελφέ μου Αλκιβιάδη, ευχαριστώ πάρα πολύ για το βιβλίο 

σου. Ναι ο Κύριος θέλει να είμαστε γενναιόδωροι και συμφωνώ 

100 τοις 100 με αυτό...».  
 
 

Αντώνης Μενδρινός 
υπεύθυνος των εκδόσεων "Το ΑΝΩΓΕΙΟ" 

 

 «Συγχαρητήρια αδερφέ μου, έχεις κάνει καταπληκτική δου-

λειά και πολύ ολοκληρωμένη. Αισθάνομαι ότι είναι πολύ καλό και 

πολύ χρήσιμο για την εποχή μας. Ο Κύριος να σε ευλογεί και να 

σε οδηγεί, καθώς Τον υπηρετείς...». 
 

23 



Γιάννης Γαρδέλης 
υμνωδός - συγγραφέας - Βιβλικός ερευνητής 

 

 «Το βιβλίο του αγαπητού Αλκιβιάδη Τζελέπη περί δεκάτων 

και προσφορών, που αναφέρονται στην Παλαιά Διαθήκη, αλλά και 

στη Νέα Διαθήκη του Θεού με τον άνθρωπο, εμπεριέχει αλήθειες 

που πρέπει να ακουστούν σε όλους. Γνωστό θέμα από τις Άγιες 

Γραφές εδώ και εκατοντάδες χρόνια, αλλά είναι ένα αναγκαίο θέμα 

στους καιρούς μας επίσης.  
 

 Γενικά το θέμα που πραγματεύεται το βιβλίο είναι ένα αρκετά 

διαστρεβλωμένο θέμα και μη κατανοητό από τους περισσότερους 

Έλληνες πιστούς και συγγραφείς, τους ελάχιστους που έχουν 

ασχοληθεί με το θέμα αυτό και φυσικά από τους περισσότερους 

"πιστούς", με ή χωρίς εισαγωγικά,.  
 

 Από την αντίπερα όχθη, ξένοι συγγραφείς που έχουν ασχο-

ληθεί με το θέμα αυτό, το έχουν και κηρύξει και συγγράψει σωστά. 

Ο αγαπητός φίλος και αδελφός Αλκιβιάδης έχει συλλάβει το θέμα 

των δεκάτων στη σωστή του ερμηνεία, ώστε κάποιος που θα δια-

βάσει το βιβλίο του, όχι μόνο δεν θα βρει φανατικές θέσεις στη 

σφαιρική παρουσίαση του όλου θέματος, αλλά θα μπορέσει να βοη-

θηθεί, στο να πάρει σωστή θέση ακριβείας, ώστε τα δέκατα και οι 

προσφορές να μη είναι πλέον ένα βαρύ φορτίο και μια υποχρέωση 

ασήκωτη, αλλά να είναι χαρά και ευλογία τόσο στη ζωή του, όσο 

και στη ζωή των άλλων.  
 

 Όταν ο Ιησούς Χριστός έδωσε τα πάντα για τον άλλον και 

προσωπικά για εμάς, πόσο εμείς θα πρέπει να δίνουμε από το 

υστέρημά μας και για τους άλλους (τον πλησίον μας), αλλά και για 

τις ανάγκες μιας συνάθροισης, που κάποιοι κοπιάζουν για μας.  
 

 Συστήνω το βιβλίο, σε αυτόν που θέλει να δει το θέμα με την 

καρδιά του και όχι με την τσέπη του...».    
 

 

. . .  / / /  . . .   

 

24 



Μάρκος Αγαπητός 
agapitosmarkos@hotmail.com 

 «Αγαπητέ αδελφέ Αλκιβιάδη, θα αρχίσω το σχόλιό μου με 

μια εξομολόγηση καρδιάς και εάν αναρτήσεις το σχόλιό μου θέλω η 

εξομολόγησή μου να είναι δημόσια. Μέχρι σήμερα είχα λάθος θέ-

ση για τους νόμους του Θεού που αφορούν τα δέκατα και τις προ-

σφορές και σε ευχαριστώ πολύ για το βιβλίο που μου έστειλες και 

μπόρεσα να μάθω την αλήθεια, που τόσο επιμελώς μου την είχε 

κρύψει ο Διάβολος. 
 

 Είχα αναζητήσει και εγώ στο παρελθόν στοιχεία για το θέμα 

αυτό και δεν μπόρεσα να βρω κάτι το ενδιαφέρον. Μετά στράφηκα 

σε πολλούς αδελφούς για το θέμα αυτό, αλλά οι απαντήσεις τους 

ήσαν πολύ "διστακτικές", καταλάβαινα πως για το θέμα αυτό φοβό-

ντουσαν να μου μιλήσουν ανοιχτά και καθαρά, σαν να ήταν κάποιο 

ταμπού απαγορευμένο. 
 

 Μετά απ' όλα αυτά σκέφτηκα "λογικά", σκέφτηκα ότι εφόσον 

αυτό το θέμα οι κήρυκες και οι διδάσκαλοι της Γραφής δεν το θί-

γουν ιδιαίτερα, άρα δεν είναι μεγάλης σημασίας, γι' αυτό και δεν 

πρέπει να με απασχολεί ιδιαίτερα. Διαβάζοντας όμως το βιβλίο 

σου, δεν μου έκανε τόσο μεγάλη εντύπωση και κατάπληξη η εξαί-

ρετη ερμηνεία και ανάλυση που κάνεις, όσο βλέποντας την πληθώ-

ρα των εδαφίων που ασχολούνται με το θέμα των οικονομικών. 

Άρχισα να αναρωτιέμαι, μήπως στη δική μου Γραφή λείπουν σελί-

δες, αφού τόσο καιρό αυτά τα εδάφια δεν τα έβλεπα.  
 

 Δοξάζω τον Κύριο γιατί τώρα μου ανοίχτηκαν τα πνευματικά 

μάτια και κατάλαβα ότι Διάβολος μου είχε κρύψει αυτή τη θαυμαστή 

αλήθεια, όπως έχει κάνει και σε ολόκληρες μεγάλες εκκλησίες. Κα-

τάλαβα πόσο μεγάλη αλήθεια και αποκάλυψη είναι αυτό που γρά-

φεις ότι μετά τη σωτηρία του ανθρώπου το αμέσως σημαντικό βή-

μα είναι ο πιστός να έχει καρδιά γενναιόδωρη και προσφοράς, γιατί 

εάν σωθεί και μάθει να προσφέρει, σημαίνει ότι έχει μέσα του την 

καρδιά του Θεού, που έμπρακτα μας το έδειξε προσφέροντας τον 

25 



Υιό Του για τη δική μας λύτρωση. 
 

 Από την ημέρα που διάβασα το βιβλίο και πήρα την απόφα-

ση να έχω τον Θεό συνέταιρο στα οικονομικά μου όλη μου η ζωή 

άλλαξε. Αισθάνομαι ότι τώρα "αναγεννήθηκα" πραγματικά, καταλά-

βαινα ότι πριν ήμουν χριστιανός που γνώριζε την αλήθεια του ευαγ-

γελίου, αλλά δεν την ζούσε, τώρα όμως την ζω έμπρακτα και η 

καρδιά μου πλημμυρίζει με χαρά. Βρίσκω πολύ ευλογημένο τον τί-

τλο που έχεις βάλει στο βιβλίο και πιστεύω ότι αυτός θα πρέπει να 

αντιπροσωπεύει τον κάθε πιστό, που θέλει να ευαρεστεί τον Θεό. 
 

 Εύχομαι το βιβλίο αυτό να διαβαστεί απ' όλους τους πιστούς 

και όλοι μας να το κάνουμε δώρο μαζί με μια Καινή Διαθήκη σε 

κάθε άνθρωπο, πιστό και μη πιστό. Γράφεις μέσα στον πρόλογο 

του βιβλίο ότι λόγω θέματος το βιβλίο απευθύνεται ιδιαίτερα μόνο 

σε αναγεννημένους, θα μου επιτρέψεις να σου πω αδελφέ μου ότι 

είναι για όλους τους ανθρώπους και γι' αυτούς που δεν έχουν 

γνωρίσει προσωπικά τον Ιησού, γιατί πιστεύω πως όποιος διαβάζει 

λόγια Θεού, θα τον αγγίξουν και μέσα στο βιβλίο σου τα εδάφια για 

την προσφορά και για την σπορά και το θερισμό όταν διαβαστούν 

και ξανά διαβαστούν θα αγγίξουν κάθε ειλικρινή καρδιά...».   
 

 

 

 

 

   

 
 

 

 

 

 

26 



 

 

ΠΡΟΛΟΓΟΣ από τον ΣΥΓΓΡΑΦΕΑ 
 

 

1. ΕΛΛΕΙΨΗ ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑΣ ΓΙΑ ΤΑ ΔΕΚΑΤΑ: Ένα θέμα με-

ταξύ των διαφόρων χριστιανικών ομάδων, ομολογιών, κινήσεων 

και εκκλησιών, που έχει γίνει σημείο διαφωνίας και αντιπαράθεσης 

είναι το οικονομικό θέμα και πιο συγκεκριμένα αναφερόμαστε 

στην εντολή του Θεού για τα δέκατα. Ενώ σε πολλά θέματα της 

Βίβλου υπάρχει ενιαία διδασκαλία μεταξύ των αναγεννημένων πι-

στών, εκεί όμως που παρατηρείται έλλειψη συγκροτημένης διδα-

χής είναι για τα δέκατα και τις προσφορές.  
 

 Αυτό το παρατηρούμε και από τη χριστιανική βιβλιογρα-

φία όπου, ενώ υπάρχουν πληθώρα βιβλίων που ασχολούνται με 

όλες τις διδασκαλίες της Αγίας Γραφής, τα βιβλία που έχουν άμεση 

σχέση με τα δέκατα και τις προσφορές είναι ελάχιστα και θα μπο-

ρούσαμε να πούμε ότι είναι σπάνια, ή εφόσον υπάρχουν είναι μι-

κρά τευχίδια, στα οποία γίνεται μια σύντομη γενική παρουσίαση 

του όλου θέματος, χωρίς όμως να καλύπτονται τα πολλά ερωτημα-

τικά που απασχολούν τον κάθε πιστό, με αποτέλεσμα να μην υ-

πάρχει μια υπεύθυνη θέση και στάση ενώπιον του Θεού για το 

πως πρέπει να γίνεται η διαχείριση των οικονομικών τους.  
 

 Πολλοί υπεύθυνοι χριστιανικών κινήσεων και ομολογιών για 

να έχουν οικονομική άνεση για το έργο του Κυρίου, φροντίζουν να 

διδάσκουν μεν ότι ο πιστός πρέπει να προσφέρει οικονομικά στην 

εκκλησία, αλλά η διδασκαλία τους είναι "άτολμη και χαλαρή". 

Συνήθως δεν γίνονται σειρές μαθημάτων για το τι διδάσκει η Γρα-

φή για τα οικονομικά θέματα (δέκατα, προσφορές, κλπ), ούτε κατά 

διάφορα χρονικά διαστήματα γίνεται κάποιο αυτοτελές μήνυμα για 

το θέμα αυτό, ή εάν γίνεται είναι πολύ δύσκολο να το εντοπίσει ο 

ενδιαφερόμενος στο YouTube ή σε κάποια ηλεκτρονική σελίδα.   
 

 Στις πλείστες των περιπτώσεων ο ομιλητής (ποιμένας, διάκο-

νος, εργάτης, κλπ), σαν σφήνα μέσα στο κήρυγμά του, το οποίο δεν 

27 



έχει σχέση καμιά με τα δέκατα, αφιερώνει λίγα λεπτά για το θέμα 

αυτό, κάτι που γίνεται κατά αραιά χρονικά διαστήματα. Όπως έ-

χουν ομολογήσει εργάτες του Λόγου του Θεού, διάφοροι είναι οι 

λόγοι που γίνεται αυτό, όπως είναι για να μην παρεξηγηθούν και 

φανεί ότι τους ενδιαφέρουν τα χρήματα, ή γιατί φοβούνται μήπως 

σκανδαλισθούν οι πιστοί και φύγουν από την εκκλησία, ή γιατί μέ-

λη της εκκλησίας ανήκουν σε χαμηλόμισθες κοινωνικές τάξεις ή 

είναι χωρίς εργασία και δεν μπορούν να δώσουν, ή για άλλους 

λόγους που η κάθε τοπική συνάθροιση αντιμετωπίζει.  
 

 Αυτό είναι μία πολύ μεγάλη πλάνη του Διαβόλου, που θέλει 

τον πιστό να μην βρίσκεται μέσα στο θέλημα του Θεού και ο ίδιος 

να μπορεί εύκολα να τον καταδυναστεύει, γιατί ο Διάβολος γνωρί-

ζει ότι σε όλα τα πνευματικά θέματα, όχι μόνο στο οικονομικό, επι-

κρατεί ο ευλογημένος νόμος του Θεού της ΣΠΟΡΑΣ και του ΘΕΡΙ-

ΣΜΟΥ και ότι σπείρει ο πιστός, χρήματα, υλικά αγαθά, υπηρεσίες, 

προσευχές, αγάπη, κλπ, αυτό και θα θερίσει πλούσια. Γι' αυτό ο 

Διάβολος μάχεται με λύσσα και διαστρεβλώνει κάθε τι μέσα από 

τον Λόγο του Θεού, ώστε να μην υπάρχει θερισμός σε κανέναν 

τομέα στη ζωή μας και η εκκλησία να είναι πνευματικά ξερή. 
 

 Θα πρέπει όμως όλοι οι αναγεννημένοι πιστοί, αλλά ιδιαί-

τερα οι διδάσκαλοι του Λόγου του Θεού, να μην ξεχνούν πως, ότι 

αναφέρει η Αγία Γραφή, είναι ο θεόπνευστος Λόγος του Θεού και 

δεν πρέπει να κάνουν εξαίρεση σ' αυτό που πρέπει να διδάξουν. 

Έχουν μεγάλη ευθύνη ενώπιον του Θεού, γιατί η Γραφή είναι «ωφέ-

λιμη για διδασκαλία και για έλεγχο και για επανόρθωση» (βλ. Α' Τιμό-

θεου Β/2:16-17) και εάν ο πιστός δεν διδαχθεί σωστά τον Λόγο του 

Θεού, πως θα τον εκτελέσει; Ο Θεός έχει θέσει συγκεκριμένες αρ-

χές τις οποίες πρέπει να ακολουθούν, όχι μόνο οι υπεύθυνοι των 

επί μέρους εκκλησιών, αλλά και ολόκληρο το σώμα του Χριστού 

και ο κάθε πιστός ξεχωριστά. 
 

2. ΔΙΑΦΟΡΕΤΙΚΕΣ ΘΕΣΕΙΣ ΚΑΙ ΑΠΟΨΕΙΣ: Έχει παρατηρη-

θεί απ' όλη αυτή την κατάσταση να υπάρχει μεγάλη σύγχυση με-

28 



ταξύ των πιστών για το τι είναι ή τι δεν είναι σύμφωνο με τον Λόγο 

του Θεού σχετικά με τα δέκατα, με αποτέλεσμα να υπάρχουν αντι-

κρουόμενες γνώμες και απόψεις και το σώμα του Χριστού να στε-

ρείται όλες τις ευλογίες που απορρέουν από το θέμα αυτό.  
 

 Άλλοι διακηρύττουν ότι σήμερα δεν είναι πλέον υποχρεω-

μένοι να δίνουν το "δέκατο" γιατί αυτό ήταν νόμος της Παλαιάς 

Διαθήκης που στην περίοδο της Καινής Διαθήκης καταργήθηκε, 

χωρίς όμως να παρουσιάζουν τεκμηριωμένες αποδείξεις μέσα από 

την Καινή Διαθήκη πως και γιατί καταργήθηκε, απλά αρκούνται σε 

γενικότητες ότι δεν αναφέρεται ρητά σαν δέκατο και αυτό είναι αρ-

κετό για να μάχονται με υπέρμετρο ζήλο και φανατισμό.  
 

 Άλλοι διακηρύττουν ότι δεν τους αφορά ο νόμος των δεκά-

των, αφού πάντα δίνουν πολύ περισσότερα από το δέκατο και 

κατά συνέπεια στην περίοδο της χάρης που ζούμε δεν πρέπει να 

δίνεται μεγάλη έμφαση στο νόμο των δεκάτων, αλλά να δίνεται 

έμφαση οι πιστοί να μάθουν προσφέρουν για να έχουν ευλογίες 

στη ζωή τους και να προσέχουν την αγιότητά τους. 
 

 Άλλοι, όπως οι ίδιοι ομολογούν δεν έχουν άποψη για τα δέ-

κατα, γιατί ποτέ αυτό δεν το διδάχθηκαν σαν ολοκληρωμένο 

θέμα, παρ' όλο που βρίσκονται χρόνια μέσα σε κάποια συνάθροι-

ση. Απλά προσφέρουν κάθε φορά ότι αυτοί νομίζουν σωστό στο 

"καλάθι" για τις λειτουργικές ανάγκες της εκκλησίας και έτσι έχουν 

ήσυχη τη συνείδησή τους ότι εκτέλεσαν το καθήκον τους. 
 

 Άλλοι πιστεύουν και διδάσκουν ότι εξακολουθεί να ισχύει ο 

νόμος των δεκάτων, αλλά επειδή δεν βρισκόμαστε υπό νόμο, 

και είμαστε μέσα στη χάρη δια της θυσίας του Ιησού Χριστού, μπο-

ρούμε να προσφέρουμε στον Κύριο σύμφωνα με τις δυνατότητές 

μας, χωρίς να υπάρχει καμιά καταναγκαστική δέσμευση. 
 

 Άλλοι είναι τελείως αδιάφοροι για το θέμα αυτό, καθόσον 

όπως ομολογούν οι ίδιοι, δεν εμπιστεύονται ότι γίνεται καλή διαχεί-

ριση των χρημάτων (στις περισσότερες των περιπτώσεων, χωρίς να 

μπορούν να το στηρίξουν), γι αυτό και δεν είναι υποχρεωμένοι να 
6 

29 



προσφέρουν. Σαν δικαιολογία αναφέρουν ότι αφήνουν τον Κύριο 

να τους οδηγήσει προς βοήθεια σ' αυτούς που έχουν ανάγκη και 

κατά "παράδοξο τρόπο" τέτοια οδηγία ποτέ δεν παίρνουν, γιατί 

φαίνεται πως σήμερα δεν υπάρχουν πλέον συνάνθρωποί μας με 

προβλήματα και ανάγκες!  
 

 Άλλοι διακηρύττουν ότι ο νόμος των δεκάτων, που ήταν νό-

μος του Θεού πριν τον Μωυσή, εξακολουθεί να ισχύει και στην πε-

ρίοδο της Καινής Διαθήκης με όλες τις συνέπειες σε περίπτωση 

που ο πιστός δεν υπακούει στον Λόγο του Θεού. Οι ανήκοντες 

στην κατηγορία αυτή προσφέρουν με πίστη στον Κύριο αυτά που 

Του ανήκουν, γιατί είναι δικά Του και τους τα εμπιστεύθηκε για να 

τα διαχειρίζονται. 
 

 ...Και πολλές άλλες απόψεις υπάρχουν που θα μπορού-

σαμε να αναφέρουμε, αλλά πιστεύω ότι οι παραπάνω αναφερόμε-

νες είναι οι πιο αντιπροσωπευτικές και καλύπτουν επαρκώς το όλο 

θέμα και μέσα σε κάποια από αυτές τις κατηγορίες ο κάθε αναγνώ-

στης θα βρει τον εαυτό του να ταυτίζεται. Σε περίπτωση που διαπι-

στώσει ότι δεν βρίσκεται μέσα στο θέλημα του Θεού για τη διαχεί-

ριση των οικονομικών του, θα πρέπει να μετανοήσει και να λάβει 

υπεύθυνη θέση στο θέμα αυτό, ώστε να γίνει μια πηγή ευλογίας 

στη ζωή του.  
 

3. ΠΕΡΙΕΧΟΜΕΝΑ ΤΟΥ ΒΙΒΛΙΟΥ: Στο βιβλίο αυτό θα πα-

ρουσιάσουμε με υπευθυνότητα και με αντικειμενικότητα όλες τις 

περιπτώσεις (αρνητικές και θετικές) που θα μπορούσαν να απα-

σχολήσουν τον ειλικρινή ερευνητή της αλήθειας και να δώσουν α-

πάντηση στις απορίες και στα ερωτηματικά του. Θα δώσουμε α-

παντήσεις στα παρακάτω ερωτήματα, αλλά και σε πολλά άλλα: 
 

 Τι λέγει η Αγία Γραφή για το θέμα των δεκάτων και των προ-

σφορών.  
 

 Για ποιον λόγο ίσχυε ο νόμος των δεκάτων στην περίοδο 

της Παλαιάς Διαθήκης. 
 

 Καταργήθηκε σήμερα ή όχι ο νόμος του Μωυσή και ποια εί-

30 



ναι η θέση που πήρε ο Κύριος Ιησούς για το θέμα αυτό; 
 

 Τι εφάρμοζε η πρώτη αποστολική εκκλησία; Υπάρχει για το 

θέμα αυτό αναφορά μέσα στις Πράξεις των Αποστόλων;  
 

 Πως είμαστε βέβαιοι ότι το δέκατο δεν ισχύει στην περίοδο 

της Καινής Διαθήκης, σύμφωνα με τους υποστηρικτές της ά-

ποψης αυτής, υπάρχει ρητή αναφορά για το θέμα αυτό; 
 

 Μόνο στην τοπική συνάθροιση είμαστε υποχρεωμένοι να 

δίνουμε; Τι γίνεται με τις ανάγκες των άλλων συναθροίσεων; 
 

 Πρέπει να δίνουμε μόνο όταν έχουμε οικονομική ευρυχω-

ρία, ή πρέπει να δίνουμε ακόμα και σε περιόδους φτώχειας 

και στέρησης, που υπάρχει οικονομική στενότητα;  
 

 ΠΟΤΕ και ΓΙΑΤΙ ο Θεός δεν θέλει τις προσφορές μας και τις 

ονομάζει μέσα στον Λόγο Του "μάταιες";   
 

 Υπάρχει χρονικός περιορισμός για το πότε χρονικά πρέ-

πει να δίνουμε, ή είναι στη δική μας διακριτική ευχέρεια; 
 

 Ο εργάτης του Κυρίου πρέπει να συντηρείται από την εκκλη-

σία ή το ευαγγέλιο να είναι αδάπανο;   
 

4. ΣΕ ΠΟΙΟΥΣ ΑΠΕΥΘΥΝΕΤΑΙ ΤΟ ΒΙΒΛΙΟ: Η αγιότητα είναι 

η φύση του Θεού, γι' αυτό ο Θεός χρησιμοποιεί άγιους τρόπους, 

άγια μέσα και άγιους ανθρώπους για να εκτελέσει το άγιο θέλημά 

Του. Αυτό σημαίνει ότι τα δέκατα και οι προσφορές γίνονται αποδε-

κτά από τον Θεό, μόνον όταν προέρχονται από άγια χέρια και κα-

θαρές καρδιές όταν προέρχονται όχι από τον κόσμο, αλλά από λυ-

τρωμένους με το αίμα της θυσίας του Ιησού Χριστού.  
 

 Για τον λόγο αυτό, θα ήθελα να κάνω μία βασική επισήμαν-

ση, ώστε να αρθούν τυχόν απορίες και ερωτηματικά, που μπορεί 

να έχει ο αναγνώστης που δεν είναι ακόμα εξοικειωμένος με τις α-

λήθειες και τις διδασκαλίες της Αγίας Γραφής. Το βιβλίο αυτό α-

πευθύνεται κατά βάση σε συγκεκριμένη κατηγορία ανθρώπων, 

απευθύνεται σε όλους, όσους έχουν δεχτεί το λυτρωτικό έργο του 

Ιησού Χριστού στο σταυρό του Γολγοθά και έχουν πλυθεί με το ά-

31 



γιο αίμα Του, απευθύνεται σε αγίους που έχουν το προνόμιο να 

σπέρνουν και η σπορά τους να γίνεται ευπρόσδεκτη από τον Θεό. 
 

 Είναι αυτονόητο ότι μπορεί ένα οποιοδήποτε βιβλίο να απευ-

θύνεται ΕΙΔΙΚΑ σε μια συγκεκριμένη κατηγορία ανθρώπων, λόγω 

θέματος, αλλά πάντα το κάθε βιβλίο απευθύνεται και ΓΕΝΙΚΑ σε 

όλους τους ανθρώπους, δεν εξαιρείται κανένας και ιδιαίτερα όταν 

το θέμα του βιβλίου αποκαλύπτει τον άγιο Θεό και τον Λόγο Του. Η 

ειδοποιός διαφορά είναι ο τρόπος, με τον οποίο η κάθε κατηγορία 

προσεγγίζει το θέμα και πως ανταποκρίνεται σε αυτό. 
 

5. ΧΡΗΣΙΜΟΠΟΙΟΥΜΕΝΟ ΚΕΙΜΕΝΟ ΑΓΙΑΣ ΓΡΑΦΗΣ:  

 Για την εύκολη κατανόηση της γλώσσας της Αγίας Γραφής 

στη μελέτη μας αυτή χρησιμοποιείται σε νέα απλοποιημένη μορ-

φή το κείμενο της μετάφρασης του αρχιμ. Νεόφυτου Βάμβα, ό-

που λέξεις του κειμένου μεταφράζονται στη δημοτική. Είναι μία και-

νοτομία που εισάγεται αποκλειστικά από τις εκδόσεις "ΦΙΛΑΔΕΛ-

ΦΟΣ" και πρόκειται για έναν εξαίρετο συνδυασμό της ΑΠΛΗΣ ΚΑΘΑ-

ΡΕΥΟΥΣΑΣ με τη ΔΗΜΟΤΙΚΗ ΓΛΩΣΣΑ, όπου υπερισχύει η καθα-

ρεύουσα, ώστε, αφενός μεν να μην αλλοιώνεται η αρχική μορφή 

του κειμένου του Βάμβα και αφετέρου το κείμενο να είναι πλέον 

προσιτό και σ' αυτούς που δεν είναι γνώστες της αρχαίας Ελληνι-

κής γλώσσας. Εφεξής το κείμενο αυτό, θα αποκαλείται "νέος ΒΑΜ-

ΒΑΣ απλοποιημένος - ΦΙΛΑΔΕΛΦΟΣ" (συντομ/κά "νΒΦ"). 
 

 Σε αρκετές περιπτώσεις που το κείμενο του Βάμβα είναι κα-

τανοητό, τίθεται αυτούσιο στην αρχική του μορφή, χωρίς κα-

μιά διαφοροποίηση λέξεων.  
 

 Πολλά εδάφια έχουν τεθεί, όπως αναφέρονται στο πρωτότυ-

πο αρχαίο Ελληνικό κριτικό κείμενο και υπάρχει η σχετική έν-

δειξη (έκδοση UBS).  
 

 Σε όσες περιπτώσεις ο Βάμβας έχει στο κείμενό του μετα-

φράσει λάθος κάποια λέξη από το πρωτότυπο αρχαίο Ελλη-

νικό κείμενο της Καινής Διαθήκης, θα τίθεται απευθείας η 

σωστή μετάφραση της λέξης του αρχαίου κειμένου και σαν 

32 



ένδειξη θα βρίσκεται μέσα σε εισαγωγικά. 

 Όσες λέξεις βρίσκονται μέσα σε παρένθεση, δεν υπάρχουν 

στο θεόπνευστο αρχαίο Ελληνικό κείμενο.  
 

 Για τις παραπομπές των εδαφίων χρησιμοποιούνται και ΓΡΑΜ-

ΜΑΤΑ (Α,Β,Γ, …κλπ) και ΑΡΙΘΜΟΙ (1,2,3, ….κλπ). Για παράδειγμα 

«βλ. Ματθαίος Ε/5:8 και Αποκάλυψη ΙΒ/12:9», δηλαδή Ματθαίος, 5
ο
 

κεφάλαιο (Ε΄) και εδάφιο 8 και Αποκάλυψη, 12
ο
 κεφάλαιο (ΙΒ΄) και 

εδάφιο 9. Αυτό κρίθηκε απαραίτητο για όσους αναγνώστες χρησιμο-

ποιούν Αγία Γραφή σε νέο Ελληνική μετάφραση, όπου στα εδάφια 

και στις παραπομπές χρησιμοποιούνται μόνον ΑΡΙΘΜΟΙ (Αραβικοί 

αριθμοί) και καθόλου ΓΡΑΜΜΑΤΑ (Ελληνικοί αριθμοί).   
 

6. ΕΡΩΤΗΣΕΙΣ - ΑΠΑΝΤΗΣΕΙΣ: Μία διπλή καινοτομία που 

παρουσιάζεται στην παρούσα μελέτη μας και πιστεύω ότι θα απο-

λέσει τον προπομπό και για άλλες παρόμοιες περιπτώσεις είναι η 

ακόλουθη:  
 

(1)  Έχει αφιερωθεί ένα κεφάλαιο στο τέλος του βιβλίου, όπου με 

τη μορφή "ερωτήσεων και απαντήσεων" γίνεται μία γενική ανα-

σκόπηση του όλου θέματος για τα δέκατα και τις προσφορές, ώ-

στε ο αναγνώστης να μπορεί να απομνημονεύσει πιο εύκολα τα 

βασικά μέρη του βιβλίου. Χωρίζεται σε  δύο κατηγορίες (ενότητες), 

όπου στην 2η περιλαμβάνονται θέματα που δεν θίγονται καθό-

λου μέσα στο βιβλίο, με αποτέλεσμα η ενότητα αυτή να είναι εξαι-

ρετικά ενδιαφέρουσα, η οποία σε κάθε επανέκδοση του βιβλίου θα 

εμπλουτίζεται με νέα στοιχεία. 
 

(2)   Περιλαμβάνει ένα "σκελετό κηρύγματος", στον οποίο ανα-

γράφονται επιγραμματικά μόνο τα εδάφια κατά θέμα (όπως πα-

ρουσιάζονται στο παρόν βιβλίο) με ελάχιστες διευκρινίσεις και που 

μπορεί να χρησιμοποιηθεί για μια σειρά μηνυμάτων και μαθημά-

των από εργάτες του Κυρίου (ομιλητές, κήρυκες, διδασκάλους, κλπ) 

για να διδάξουν το λαό του Θεού το θέμα της διαχείρισης των οικο-

νομικών της εκκλησίας. 
 

33 



7. Ο ΠΝΕΥΜΑΤΙΚΟΣ ΣΤΟΧΟΣ: Πολλές φορές έχει συμβεί 

στην πνευματική μας πορεία να έχουμε πέσει και προς στιγμή να 

χάσαμε το στόχο μας, αλλά ο Κύριος Ιησούς μας έχει σηκώσει και 

συνεχίζουμε να προχωράμε προς το ένδοξο τέρμα. Υπάρχουν πε-

ριπτώσεις που ο Διάβολος είχε τη νίκη στη ζωή μας, αλλά πάλι δεν 

απογοητευόμαστε, γιατί μπορεί να χάσαμε κάποιες μάχες, αλ-

λά δεν χάσαμε τον πόλεμο, γιατί μαζί μας είναι ο Κύριος των κυ-

ρίων, ο αρχιστράτηγος των δυνάμεων.  
  

 Εάν συνέβηκε στο θέμα των δεκάτων και των προσφορών ο 

εχθρός να μας παγίδεψε, η προσευχή μας είναι ο Κύριος να ανα-

πληρώσει στο εκατονταπλάσιο αυτά που μας έφαγε «ο βρούχος, η 

κάμπια και η ερυσίβη» (Ιωήλ Α/1:14) και να μετατρέψει το πρόβλημα 

που μας έφερε ο Διάβολος σε ευλογία, γιατί τα πάντα συνεργούν 

στο αγαθό, γι' αυτούς που αγαπούν τον Θεό (Ρωμαίους Η/8:28). Ε-

φόσον η καρδιά μας είναι καθαρή ενώπιον του Θεού, τότε ο Κύ-

ριος θα μας οδηγήσει στην αλήθεια και όταν θα δίνουμε θα το κά-

νουμε με χαρά. Αυτή είναι η πνευματική πορεία του πιστού. 
 

 Πιστεύω ότι αυτό το βιβλίο θα επιφέρει μια μεγάλη τομή μέσα 

στο λαό του Θεού και θα ταράξει τα λιμνάζοντα πνευματικά νερά 

της εκκλησίας, που επί αιώνες ζούσε μέσα σε πνευματική φτώ-

χεια. Τώρα, ήρθε η ώρα ν' αρχίσει να σπέρνει και να δίνει, ν' αρχί-

σει να ζει μέσα στη σφαίρα της παρουσίας του Κυρίου Ιησού και να 

θερίζει τις πλούσιες ευλογίες τ' ουρανού και αυτή η δόξα της εκκλη-

σίας των τελευταίων καιρών θα επιφέρει ένα συντριπτικό πλήγμα 

στις δυνάμεις της κόλασης και θα προετοιμάσει την ένδοξη επι-

στροφή του νυμφίου Ιησού. 
 

 Το βιβλίο αυτό αφιερώνεται στον Κύριο Ιησού με την προ-

σδοκία και την προσευχή ότι θα γίνει ένα μικρό και ταπεινό εργα-

λείο για την αναζωπύρωση, τον αγιασμό και τον καθαρισμό των 

πιστών των εσχάτων καιρών από κάθε πλάνη και ψευδοδιδασκαλία 

του εχθρού της ψυχής μας, για τη δόξα Του. ΑΜΗΝ. 
 

. . .  / / /  . . . 
 8 

34 



 

 

Κεφάλαιο ΠΡΩΤΟ 
 

ΤΟ ΔΕΚΑΤΟ ΣΤΗΝ ΠΑΛΑΙΑ ΔΙΑΘΗΚΗ 
 

 

1.   ΤΟ ΔΕΚΑΤΟ ΠΡΙΝ ΤΟ ΝΟΜΟ 
 

α) ΑΒΡΑΑΜ - 1η περίπτωση: Για πρώτη φορά το δέκατο ανα-

φέρεται στη συνάντηση του Άβραμ (μετέπειτα Αβραάμ) με τον Μελχι-

σεδέκ, ιερέα και βασιλιά της πόλης Σαλήμ, ο οποίος ως ιερέας τον 

ευλόγησε και ο Άβραμ του πρόσφερε το δέκατο απ' όλα τα υπάρ-

χοντά του: «Και ο Μελχισεδέκ βασιλεύς Σαλήμ, έφερεν έξω άρτον και 

οίνον· ήτο δε ιερεύς του Θεού του Υψίστου. Και ευλόγησεν αυτόν 

και είπεν: "Ευλογημένος ο Άβραμ παρά του Θεού του Υψίστου, ο οποίος 

έκτισε τον ουρανόν και την γην· και ευλογητός ο Θεός ο Ύψιστος ο οποίος 

ΠΑΡΕΔΩΚΕ ΤΟΥΣ ΕΧΘΡΟΥΣ σου εις την χείρα σου". Και ο Άβραμ έδωκεν εις 

αυτόν ΔΕΚΑΤΟΝ από πάντων» (Γένεση ΙΔ/14:18-20). Το γεγονός αυτό 

αναφέρεται και στην επιστολή Εβραίους Ζ/7:1-3, που είναι μια επι-

βεβαίωση των όσων θα αναφέρουμε στη συνέχεια. 
 

 Το ερώτημα που τίθεται είναι: "Ποιος ήταν ο λόγος που ο 

Αβραάμ έδωσε το δέκατο στον Μελχισεδέκ και γιατί ο Μελχισεδέκ, 

όταν ευλόγησε τον Αβραάμ του είπε ότι "ο Θεός παρέδωσε τους 

εχθρούς σου εις την χείρα σου", τι ακριβώς είχε συμβεί;" 
 

 Ο ανιψιός του Αβραάμ, ο Λωτ μαζί με όλα τα υπάρχοντά του, 

την οικογένειά του και τη συνοδεία του αιχμαλωτίστηκαν από τους 

βασιλείς της περιοχής στην οποία ζούσαν και οι οποίοι είχαν έρθει 

εναντίον του βασιλιά των Σοδόμων. Ο Αβραάμ όταν το πληροφο-

ρήθηκε, πήρε 318 από τους δούλους του, που είχαν γεννηθεί στο 

σπίτι του, καταδίωξε τα στρατεύματα που είχαν αιχμαλωτίσει τον 

Λωτ και τους ελευθέρωσε όλους (Γένεση ΙΔ/14:14-16). 
 

 Καθώς ο Αβραάμ επέστρεφε νικητής και θριαμβευτής συνά-

ντησε τον βασιλιά της πόλης Σαλήμ (που είναι η Ιερουσαλήμ), τον 

Μελχισεδέκ, που ήταν ιερέας του ύψιστου Θεού. Έχει μεγάλη ση-

μασία να καταλάβουμε τι συνέβη στη συνέχεια μεταξύ Αβραάμ και 

35 



Μελχισεδέκ, καθόσον ο Μελχισεδέκ ήταν τύπος του Ιησού, γιατί 

αναφέρεται μέσα στον Λόγο του Θεού ότι το καταπέτασμα της 

σάρκας του Ιησού σχίσθηκε με τη θυσία Του και με την ανάστασή 

Του εισήλθε ως πρόδρομος για εμάς στα ουράνια άγια των αγίων 

«γενόμενος αρχιερεύς εις τον αιώνα κατά την τάξιν Μελχισεδέκ» (βλ. 

Εβραίους ς'/6:20). Εδώ βλέπουμε τον "τύπο" (Μελχισεδέκ, επίγειος αρ-

χιερέας) και το "αντίτυπο" (Ιησούς, ουράνιος αρχιερέας). 
 

 Όταν λοιπόν ο ιερέας Μελχισεδέκ συνάντησε το νικητή Αβρα-

άμ, αφού του έδωσε άρτο και οίνο, τον ευλόγησε. Η ευλογία του 

Μελχισεδέκ έκανε τον Αβραάμ να καταλάβει ότι η περίτρανη νίκη 

του δεν οφειλόταν στη δική του ανδρεία και ικανότητα, αλλά ήταν 

νίκη που του έδωσε ο Θεός. Αυτό ο Αβραάμ το κατάλαβε πολύ 

καλά και σαν μεγάλη ευγνωμοσύνη για την ευλογία αυτή του Θεού, 

Του πρόσφερε το δέκατο από όλα τα υπάρχοντά του, αναγνωρί-

ζοντας με αυτό τον τρόπο ότι ο Θεός είναι η πηγή κάθε ευλογίας 

και ότι τα πάντα είναι δικά Του. 
 

 Εκείνο που θα πρέπει να προσέξουμε από το περιστατικό 

αυτό είναι ότι ο Αβραάμ έδωσε το δέκατο με τη θέλησή του, δεν 

τον εξανάγκασε κανένας, ήταν μια αυθόρμητη ενέργεια της καρ-

διάς του, που ήθελε με τον τρόπο αυτό να εξωτερικεύσει τον εσω-

τερικό του κόσμο. Δεν έδωσε κάποιο ποσό, ούτε κάθισε να σκεφτεί 

τι ποσό θα έδινε, μικρό ή μεγάλο, αλλά αμέσως έδωσε το δέκατο 

από ΟΛΑ τα υπάρχοντά του και αυτό το έκανε όταν ακόμα δεν υ-

πήρχε ο νόμος του Μωυσή, το έκανε χωρίς να υπάρχουν δεσμεύ-

σεις και υποχρεώσεις. 
 

 Αυτό είναι ένα μεγάλο παράδειγμα για μας σήμερα, γιατί δεν 

δίνουμε στον Θεό με κίνητρο το νόμο, επειδή δηλαδή είναι εντολή 

και είμαστε αναγκασμένοι να το κάνουμε για να μην παραβούμε 

το νόμο, αλλά δίνουμε, επειδή αναγνωρίζουμε τον Θεό σαν κυ-

ρίαρχο και ύψιστο στη ζωή μας και Του δίνουμε από ευγνωμοσύνη 

ένα μέρος από αυτά που Αυτός μας έχει δώσει, αναγνωρίζουμε ότι 

Αυτός είναι η πηγή κάθε ευλογίας.    
 

36 



β) ΙΑΚΩΒ - 2η περίπτωση: Το δέκατο αναφέρεται και στην 

περίπτωση που ο Ιακώβ βρισκόταν στην Λουζ, στη γη Χαναάν (βλ. 

Γένεση ΜΗ/48:3) και κοιμήθηκε στην ύπαιθρο, έχοντας σαν προσκε-

φάλι έναν λίθο. Είδε ένα ενύπνιο, όπου υπήρχε μια σκάλα από τη 

γη μέχρι τον ουρανό, στην οποία ανεβοκατέβαιναν άγγελοι του 

Θεού και άκουσε τον Θεό να τον ευλογεί, δίνοντάς του θαυμαστές 

υποσχέσεις, τις οποίες είχε δώσει και στους προπάτορές του Ισα-

άκ και Αβραάμ (Γένεση ΚΗ/28:13-15). Στην ευλογία του Θεού διακρί-

νονται τέσσερα βασικά σημεία. Ο Θεός του είπε:  
 

 Θα δώσω σε σένα και στο σπέρμα σου τη γη στην οποία 

κοιμάσαι. 
 

 Θα ευλογηθούν από το σπέρμα σου όλες οι φυλές της γης. 
 

 Εγώ θα είμαι μαζί σου και θα σε διαφυλάττω όπου και αν πας.  
 

 Θα σε επαναφέρω στη αυτή και δεν θα σε εγκαταλείψω. 
 

 Όταν ξύπνησε ο Ιακώβ έκανε μια ευχή, λέγοντας: «Αν ο Θεός 

είναι μετ' εμού και με διαφυλάξει εις την οδό ταύτη εις την οποίαν 

υπάγω, και μου δώσει ΑΡΤΟΝ να φάγω και ΕΝΔΥΜΑ να ενδυθώ, και 

επιστρέψω εν ειρήνη εις τον οίκον του πατρός μου, τότε ο Κύριος θέλει 

είσθαι Θεός μου· και ο λίθος ούτος, τον οποίον έστησα διά στήλην, 

θέλει είσθαι οίκος Θεού· και εκ πάντων όσα μου δώσεις, το ΔΕΚΑΤΟΝ 

θέλω προσφέρει εις Σε...» (Γένεση ΚΗ/28:20-22). 
 

 Από τα παραπάνω λόγια του Ιακώβ φανερώνεται μια καρδιά 

ευγνωμοσύνης για τις ευλογίες του Θεού, αναγνωρίζει πως όλα ό-

σα έχει, δεν είναι δικό του επίτευγμα, αλλά είναι δώρα από τον 

Θεό, γι' αυτό αυθόρμητα λέγει "...από πάντα, όσα Εσύ μου δώσεις, 

το ένα δέκατο θα το προσφέρω σε Σένα". Το δέκατο είναι ένα ση-

μάδι ότι τα πάντα ανήκουν στον Θεό και εμείς από τα δικά Του 

προσφέρουμε σ' Αυτόν.  
 

 Ο Ιακώβ, ως ενθύμηση της ευλογίας του Θεού στη ζωή του, 

αλλά και της υπόσχεσης που ο ίδιος έδωσε στον Θεό ότι θα Του 

προσφέρει το δέκατο των υπαρχόντων του, αποκάλεσε τον λίθο 

37 



που έστησε "ΟΙΚΟ ΘΕΟΥ", που στα Εβραϊκά είναι "Βαιθ-ΗΛ". Η λέ-

ξη "ΗΛ" είναι σύντμηση της λέξης "ΕΛΟΧΙΜ", όρος που αποδίδεται 

στον αληθινό Θεό. Ο τόπος δηλαδή ονομάσθηκε "οίκος του ΗΛ", 

που τυπολογικά σημαίνει ότι τα δέκατα πηγαίνουν στον οίκο του 

Θεού (Μαλαχίας Γ/3:10), όπως θα δούμε και στη συνέχεια. 
 

γ) Από τα δύο περιστατικά του Αβραάμ και του Ιακώβ, που α-

ναφέρθησαν, φαίνεται πολύ καθαρά ότι η διδασκαλία του δέκατου 

προϋπήρχε του νόμου του Μωυσή. Δεν υπήρχε όμως ως γρα-

πτός νόμος που να υποχρεώνει τον πιστό να δίνει τα δέκατα, αλλά 

η διδασκαλία αυτή, όπως και οι όλες οι άλλες εντολές του Θεού με-

ταδίδονταν από πατέρα σε γιο και από γενεά σε γενεά.  
 

 Ο Αβραάμ έδωσε το δέκατο στον Μελχισεδέκ 420 χρόνια πε-

ρίπου πριν το νόμο του Μωυσή και βλέπουμε ότι η μεθεπόμενη γε-

νιά γνώριζε για τα δέκατα, αφού ο Ιακώβ (εγγονός του Αβραάμ) υ-

ποσχέθηκε να δίνει στον Θεό το δέκατο των υπαρχόντων του. Αυ-

τό σημαίνει ότι ο Αβραάμ δίδαξε τον γιο του Ισαάκ να δίνει τα δέκα-

τα και ο Ισαάκ με τη σειρά του δίδαξε τον γιο του Ιακώβ, ο οποίος 

το ίδιο έκανε στη συνέχεια και με τους δώδεκα γιους του. 
 

2.   ΤΟ ΔΕΚΑΤΟ ΣΥΜΦΩΝΑ ΜΕ ΤΟ ΝΟΜΟ 

 Όταν αργότερα δόθηκε ο νόμος από τον Θεό στον Μωυσή 

κάθε Ισραηλίτης υποχρεωνόταν να δίνει στον Κύριο το ένα δέκατο 

απ' όλα τα εισοδήματά του, όπως προϊόντα γης, ποίμνια, ζώα, κλπ. 

Ο Θεός έδωσε στον Μωυσή σαφείς εντολές σχετικά με το δέκατο. 

Θα πρέπει να προσέξουμε από τα παρακάτω εδάφια ότι οι Ισραη-

λίτες δεν έδιναν ειδικά μόνον χρήματα (ενδεχομένως και να μην 

είχαν), αλλά έδιναν από τα υπάρχοντα αγαθά τους, που συνήθως 

ήταν προϊόντα από τη γεωργία και την κτηνοτροφία και εκτός αυ-

τών στο βιβλίο Β' Χρονικών αναφέρεται και το δέκατο από τα ΑΓΙΑ 

ΠΡΑΓΜΑΤΑ που ήσαν αφιερωμένα στον Κύριο: 
 

 ΛΕΥΙΤΙΚΟ ΚΖ/27:30-32 «Και παν δέκατον της ΓΗΣ, είτε εκ 

του ΣΠΟΡΟΥ της γης είτε εκ του ΚΑΡΠΟΥ των δένδρων, του Κυ-

ρίου είναι·  είναι άγιον εις τον Κύριον. Και εάν ποτέ θελήσει κά-

38 



ποιος να εξαγοράσει το δέκατον αυτού, θέλει προσθέσει εις 

αυτό το πέμπτον αυτού. Και παν δέκατον ΒΟΩΝ και ΠΡΟΒΑ-

ΤΩΝ, παντός ζώου διαβαίνοντος υποκάτωθεν της ράβδου, το δέ-

κατον θέλει είσθαι άγιον εις τον Κύριον». 
 

 ΔΕΥΤΕΡΟΝΟΜΙΟ ΙΔ/14:22 «Θέλεις εξάπαντος δεκατίζει πάντα 

τα γεννήματα του σπόρου σου, τα οποία φέρει ο αγρός κατ' έτος». 
 

 Β' ΧΡΟΝΙΚΩΝ ΛΑ/31:5-6 «Και καθώς εξεδόθη ο λόγος (του Εζε-

κία), οι υιοί Ισραήλ έφεραν εις αφθονία απαρχάς ΣΙΤΟΥ, ΟΙΝΟΥ 

και ΕΛΑΙΟΥ και ΜΕΛΙΤΟΣ και πάντων των γεννημάτων του α-

γρού· έφεραν ακόμα εις αφθονία τα δέκατα παντός πράγματος..... 
 

.....Και οι υιοί Ισραήλ και Ιούδα, οι κατοικούντες εις τας πόλεις 

του Ιούδα, και αυτοί έφεραν τα δέκατα ΒΟΩΝ και ΠΡΟΒΑΤΩΝ 

και τα δέκατα των ΑΓΙΩΝ ΠΡΑΓΜΑΤΩΝ των αφιερουμένων εις 

Κύριον τον Θεόν αυτών, και έθεσαν κατά σωρούς». 
 

 ΝΕΕΜΙΑΣ ΙΓ/13:12 «Τότε έφερε πας ο Ιούδας εις τας αποθήκας 

το δέκατον του σίτου και του οίνου και του ελαίου». 
 

 Ο απόστολος Παύλος γράφει ότι «εξ έργων νόμου δεν θέλει δι-

καιωθεί ουδεμία σαρξ ενώπιον Αυτού· επειδή διά του νόμου γίνεται η 

γνώρισις της αμαρτίας» (Ρωμαίους Γ/3:20). Με απλά λόγια ο Παύλος 

λέγει ότι με το νόμο γίνεται σαφή γνώση της αμαρτίας, γι' αυτό και 

ο Θεός έδωσε το νόμο Του για να διδάξει το άνθρωπο να μην α-

μαρτάνει και να υπακούει στο θέλημά Του. Άρα ο νόμος ήταν "παι-

δαγωγός" για να μας οδηγήσει στον Χριστό, αλλά αφού ήρθαμε 

στον Χριστό δεν είμαστε πλέον κάτω από τον παιδαγωγό νόμο: 

«Ώστε ο νόμος έγινε εις εμάς παιδαγωγός εις τον Χριστόν, διά να δι-

καιωθώμεν εκ πίστεως, αφού όμως ήλθεν η πίστις, δεν είμεθα πλέον 

υπό παιδαγωγόν (νόμο)...» (Γαλάτες Γ/3:24-25).  
 

 Εφόσον ήρθε η πίστη στο λυτρωτικό έργο του Ιησού Χριστού 

και δικαιωθήκαμε, δεν είμαστε πλέον κάτω από τον παιδαγωγό νό-

[μο, αλλά θα πρέπει να γνωρίζουμε ότι και σήμερα ο νόμος μας δι-

δάσκει ηθικές αρχές και αιώνιες αξίες που είναι μέρος του θελή-

ματος του Θεού. Επειδή σήμερα υπάρχει μεγάλη σύγχυση μεταξύ 

10 
39 



των πιστών εάν καταργήθηκε ολοκληρωτικά ή όχι ο νόμος της Πα-

λαιάς Διαθήκης, θα αφιερώσουμε επ' αυτού ένα κεφάλαιο, καθό-

σον έχει άμεση σχέση με το θέμα της εντολής των δεκάτων. 
 

 Ο Αβραάμ και ο Ιακώβ, που έζησαν πριν το νόμο του Μωυ-

σή, έδιναν τα δέκατα στον Θεό με χαρά και με τη θέλησή τους (ε-

κούσια), αλλά με το νόμο όμως το δέκατο ήταν υποχρεωτικό: «Θέ-

λεις εξάπαντος δεκατίζει πάντα τα γεννήματα του σπόρου σου, τα ο-

ποία φέρει ο αγρός κατ' έτος» (Δευτερονόμιο ΙΔ/14:22). Ο Θεός έδωσε 

τις εντολές Του, γιατί ο λαός Του ήταν απειθής και δεν υπάκουε. 

Έδωσε εντολές, νόμους και διατάγματα για να γνωρίζει επακριβώς 

τι πρέπει να εφαρμόζει, όπως ήταν και με το νόμο των δεκάτων. 
   

3. ΟΙ ΛΕΥΙΤΕΣ ΙΕΡΕΙΣ και ΤΟ ΔΕΚΑΤΟ 

 Από τα προσφερόμενα δέκατα έτρωγαν οι αναξιοπαθού-

ντες, όπως ήσαν τα ορφανά και οι χήρες, αλλά και οι ξένοι. Οι 

Λευίτες ιερείς αποκλειστικά συντηρούντο από τα δέκατα και ο 

Θεός είχε δώσει συγκεκριμένες εντολές για το θέμα αυτό. Ο από-

στολος Παύλος αναφερόμενος στους Κορίνθιους πιστούς για το 

θέμα αυτό χρησιμοποιεί ενεστώτα χρόνο, ότι αυτό ήταν κάτι που 

δεν συνέβαινε μόνο στην περίοδο του νόμου (που υπήρχαν ιερείς μέ-

σα στον επίγειο ναό της Ιερουσαλήμ), αλλά εξακολουθεί η εντολή αυτή 

να ισχύει και να αφορά το "βασίλειον ιεράτευμα" της Καινής Δια-

θήκης, για το οποίο θα αναφερθούμε στη συνέχεια εκτενέστερα, 

έχοντας αφιερώσει ολόκληρο το "Κεφάλαιο ΔΕΚΑΤΟ ΤΡΙΤΟ" για το θέ-

μα αυτό: 
 

 Α' ΚΟΡΙΝΘΙΟΥΣ Θ/9:13 «Δεν εξεύρετε ότι οι εργαζόμενοι τα 

ιερά εκ του ιερού τρώγουν, οι ενασχολούμενοι εις το θυσια-

στήριον μετά του θυσιαστηρίου λαμβάνουν μερίδιον;»  
 

 ΔΕΥΤΕΡΟΝΟΜΙΟ ΙΔ/14:28-29 «Εις το τέλος του τρίτου έτους, 

θέλεις εκφέρει παν το δέκατον των ΓΕΝΝΗΜΑΤΩΝ σου του έ-

τους εκείνου, και θέλεις εναποθέτει εντός των πυλών σου......  
 

.....Και ο Λευΐτης, διότι δεν έχει μερίδα ουδέ κληρονομίαν μετά 

σου, και ο ξένος και ο ορφανός και η χήρα, οι οποίοι είναι εντός 

40 



των πυλών σου, θέλουν έρχεσθε και θέλουν τρώγει και χορταίνει 

διά να σε ευλογήσει Κύριος ο Θεός σου εις πάντα τα έργα της 

χειρός σου όσα εργάζεσαι.....». 
 

 ΑΡΙΘΜΟΙ ΙΗ/18:21 «Και ιδού, έδωκα εις τους υιούς Λευΐ πά-

ντα τα δέκατα του Ισραήλ εις κληρονομίαν, διά την υπηρεσίαν 

αυτών την οποίαν υπηρετούν, την υπηρεσίαν της σκηνής του μαρ-

τυρίου». Αργότερα αυτό συνέβαινε στο ναό του Σολομώντα. 
 

 ΕΒΡΑΙΟΥΣ Ζ/7:5 «Και όσοι μεν εκ των υιών του Λευΐ λαμβά-

νουν την ιερατείαν, έχουν εντολήν να αποδεκατίζουν τον λαόν 

κατά τον νόμον, τουτέστι τους αδελφούς αυτών, καίτοι εξελθό-

ντας εκ της οσφύος του Αβραάμ». 
 

 Τα δέκατα δίνονταν μεν στον Θεό, αλλά μέσω των ιερέων 

Του, που σημαίνει πως, όταν δίνουμε σε ανθρώπους, στον Θεό δί-

νουμε. Ο Θεός είναι κυρίαρχος και ιδιοκτήτης όλων, εάν εμείς Του 

δώσουμε, δεν πρόκειται να γίνει πλουσιότερος, αλλά καθιέρωσε τα 

δέκατα και τις προσφορές για να δοξάζεται με τον τρόπο τον 

οποίο εμείς φερόμαστε στους άλλους. Ο Θεός δοξάζεται με 

πράξεις που πηγάζουν από καθαρή καρδιά και φανερώνουν πως 

αναγνωρίζουμε τις ευλογίες Του σ' εμάς και πως Τον εμπιστευό-

μαστε ότι Αυτός με πιστότητα θα φροντίσει και τις δικές μας ανά-

γκες όταν Του δίνουμε με χαρά. 
 

 Οι ιερείς δεν συντηρούντο μόνο με τις προσφορές των "δεκά-

των", αλλά συντηρούντο και με τις προσφορές των "απαρχών" 

από τα πρωτογεννήματα και της γης και των ζώων (Αριθμοί ΙΗ/18:8-

21). Πρόκειται για δύο διαφορετικές προσφορές, διάκριση για την 

οποία αναφερθούμε εκτενέστερα στο επόμενο 2ο κεφάλαιο.  
 

 Λεπτομέρειες για το δέκατο που δίνεται στους ιερείς, καθώς 

και για είδη δεκάτων, θα αναφερθούμε στο 3ο κεφάλαιο. 
 

4.   ΥΠΑΚΟΗ ΣΤΗΝ ΕΝΤΟΛΗ ΓΙΑ ΤΟ ΔΕΚΑΤΟ 

 Το δέκατο είναι εντολή του ίδιου του Θεού, η τήρηση της ο-

ποίας έχει μεγάλη ευλογία για τον πιστό: «Φέρετε πάντα τα δέκατα 

εις την αποθήκην (Μου), διά να είναι τροφή εις τον οίκον Μου· και δο-

41 



κιμάσατέ Με τώρα εις τούτο, λέγει ο Κύριος των δυνάμεων, εάν δεν 

σας ανοίξω τους καταρράκτας του ουρανού και εκχέω την ευλογίαν 

εις εσάς, ώστε να μην αρκεί τόπος δι' αυτήν...» (Μαλαχίας Γ/3:10). Ο 

Θεός δεν ζητούσε, αλλά απαιτούσε να δίνει ο λαός Του το δέκατο 

πάντων, σε σημείο να τους αποκαλεί ΚΛΕΦΤΕΣ, εάν δεν το έκαναν, 

γι' αυτό πριν τους πει τα παραπάνω λόγια ευλογίας, τους επιση-

μαίνει την κατάρα (κρίση) από την ανυπακοή τους: «Μήπως θέλει 

κλέπτει ο άνθρωπος τον Θεόν; ΣΕΙΣ όμως με εκλέπτετε· και λέγετε, 

"Εις τι σε εκλέψαμεν;" (Με εκλέψατε) εις τα δέκατα και εις τας προσφο-

ράς. Σεις είσθε καταραμένοι με ΚΑΤΑΡΑΝ· διότι εσείς Με εκλέψατε, 

ναι, εσείς, όλον το έθνος» (Μαλαχίας Γ/3:8-9). 
 

  Ο Αβραάμ και ο Ιακώβ τα δέκατα που πρόσφεραν στον Κύ-

ριο ήταν πριν το νόμο του Μωυσή, γεγονός που φανερώνει ότι 

τώρα που βρισκόμαστε στην περίοδο της Καινής Διαθήκης, δεν 

μπορούμε να ισχυριστούμε ότι δεν είμαστε υποχρεωμένοι να δί-

νουμε δέκατα, γιατί δεν βρισκόμαστε πλέον υπό νόμο, αφού αυτά 

δόθηκαν πριν το νόμο. Το ότι ο Αβραάμ έδωσε το δέκατο στον 

Θεό, έχει άμεση σχέση με τους αγίους της Καινής Διαθήκης, γιατί 

εμείς σήμερα είμαστε πνευματικοί υιοί του Αβραάμ και μας ανή-

κουν όλες οι ευλογίες, που απολάμβανε ο Αβραάμ πριν δοθεί ο 

νόμος: «Εάν δε είσθε του Χριστού, άρα είσθε σπέρμα του Αβραάμ και 

κατά την επαγγελίαν κληρονόμοι» (βλ. Γαλάτες Γ/3:7,29). 
 

 Η εκκλησία του Ιησού Χριστού είναι ο πνευματικός Ισραήλ 

και όλοι εμείς που είμαστε μέλη του ενός σώματος με κεφαλή τον 

Ιησού, είμαστε "σπέρμα του Αβραάμ", πνευματικά καταγόμαστε 

από τον πατέρα της πίστης και θα πρέπει να ακολουθούμε το πα-

ράδειγμα της δικής του πίστης.  
 

 Ας προσέξουμε μια λεπτομέρεια: Ο Αβραάμ έδωσε το δέ-

κατο των υπαρχόντων του από βαθιά έκφραση ευγνωμοσύνης 

προς τον Θεό ο οποίος του χάρισε τη νίκη, χωρίς αυτό να το έχει 

ζητήσει ο ίδιος, δεν είχε κάνει πριν καμιά συμφωνία με τον Θεό. Γι' 

αυτό δεν δίνουμε εκ των προτέρων το δέκατο, για να κάνει ο Θεός 

42 



κάτι εκ των υστέρων για εμάς, αλλά δίνουμε από μεγάλη ευγνω-

μοσύνη για εκείνο που ήδη έκανε, χωρίς εμείς να Του ζητή-

σουμε και αυτό που έκανε ήταν να πεθάνει ο Ιησούς στη θέση τη 

δική μας και η θυσία του να γίνει αποδεκτή από τον Θεό. Είναι 

συγκλονιστικό εάν το σκεφτούμε αυτό! Δίνουμε στον Θεό, όχι για 

να μας δώσει (παρ' όλο που αυτό το υποσχέθηκε), αλλά δίνουμε επει-

δή ήδη μας έδωσε τον Υιό Του. 
 

 Ο Αβραάμ που διάλεξε να δώσει το δέκατο, σαν ποσό που 

ανήκε στον Θεό και σ' Αυτόν το επέστρεφε, το έκανε δια πίστεως. 

Εμείς σήμερα σαν πνευματικό σπέρμα του Αβραάμ ακολουθούμε 

τα δικά του βήματα πίστης (βλ. Ρωμαίους Δ/4:12, Ιωάννης Η/8:39), δί-

νοντας το δέκατό μας, όπως θα δούμε σε επόμενο κεφάλαιο. 
 

 Θα πρέπει να επισημάνουμε ότι δεν ήταν μόνο ο νόμος των 

δεκάτων, που ο άνθρωπος ακολουθούσε πριν το νόμο του Μωυ-

σή, ο Θεός από την αρχή της πτώσης του στον κήπο της Εδέμ έ-

δωσε στον άνθρωπο εντολές και νόμους για το πως θα Τον πλη-

σίαζε και θα Τον λάτρευε.  
 

 Για παράδειγμα, υπήρχε η εντολή του Θεού για τις θυσίες 

των ζώων και σ' αυτό ήταν που ο Κάιν παράκουσε και πρό-

σφερε από τους καρπούς της γης. Η προσφορά του δεν έγι-

νε αποδεκτή από τον Θεό, οργίσθηκε κατά του αδελφού του 

που είχε προσφέρει θυσία και τον σκότωσε (Γένεση Δ/4:3-8).  
 

 Πιο αργότερα, βλέπουμε τον Νώε να γνωρίζει το νόμο του 

Θεού για τα καθαρά και ακάθαρτα ζώα, πολύ πριν από το 

νόμο του Μωυσή, γιατί κατά εντολή του Θεού έβαλε μέσα 

στην κιβωτό επτά ζευγάρια καθαρών ζώων και δύο ζευγάρια 

ακαθάρτων ζώων (Γένεση Ζ/7:2).   
 

 Σαν πιστοί της Καινής Διαθήκης δεν βρισκόμαστε πλέον κά-

τω από το νόμο της Παλαιάς Διαθήκης, γιατί ο Ιησούς Χριστός 

μας εξαγόρασε από την κατάρα του νόμου (Γαλάτες Γ/3:13). ΠΩΣ 

λοιπόν μπορούμε να γνωρίζουμε τι ισχύει και τι δεν ισχύει σήμερα 

από την Παλαιά Διαθήκη, όταν ο Παύλος λέγει «όλη η Γραφή είναι 

43 



θεόπνευστος και ωφέλιμος προς διδασκαλίαν...» (Β' Τιμόθεου Γ/3:16) 

και όταν λέγει "ΟΛΗ η Γραφή" εννοεί μόνο το νόμο της Παλαιάς 

Διαθήκης, γιατί τότε δεν υπήρχαν ακόμα τα βιβλία της Καινής Δια-

θήκης; Την απάντηση θα την δούμε στη συνέχεια και δεν θα μας 

αφήσει κενά και ερωτηματικά. 
 

 Θα πρέπει να γνωρίζουμε ότι ο Θεός δεν μας υποσχέθηκε 

πως όταν δεκατίζουμε θα μας κάνει πλούσιους και θα ζούμε μέσα 

σε μια σκανδαλώδη χλιδή και πολυτέλεια, γιατί εάν συνέβαινε αυτό 

όλοι θα πήγαιναν στον Θεό όχι από αγάπη και ευγνωμοσύνη, αλ-

λά θα πήγαιναν με πονηρή καρδιά και ιδιοτελείς σκοπούς.  
 

 Όταν ο Θεός λέγει να Τον δοκιμάσουμε δίνοντάς Του το δέ-

κατο και Αυτός θα ανοίξει τους καταρράκτες των ευλογιών Του 

ώστε να μην υπάρχει χώρος για τις ευλογίες Του, σημαίνει ότι θα 

μας δώσει τα πάντα προς ζωή και ευσέβεια, πνευματικά και 

υλικά αγαθά, θα είμαστε αυτάρκεις και ποτέ δεν θα βρισκόμα-

στε σε πραγματική ένδεια, γιατί ο ουράνιος Πατέρας μας θα έχει 

μέριμνα για εμάς και για να συμβεί αυτό, το μόνο που ζητεί από 

εμάς είναι να έχουμε πίστη και εμπιστοσύνη στον λόγο Του. 
 

 Εφόσον δεν υπήρχε "νόμος" δεν υπήρχε και "παρακοή", για-

τί με το νόμο γίνεται η αναγνώριση της αμαρτίας (Ρωμαίους Γ/3:20) 

εάν κάποιος δεν έδινε δέκατα στον Θεό. Ήταν ενέργεια μιας καρ-

διάς που ξεχείλιζε από ευγνωμοσύνη προς τον Θεό, όπως ακρι-

βώς συνέβηκε με τον Αβραάμ και τον Ιακώβ, που έδωσαν το δέκατο 

των υπαρχόντων τους από δική τους προαίρεση.  
 

 Όταν δόθηκε ο νόμος του Θεού στον Μωυσή στο όρος Σινά, 

όλες οι εντολές έπρεπε να εκτελούνται από το λαό για να ευαρε-

στούν τον Θεό. Η υπακοή στις εντολές του Θεού, μέσα στις ο-

ποίες ήταν και ο νόμος για τα δέκατα και τις προσφορές έφερνε ευ-

λογία, η ανυπακοή έφερνε κρίση (ΕΥΛΟΓΙΕΣ: Δευτερονόμιο ΚΗ/28:1-14 

ΚΡΙΣΗ: Δευτερονόμιο ΚΗ/28:1-15-35). 
 

. . .  / / /  . . . 
 
 
 12 

44 



 

 

Κεφάλαιο ΔΕΥΤΕΡΟ 
 

ΔΕΚΑΤΑ ΚΑΙ ΑΠΑΡΧΕΣ ΓΕΝΝΗΜΑΤΩΝ 
 

 
1.   ΔΙΑΚΡΙΣΗ ΔΕΚΑΤΩΝ ΚΑΙ ΑΠΑΡΧΩΝ 

 Πολλοί είναι εκείνοι που ταυτίζουν το "δέκατο" με τις "α-

παρχές" και πιστεύουν ότι πρόκειται για την ίδια προσφορά. Αυτή 

η άποψη στηρίζεται στην άγνοια των υποστηρικτών της, καθόσον 

με πολύ καθαρό τρόπο η Αγία Γραφή αναφέρει ότι πρόκειται για 

δύο διαφορετικές προσφορές προς τον Κύριο. Η διάκριση αυτή (ε-

κτός των άλλων περιπτώσεων που θα αναφέρουμε), φαίνεται ακό-

μα και από την έννοια των δύο λέξεων: 
 

 Το ΔΕΚΑΤΟ είναι αριθμητικό και εκφράζει ένα συγκεκριμένο 

ποσοστό (δέκα τοις εκατό), το οποίο εάν αλλάξει, εάν δηλαδή 

αυξηθεί ή ελαττωθεί έστω και στο ελάχιστο, παύει πλέον να 

είναι δέκατο. Ο Θεός ζητούσε ακριβώς αυτό το ποσοστό. 
 

 Οι ΑΠΑΡΧΕΣ της συγκομιδής ήταν μία μερίδα από το σιτάρι, 

τον οίνο, το έλαιο και απ' όλα τα λοιπά προϊόντα, τα οποία 

ξεχώριζαν για τον Θεό. Ενώ το δέκατο ήταν συγκεκριμένο 

ποσοστό, δεν ήταν το ίδιο με τις απαρχές, καθόσον η Γραφή 

δεν καθιερώνει το ποσό που θα δινόταν στον Θεό, ίσως 

γιατί ο Θεός να το άφησε στην προαίρεση της καρδιάς του 

κάθε Ισραηλίτη και ανάλογα με την ποσότητα που έδινε, εξέ-

φραζε και την ευγνωμοσύνη που αισθανόταν προς τον Θεό.  
 

 Οι απαρχές επεκτείνονταν σε όλα τα υπάρχοντα του καθε-

νός, όχι μόνο στη συγκομιδή των προϊόντων, αλλά και στα γεννή-

ματα των ζώων τους. Όπως το δέκατο ήταν υποχρεωτικό, το ίδιο 

και η προσφορά των απαρχών ήταν υποχρεωτική, απλά στις α-

παρχές δεν έχουμε συγκεκριμένη ποσότητα. Τι σημαίνει "απαρχές" 

το λέγει η ίδια η λέξη, σημαίνει ότι το "πρώτο" από τη συγκομιδή, ή 

από τα γεννήματα ανήκε στον Κύριο, όπως είχε διατάξει: «Θέλεις 

λοιπόν υπακούει εις την φωνήν Κυρίου του Θεού σου, και (θέλεις) εκτε-

45 



λεί τας εντολάς Αυτού και τα διατάγματα Αυτού τα οποία Εγώ προ-

στάζω εις σε σήμερον...» (Δευτερονόμιο ΚΖ/27:10).  
 

 Κατά συνέπεια, οι απαρχές σαν προσφορά, δεν ήταν κάτι το 

προαιρετικό, το οποίο ο Θεός το άφηνε στην επιλογή του κάθε Ισ-

ραηλίτη, αλλά ήταν υποχρεωτικό. Για τις απαρχές η Γραφή λέγει:   
 

 ΕΞΟΔΟΣ ΚΒ/22:29-30 «Τας απαρχάς του ΑΛΩΝΙΟΥ σου και 

του ληνού σου δεν θέλεις καθυστερήσει· τον πρωτότοκόν σου εκ 

των υιών σου θέλεις δώσει εις Εμέ· ομοίως θέλεις κάμει διά τον 

ΒΟΥΝ σου και διά το ΠΡΟΒΑΤΟΝ σου....».  
 

 ΕΞΟΔΟΣ ΚΓ/23:19 «Τας απαρχάς των ΠΡΩΤΟΓΕΝΝΗΜΑΤΩΝ 

της γης σου θέλεις φέρει εις τον οίκον Κυρίου του Θεού σου....». 
 

 ΠΑΡΟΙΜΙΕΣ Γ/3:9-10 «Τίμα τον Κύριον από των υπαρχόντων 

σου και από των απαρχών ΠΑΝΤΩΝ ΤΩΝ ΓΕΝΝΗΜΑΤΩΝ σου 

και θέλουν γεμίσει οι σιταποθήκες σου από αφθονίας και οι λη-

νοί σου θέλουν εκχειλίζει από νέου οίνου.....». 
  

2.   ΤΟ "ΕΞΑΙΡΕΤΟΝ" ΑΠΟ ΤΙΣ ΑΠΑΡΧΕΣ 

 Το πρώτο πάντα ανήκε στον Κύριο, γι' αυτό και ο κάθε Ισρα-

ηλίτης όταν έκανε συγκομιδή από τα πρωτογεννήματα της γης, ξε-

χώριζε τις απαρχές για τον Θεό. Εδώ θα πρέπει να αναφερθεί μία 

ακόμα διαφορά ανάμεσα στα ΔΕΚΑΤΑ και στις ΑΠΑΡΧΕΣ, γι' αυτό 

είναι λάθος όσοι ταυτίζουν αυτές τις έννοιες και διδάσκουν ότι είναι 

το ίδιο πράγμα. Είναι δύο ξεχωριστές προσφορές στον Κύριο, ό-

που πρώτα έδιναν από τις απαρχές της συγκομιδής ή των γεννη-

μάτων τους και μετά έδιναν και το δέκατο από τα ίδια  πρωτογεν-

νήματα της γης και των ζώων. Εάν χρησιμοποιήσουμε τη σημερινή 

ορολογία περί του φόρου για να γίνει κατανοητό το γεγονός αυτό, 

σημαίνει ότι Ισραηλίτες έδιναν στον Θεό από την ίδια συγκομιδή 

δύο φορές "φόρο", μία στην αρχή, χωρίς να είναι προσδιορισμένο 

το ποσοστό και μία μετά που ήταν το προσδιορισμένο δέκατο. 
 

 Ίσως να υπήρχε περίπτωση μερικοί να έδιναν στον Θεό τις 

απαρχές μόνο μία φορά, αλλά όμως το δέκατο έπρεπε να το πλη-

ρώνουν απ' όλα τα εισοδήματά τους. Αυτό πιθανόν να γίνεται και 

46 



σήμερα από πολλούς πιστούς, οι οποίοι επειδή δεν έχουν κατα-

νοήσει τη σημασία των δεκάτων, δίνουν ένα απροσδιόριστο κάθε 

φορά ποσό από τα εισοδήματά τους, κατά πολύ αραιά χρονικά 

διαστήματα και δεν δίνουν ποτέ το δέκατο. 
 

 Οι απαρχές που έδιναν οι Ισραηλίτες στον Θεό, δεν ήταν κάτι 

το οποίο έπρεπε να κρίνουν ότι δεν τους χρειάζεται, ή ότι τους πε-

ρίσσευε οπότε δεν θα ζημιώνονταν εάν το έδιναν, ή έπρεπε να το 

αξιολογήσουν ότι δεν θα είχε πολύ κέρδος. Τίποτα απ' όλα αυτά, 

αντίθετα έπρεπε να δίνουν στον Θεό από τον πρώτο θερισμό ή 

συγκομιδή, ή από τα πρώτα ζώα που γεννιούνταν τα ΚΑΛΥΤΕΡΑ, 

έπρεπε να δίνουν αυτά, που εάν τα πουλούσαν θα κέρδιζαν στο 

εμπόριο υπέρογκα ποσά. Η εντολή του Θεού ήταν: «Παν το εξαίρε-

τον του ΕΛΑΙΟΥ, και παν το εξαίρετον του ΟΙΝΟΥ και του ΣΙΤΟΥ, τας 

απαρχάς αυτών, όσα προσφέρουν εις τον Κύριον...» (Αριθμοί ΙΗ/18:12). 

Εξαίρετο, σημαίνει το "καλύτερο" και αυτό έπρεπε να προσφέρουν 

με χαρά στον Θεό.  
 

 Ενώ οι απαρχές από τη συγκομιδή των προϊόντων της γης 

ήταν δύσκολο να προσδιοριστούν σε τι ποσότητα να δίνονται στον 

Θεό, με τις απαρχές των ζώων ήταν πιο εύκολο να γίνει ο προσ-

διορισμός, καθόσον όταν τα ζώα τους γεννούσαν, τα πρώτα που 

ήταν αρτιμελή και δεν είχαν κάποιο ελάττωμα, τα πρόσφεραν στον 

Θεό από τα οποία λάμβαναν και οι ιερείς (Αριθμοί ΙΗ/18:8-21). 
 

3.   ΟΙ ΑΠΑΡΧΕΣ ΣΤΙΣ ΕΟΡΤΕΣ ΤΟΥ ΚΥΡΙΟΥ 

 Στην περίοδο της Παλαιάς Διαθήκης, όπως διαβάζουμε στο 

ΚΓ΄/23ο κεφάλαιο του Λευιτικού ο ίδιος ο Θεός είχε θεσπίσει επτά 

ετήσιες εορτές και μία εβδομαδιαία (το Σάββατο), οι οποίες κατά 

σειρά είναι: (1) Πάσχα, (2) Αζύμων, (3) Δράγματος εκ των απαρ-

χών του θερισμού, (4) Πεντηκοστής, (5) Σαλπίγγων, (6) Εξιλα-

σμού και (7) Σκηνοπηγίας. Δεν είναι του παρόντος να σχολιά-

σουμε όλες τις εορτές αυτές, απλά θα αναφερθούμε με συντομία 

σε τρεις εορτές, του Δράγματος, της Πεντηκοστής και της Σκηνο-

πηγίας, που έχουν άμεση σχέση με τις εντολές του Θεού για τις 

47 



απαρχές. Οι τρεις αυτές εορτές είχαν και μια κοινή ονομασία, τις 

ονόμαζαν και "γεωργικές εορτές", καθόσον είχαν να κάνουν με τη 

συγκομιδή των προϊόντων της γης από τη σπορά και το θερισμό.  
 

 Η 3η εορτή του Δράγματος εορταζόταν στις 17 Νισάν, που 

ήταν ο 1ος Εβραϊκός μήνας. Ολόκληρος ο τίτλος της εορτής αυτής 

είναι "εορτή του Δράγματος ΕΚ των απαρχών του θερισμού". 
Δράγμα είναι μια "αδραξιά", δηλαδή κατά τη λαϊκή έκφραση είναι 

μια "χούφτα". Ο Θεός είχε διατάξει του Ισραηλίτες από τις απαρχές 

του θερισμού τους να πάρουν μια αδραξιά και να την φέρουν στον 

ιερέα: «Λάλησον προς τους υιούς Ισραήλ και ειπέ προς αυτούς, Όταν 

εισέλθετε εις την γην, την οποίαν εγώ δίδω εις εσάς, και θερίσετε τον 

θερισμόν αυτής, τότε θέλετε φέρει ένα ΔΡΑΓΜΑ εκ των απαρχών του 

θερισμού σας προς τον ιερέα...» (Λευιτικό ΚΓ/23:1011). 
 

 Το δράγμα (χούφτα) των καρπών που πρόσφεραν στον Κύ-

ριο ήταν προϊόν προηγούμενης σποράς. Έπρεπε δηλαδή ο 

σπόρος να πέσει στη γη, να ταφεί, να βλαστήσει και να καρποφο-

ρήσει και από τις απαρχές αυτού του καρπού πήγαιναν μία αδρα-

ξιά στον ιερέα και στο ναό. Αυτό το διέταξε ο Θεός, γιατί συμβόλιζε 

τη μελλοντική θυσία και ανάσταση του Μεσσία που θα ερχόταν.  
 

 Στις 17 Νισάν (που ήταν η εορτή του Δράγματος), αναστήθηκε ο 

Ιησούς, που είχε σταυρωθεί πριν από τρεις ημέρες στις 14 Νισάν. 

Μαζί με τον Ιησού αναστήθηκαν και πολλοί άλλοι, οι οποίοι βγήκαν 

από τα μνημεία τους, εισήλθαν στην Ιερουσαλήμ και εμφανίσθηκαν 

σε πολλούς (Ματθαίος ΚΖ/27:50-53). Αυτοί που αναστήθηκαν ήταν οι 

πρώτοι καρποί από τη σπορά του σώματος του Ιησού. Η εορτή 

ονομαζόταν "δράγμα ΕΚ των απαρχών του θερισμού", γιατί τυπο-

λογικά οι αναστηθέντες ήταν μια αδραξιά ανθρώπων που αναστή-

θηκαν ΕΚ των νεκρών. Ήταν οι απαρχές του μεγάλου θερισμού 

που θα συμβεί στο μέλλον όταν η εκκλησία αρπαχθεί (βλ. Α' Θεσσα-

λονικείς Δ/4:13-18, Α' Κορινθίους ΙΕ/15:51-53, κλπ). 
 

 Η 4η εορτή της ΠΕΝΤΗΚΟΣΤΗΣ εορταζόταν 50 ημέρες με-

τά την εορτή του Δράγματος, τον 3ο μήνα Σιβαν, γι' αυτό και ονο-

48 



μάζεται "Πεντηκοστή". Η εορτή αυτή συνολικά είχε πέντε ονομα-

σίες: Πρωτογεννημάτων, Θερισμού, Απαρχών, Εβδομάδων 

και Πεντηκοστής. Οι τρεις πρώτες ονομασίες, αλλά κατ' επέκταση 

και οι υπόλοιπες δύο έχουν άμεση σχέση με το θέμα των απαρ-

χών που εξετάζουμε. 
 

 Η εορτή αυτή εκπληρώθηκε 50 ημέρες μετά την ανάσταση 

του Ιησού, όπου οι Ισραηλίτες εόρταζαν την Πεντηκοστή. Τότε ή-

ταν που ο Κύριος Ιησούς έστειλε την επαγγελία του Πνεύματος του 

Πατέρα στους 120 συγκεντρωμένους μαθητές που προσευχόντου-

σαν στο ανώγειο και πληρώθηκαν όλοι με το άγιο Πνεύμα (Πράξεις 

Β/2:1-4). Ονομάζεται εορτή του ΘΕΡΙΣΜΟΥ και των ΠΡΩΤΟΓΕΝΝΗ-

ΜΑΤΩΝ, γιατί την ημέρα της Πεντηκοστής από το κήρυγμα του 

απόστολου Πέτρου πίστεψαν 3.000 άνθρωποι και λίγες ημέρες αρ-

γότερα ο αριθμός αυξήθηκε σε 5.000 (Πράξεις Β/2:38-41, Δ/4:4). 

Εδώ, έχουμε τον πρώτο μεγάλο θερισμό ψυχών, είναι τα πρώτα 

γεννήματα που ανήκουν στον Κύριο Ιησού, που βγήκαν από την 

τρυπημένη Του πλευρά: «...Και την εορτήν του θερισμού, των πρω-

τογεννημάτων των κόπων σου, τα οποία έσπειρας εις τον αγρόν· και 

την εορτήν της συγκομιδής των καρπών, εις το τέλος του ενιαυτού, 

αφού συνάξεις τους καρπούς σου εκ του αγρού....» (Έξοδος ΚΓ/23:16).  
 

 Ονομάζεται και εορτή "των ΑΠΑΡΧΩΝ" γιατί οι Ισραηλίτες έ-

φερναν στον Κύριο τον πρώτο καρπό, που είχε ωριμάσει και έτσι 

εόρταζαν το θερισμό: «Και εις την ημέραν των απαρχών, όταν προ-

σφέρετε νέαν εξ αλφίτων προσφοράν προς τον Κύριον, εις το τέλος των 

εβδομάδων σας, θέλετε έχει συγκάλεσιν αγίαν· δεν θέλετε κάμνει ουδέν 

έργον δουλευτικόν...» (Αριθμοί ΚΗ/28:26).  
 

 Θα πρέπει να προσέξουμε τη διαφορά που υπάρχει ανάμε-

σα στις δύο εορτές, του Δράγματος και των Απαρχών. Η εορτή του 

Δράγματος είναι "εορτή ΕΚ των απαρχών" (από τις απαρχές), ενώ η 

εορτή της Πεντηκοστής είναι "εορτή ΤΩΝ απαρχών" (όχι "εκ των..."). 

Αυτό γίνεται, γιατί στην εορτή του Δράγματος έχουμε θερισμό "ΕΚ 

των νεκρών", δηλαδή θερισμό "ΑΠΟ τους νεκρούς", δεν θερίζονται 

49 



(ανασταίνονται) ΟΛΟΙ οι πιστοί νεκροί, αλλά μόνο ένα μικρό αντι-

προσωπευτικό μέρος (μία αδραξιά). Στην εορτή της Πεντηκοστής 

έχουμε τον πρώτο μεγάλο θερισμό των ζωντανών, είναι οι απαρ-

χές της συνεχόμενης συγκομιδής ψυχών, που θα ακολουθούσε 

μέσα στους αιώνες και που θα κορυφωθεί τους έσχατους καιρούς 

με την αρπαγή της νύμφης εκκλησίας, που θα γίνει ο μεγαλύτερος 

θερισμός που έγινε ποτέ.  
 

 Η 7η εορτή της ΣΚΗΝΟΠΗΓΙΑΣ εορταζόταν για επτά συ-

νεχείς ημέρες από τις 15-21 του 7ου μήνα Τισρί. Η εορτή αυτή συ-

νολικά είχε τρεις ονομασίες: Σκηνών, Σκηνοπηγίας και Συγκομι-

δής. Η εορτή αυτή, καθώς και η 4η εορτή της Πεντηκοστής (θερι-

σμού) συμβόλιζαν τα πρώτα γεννήματα της θυσίας του Ιησού Χρι-

στού: «...Και την εορτήν της συγκομιδής των καρπών, εις το τέλος 

του ενιαυτού, αφού συνάξεις τους καρπούς σου εκ του αγρού...» (Έξο-

δος ΚΓ /23:16).  
 

 ΣΗΜΕΙΩΣΗ: Για λεπτομέρειες σχετικά με τις επτά εορτές του Κυ-

ρίου συστήνουμε το βιβλίο των εκδόσεων μας με τίτλο "ΟΙ ΕΟΡΤΕΣ ΤΟΥ 

ΚΥΡΙΟΥ" (κωδικός 40), καθώς και τη σειρά δώδεκα μηνυμάτων με τον ίδιο 

τίτλο, που έχουν αναρτηθεί στο YouTube στο κανάλι Filadelfos Channel 1. 
 

4.   ΟΙ ΑΠΑΡΧΕΣ ΣΤΟ ΣΩΜΑ ΤΗΣ ΕΚΚΛΗΣΙΑΣ 

 Ο Θεός ήθελε να διδάξει το λαό Του να έχει πνεύμα ευχαρι-

στίας, δοξολογίας και ευγνωμοσύνης για τις θαυμαστές επεμβά-

σεις που είχε κάνει και να τις θυμούνται, δοξάζοντάς Τον. Αυτός 

ήταν και ο λόγος που είχε διατάξει τους Ισραηλίτες να δίνουν από 

τις απαρχές όλων των γεννημάτων τους, ώστε να θυμούνται ότι 

τους ελευθέρωσε από τη σκλαβιά της Αιγύπτου. Ο Θεός είχε πει 

στη δεύτερη γενιά των Ισραηλιτών όταν θα εισέλθουν στη γη της ε-

παγγελίας: «Θέλεις λάβει από της απαρχής πάντων των ΚΑΡΠΩΝ της 

γης, τους οποίους συνάξεις εκ της γης σου, την οποίαν Κύριος ο Θεός 

σου δίδει εις σε...» (Δευτερονόμιο Κς'/26:2).  
 

 Αυτό αφορά σήμερα και το σώμα της εκκλησίας του Χριστού. 

Εμείς, ως πνευματικά τέκνα του Αβραάμ, πρέπει να εκφράζουμε 

50 



την ευγνωμοσύνη μας και την ευχαριστία μας προς τον Κύριο Ιη-

σού που με τη θυσία Του μας απελευθέρωσε από τη δυναστεία 

του Φαραώ του κόσμου τούτου, του Διαβόλου. Για τον λόγο αυτό, 

πρέπει με χαρά να Του δίνουμε τα καλύτερα από τις δικές 

μας απαρχές μας. 
 

 Θα πρέπει, όποια εργασία και εάν έχουμε σήμερα, να δούμε 

τι είναι αυτό που θα ευαρεστήσει τον Κύριο για να Του δώσουμε 

και μετά να προσθέσουμε σ' αυτό και τα δέκατά μας, για τα οποία 

θα δούμε με πολύ καθαρότητα και σαφήνεια ότι ισχύουν και στην 

περίοδο της Καινής Διαθήκης, χωρίς να υπάρχει καμιά αμφισβήτη-

ση για αυτό. Ήδη με όσα έχουμε αναφέρει στο παρόν κεφάλαιο, 

τυπολογικά έχουν την εφαρμογή τους και στην περίοδο της Καινής 

Διαθήκης. Στην Παλαιά Διαθήκη είχαμε τον "τύπο", σήμερα είναι το 

"αντίτυπον", έχουμε την πνευματική τους εκπλήρωση. 
 

 Η Παλαιά Διαθήκη αναφέρει για τα δέκατα και τις απαρχές 

λεπτομερείς αναφορές, που εάν καταγραφούν όλες θα χρειαζόταν 

ειδική μελέτη και ίσως μερικοί να το θεωρήσουν σαν ένα θέμα δύ-

σκολο και να μην μπορούν να το καταλάβουν. Πιστεύω όμως ότι η 

ουσία δεν έγκειται ακριβώς σε αυτό, όσο στο γεγονός να υπάρχει ο 

αποκαλυπτικός Λόγος του Κυρίου που θα μας οδηγήσει σε πιο βα-

θιά επίγνωση της αλήθειας και να γνωρίσουμε τις αρχές που 

περιέχονται μέσα στην εντολή των δεκάτων και στο νόμο για 

τις απαρχές.  
 

 Εάν έχουμε επίγνωση των πνευματικών αρχών, τότε με ευ-

γνωμοσύνη αναγνωρίζουμε ότι ο Κύριος μας έβγαλε από το πονη-

ρό σύστημα του κόσμου και μας γεμίζει συνέχεια με πλούσιες 

πνευματικές και υλικές ευλογίες και εμείς με τη σειρά μας του δί-

νουμε το "εξαίρετον" και το "πρώτον" απ' όλα. 
 

 Ο Ιησούς είχε πει «...αλλά ζητείτε πρώτον την βασιλείαν του 

Θεού και την δικαιοσύνην Αυτού, και ταύτα πάντα θέλουν σας προ-

στεθεί....» (Ματθαίος ς'/6:33). Όταν πιστός φλέγεται για τη βασιλεία 

του Θεού και θέλει η πρώτη θέση στο θρόνο της καρδιάς του να 

51 



ανήκει στον Κύριο της δόξας, τότε τα πάντα δίνει στον Κύριο, όχι 

μόνο το "πρώτον", αλλά και το "τελευταίον", το υστέρημά του. Δεν 

τον ενδιαφέρει ο κόσμος, οι απολαύσεις του, τα πλούτη του, ένα 

τον ενδιαφέρει να μένει με υπακοή στο θέλημα Εκείνοι που πλή-

ρωσε το βάρος των δικών του αμαρτιών.    
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

52 



 

 

Κεφάλαιο ΤΡΙΤ0 
 

ΤΟ ΔΕΚΑΤΟ ΜΕΣΑ  
ΣΤΗΝ ΑΝΘΡΩΠΙΝΗ ΙΣΤΟΡΙΑ  

 

 
1.   ΟΙ ΡΙΖΕΣ ΤΟΥ ΔΕΚΑΤΟΥ 

 

α) ΚΗΠΟΣ ΤΗΣ ΕΔΕΜ: Υπάρχουν πολλοί ερμηνευτές και σχο-

λιαστές της Αγίας Γραφής που δέχονται την άποψη ότι το δέκατο 

ξεκινά μέσα από τον κήπο της Εδέμ, όχι όμως σαν αριθμητική 

μονάδα ή υποδιαίρεση, αλλά σαν κάτι που ο Θεός κρατούσε κατ' 

αποκλειστικότητα για τον εαυτό Του. Όλα ανήκουν στον Θεό και 

όλα τα δίνει σ' εμάς, αλλά θέλει όμως από αυτά να κρατήσει το 

μέρος εκείνο που Του ανήκει και το έχει προσδιορίσει να είναι στο 

ποσοστό τους ενός δεκάτου, γι' αυτό όταν έδωσε το νόμο στον 

Μωυσή το συμπεριέλαβε ως μία από τις εντολές του νόμου, ενώ 

προϋπήρχε του νόμου και με αυτόν τον τρόπο υπενθύμιζε στο λαό 

Του να μην ξεχνά και να τηρεί τις υποχρεώσεις του, λέγοντας 

«φέρετε πάντα τα ΔΕΚΑΤΑ εις την αποθήκην (Μου), διά να είναι τροφή 

εις τον οίκον Μου» (Μαλαχίας Γ/3:10). Ο Θεός διεκδικεί τα δέκατα 

γιατί είναι δικά του.  
 

 Φυσικά δεν υπήρχε το δέκατο μέσα στον κήπο της Εδέμ, αλ-

λά υπήρχε η ίδια αρχή που ο Θεός είχε θέσει για να κρατεί κάτι 

για το εαυτό Του και στην περίπτωση αυτή ήταν το δένδρο της 

γνώσεως του καλού και του κακού για το οποίο ο Θεός έδωσε 

ρητή εντολή στον Αδάμ να μην το αγγίξει, γιατί ήταν κάτι που το 

κρατούσε αποκλειστικά για το εαυτό Του: «Προσέταξε δε Κύριος ο 

Θεός εις τον Αδάμ λέγων: Από παντός δένδρου του παραδείσου ελευ-

θέρως θέλεις τρώγει, από δε του ξύλου της γνώσεως του καλού και του 

κακού δεν θέλεις φάγει απ' αυτού· διότι την ημέραν κατά την οποία 

φάγεις απ' αυτού, θέλεις εξάπαντος αποθάνει» (Γένεση Β/2:16-17). 
 

 Εάν ο Αδάμ δεν υπάκουε και έπαιρνε τους καρπούς από το 

53 



απαγορευμένο δένδρο, με τη σημερινή ορολογία θα λέγαμε ότι ή-

ταν ένας κλέφτης, που έκλεψε τον καρπό ενός δένδρου που δεν 

ανήκε στην ιδιοκτησία του. Ενώ είχε στην εξουσία τα πάντα μέσα 

στον παράδεισο, γιατί ο Θεός τον κατέστησε κύριο των πάντων, 

αυτός όμως επιθύμησε κάτι που δεν του ανήκε και τελικά το πήρε 

με τραγικές συνέπειες. Αυτό ακριβώς είπε και ο Θεός αιώνες 

αργότερα, όταν έδωσε το νόμο Του και αποκάλεσε κλέφτες αυτούς 

που δεν φέρνουν στον οίκο Του το δέκατο των υπαρχόντων τους: 

«Μήπως θέλει κλέπτει ο άνθρωπος τον Θεόν; ΣΕΙΣ όμως με εκλέπτε-

τε· και λέγετε, "Εις τι σε εκλέψαμεν;" (Με εκλέψατε) εις τα δέκατα και εις 

τας προσφοράς....» (Μαλαχίας Γ/3:8-9). 
 

β) ΜΕΤΑ ΤΗΝ ΠΤΩΣΗ: Αργότερα βλέπουμε τον Θεό να ζητεί 

πάλι κάτι δικό Του, που ήταν οι θυσίες των ζώων, αυτό ζητούσε 

από τον άνθρωπο για να Τον πλησιάσει και να έχει επικοινωνία 

μαζί Του, κάτι που δεν έκανε ο Κάιν, καθόσον πρόσφερε στον Θεό 

από τους καρπούς της γης. Όταν ο άνθρωπος δίνει το δέκατο, 

αυτό φανερώνει την υπακοή του και την αληθινή του λατρεία προς 

τον Θεό. Αυτό συνέβαινε μέσα στον κήπο της Εδέμ και όσο ο 

Αδάμ και η Εύα υπάκουαν τον Θεό, υπήρχε τέλεια επικοινωνία μα-

ζί Του, υπήρχε η ομορφιά της παρουσίας Του. Το ίδιο συνέβηκε 

και αργότερα με τους απογόνους του Αδάμ, όταν με πίστη και 

υπακοή πρόσφεραν στον Θεό τις θυσίες, γιατί αυτό ήταν που Τον 

ευαρεστούσε, εάν όμως δεν το έκαναν, τότε "έκλεβαν" από τον 

Θεό και δεν Του έδιναν αυτό που Του ανήκε, δεν Του έδιναν την 

αληθινή λατρεία.  
 

 Δεν μας αναφέρει ρητά η Γραφή εάν ο Νώε, που έζησε περί-

που χίλια χρόνια πριν τον Αβραάμ, γνώριζε για τα δέκατα, όπως 

γνώριζε για τα καθαρά και τα ακάθαρτα ζώα και για τις θυσίες των 

ζώων. Ο Νώε είχε το μεγάλο προνόμιο να γνωρίζει έναν άνθρωπο 

ο οποίος είχε γνωρίσει τον Αδάμ και την Εύα και απ' αυτόν τον 

άνθρωπο είχε μάθει πολλά και για τον ίδιο τον Αδάμ και για όλους 

τους απογόνους του μέχρι τις δικές του ημέρες. Ο άνθρωπος αυ-

54 



τός ήταν ο Μαθουσάλας και θα λέγαμε ότι ήταν ένας συνδετικός 

κρίκος μεταξύ του πρώτου ανθρώπου επί τη γης και των τελευ-

ταίων ανθρώπων πριν την ολοσχερή καταστροφή του κόσμου με 

τον παγκόσμιο κατακλυσμό. 
 

 Σε ελεύθερη απόδοση "Μαθουσάλας" σημαίνει "θα έρθει ό-
ταν αυτός πεθάνει", τι θα ερχόταν όταν θα πέθαινε ο Μαθουσά-

λας; Θα ερχόταν με τον κατακλυσμό η κρίση του Θεού επάνω στην 

ανθρωπότητα λόγω της αμαρτίας. Όσο ο Μαθουσάλας ζούσε η 

κρίση του Θεού δεν θα ερχόταν και αυτό συμβόλιζε τη μεγάλη 

μακροθυμία του Θεού. Ο Μαθουσάλας έζησε συνολικά 969 έτη 

και είναι ο άνθρωπος που έζησε τα περισσότερα χρόνια στη γη 

απ' όλους. Από τον Μαθουσάλα λοιπόν ο Νώε προφορικά είχε 

μάθει πολλά για τις εντολές του Θεού τις οποίες και εφάρμοζε στη 

ζωή του και γι' αυτό βρήκε χάρη ενώπιον του Θεού και σώθηκε αυ-

τός και η οικογένειά του. 
 

 Στη συνέχεια, από τους απογόνους του Νώε, που προήλθαν 

από τους τρεις γιους του, Σημ, Χαμ και Ιάφεθ, μεταδόθηκαν προ-

φορικά οι εντολές του Θεού και βλέπουμε πολύ αργότερα τον Α-

βραάμ, τέσσερις και πλέον αιώνες πριν από το νόμο του Μωυσή, 

να προσφέρει το δέκατο των υπαρχόντων του στον ιερέα Μελχισε-

δέκ (Γένεση ΙΔ/14:20). Δύο αιώνες αργότερα ο εγγονός του Ιακώβ δί-

νει υπόσχεση στον Θεό ότι θα Του προσφέρει το δέκατο. 
 

 Το δέκατο έφθασε στον Μωυσή από γενιά σε γενιά με προ-

φορική μετάδοση και έγινε μέρος το νόμου που δόθηκε από τον 

Θεό και έτσι εμείς σήμερα γνωρίζουμε πολλές λεπτομέρειες για το 

δέκατο. Πρόκειται για μια αρχή, ένα πρότυπο που η πηγή του είναι 

ο ίδιος ο Θεός, γιατί είναι και ένας τρόπος έκφρασης λατρείας και 

ευγνωμοσύνης προς Αυτόν που μας προμηθεύει τα πάντα. 
 

 Μετά το νόμο του Μωυσή ιστορικά φθάνουμε στα χρό-

νια του Ιησού και στην πρώτη αποστολική εκκλησία. Ο Ιη-

σούς σε πολλές περιπτώσεις αναφερόταν για τον δεκατισμό, αλλά 

επειδή έζησε υπό νόμο, μιλούσε και δίδασκε σύμφωνα με το νόμο, 

55 



γεγονός που πολλοί μελετητές της Βίβλου δεν θεωρούν ότι οι ανα-

φορές του Ιησού για τα δέκατα έχουν πλέον ισχύ και για την εκκλη-

σία, την οποία ο ίδιος απέκτησε με τη σταυρική Του θυσία. Κατά 

συνέπεια, για την τήρηση του νόμου των δεκάτων θα πρέπει να 

δούμε τι εφάρμοζε η πρώτη αποστολική εκκλησία. Εκείνο που 

είναι γενικά αποδεκτό απ' όλους είναι ότι ο νόμος του Μωυσή πε-

ριέχει ηθικές αρχές και αξίες που είναι διαχρονικές και εφαρμό-

ζονται και κάτω από τη χάρη, ο δε Ιησούς έδωσε μια άλλη διάστα-

ση στην ερμηνεία του νόμου, γεγονός που Τον έφερνε σε συνεχή 

διαμάχη και αντίθεση με τη θρησκευτική τάξη της εποχής του.  
 

 Ο νόμος του Μωυσή δεν μπορεί να κυβερνήσει την εκκλησία 

του Χριστού, καθόσον καταργήθηκε η Λευιτική ιεροσύνη και τώρα 

διοικείται από τα πέντε χαρίσματα διακονίας (βλ. Εφεσίους Δ/4:11-13, 

κλπ), αλλά αρχές που δόθηκαν από τον ίδιο τον Θεό και που έχουν 

σχέση για παράδειγμα με τον αγιασμό, ή τον αποχωρισμό από τον 

κόσμο και με άλλα δόγματα της πίστης, αποτελούν και μέρος 

της χάρης, γι' αυτό και μέσα στις επιστολές τους οι απόστολοι επι-

καλούνται συνέχεια μαρτυρίες της Παλαιάς Διαθήκης.  
 

 Βλέπουμε τον απόστολο Παύλο για να στηρίξει και να επιβε-

βαιώσει ότι είναι σύμφωνα με το θέλημα του Θεού, η οικονομική 

στήριξη και συντήρηση των εργατών του ευαγγελίου χρησιμο-

ποιεί εδάφια από το νόμο του Μωυσή (βλ. Α' Κορινθίους Θ/9:8-9, 13-

14, Δευτερονόμιο ΚΕ/25:4, κλπ). Στο κεφάλαιο που θα ασχοληθούμε 

με το δέκατο στην Καινή Διαθήκη, θα αναφερθούν όλες οι περι-

πτώσεις που έχουν σχέση με το θέμα αυτό και πιστεύω ότι στο τέ-

λος δεν θα υπάρχουν απορίες και ερωτηματικά.  
 

γ) ΕΙΔΩΛΟΛΑΤΡΙΚΟΣ ΚΟΣΜΟΣ: Το δέκατο εφάρμοζαν και οι 

αρχαίοι ειδωλολατρικοί λαοί. Αυτό δεν είναι καθόλου παράξενο 

γιατί οι τρεις γιοι του Νώε, που σώθηκαν από τον κατακλυσμό και 

από τους οποίους προήλθαν όλες οι επόμενες φυλές, γνώριζαν τις 

εντολές του Θεού. Στην πορεία όμως οι μεν απόγονοι του Χαμ και 

του Ιάφεθ έπεσαν την ειδωλολατρία, οι δε απόγονοι του Σήμ διατή-

56 



ρησαν την πίστη τους και λάτρευαν τον μόνο αληθινό Θεό που υ-

πάρχει, πέφτοντας πνευματικά και αυτοί αρκετές φορές, αλλά ο 

Θεός τους επανέφερε και τους ευλογούσε για χάρη αυτών που Τον 

εκζητούσαν με πίστη και υπάκουαν στον Λόγο Του, όπως ήταν ο 

Αβραάμ, ο Ισαάκ και ο Ιακώβ, στους οποίους έδωσε υπόσχεση ότι 

από το σπέρμα τους θα έρθει ο Μεσσίας.   
 

 Η μεγάλη πτώση του ανθρώπου, μπορεί να χαρακτηρισθεί 

ότι έγινε μετά την προσπάθεια που έκαναν στη Βαβέλ να κατα-

σκευάσουν έναν πύργο που να φθάνει μέχρι τον ουρανό. Μέχρι τό-

τε οι άνθρωποι είχαν μια γλώσσα, ο Θεός όμως σύγχυσε τη γλώσ-

σα τους και τους διασκόρπισε σε όλα τα μέρη της γης (Γένεση 

ΙΑ/11:1-9). Μετά το διασκορπισμό τους, όσοι στράφηκαν στα είδω-

λα, διατήρησαν πολλά στοιχεία από τις εντολές του Θεού που εί-

χαν διδαχθεί από τους προπάτορές τους Χαμ και Ιάφεθ, τα οποία 

ανάμειξαν με στοιχεία ξένα προς τις αλήθειες που είχαν διδαχθεί 

και έτσι δημιούργησαν νέες λατρείες και δοξασίες.  
 

 Αυτός είναι και ο λόγος που μέσα σε πολλές θρησκείες και 

λατρείες, που αναπτύχθηκαν με την πάροδο του χρόνου, βρίσκου-

με πολλά κοινά στοιχεία. Οι μυθολογίες όλων των λαών είναι ανά-

μειξη δαιμονικών δοξασιών και αληθειών του Θεού τις οποίες έ-

χουν παραποιήσει και διαστρεβλώσει. Για παράδειγμα, κατακλυ-

σμός απαντάται σε όλες σχεδόν τις αρχαίες θρησκείες και λατρείες, 

μόνο που αναφέρεται ότι ήταν ένας τοπικός κατακλυσμός και όχι 

παγκόσμιος όπως συνέβη στην πραγματικότητα (Γένεση, κεφ. Ζ/7).  
 

 Στην αρχαία Ελλάδα μιλούν για τον κατακλυσμό επί της επο-

χής του βασιλιά της Θεσσαλίας Δευκαλίωνα, όπου ο Δίας αποφά-

σισε να καταστρέψει όλη τη γενιά των ανθρώπων γιατί είχαν δια-

φθαρεί, με εξαίρεση τον ίδιο και τη γυναίκα του Πύρρα, προς τους 

οποίους ειπώθηκε από τον πατέρα του Δευκαλίωνα να φτιάξουν 

ένα πλοίο για να σωθούν. Εδώ βλέπουμε πολλά κοινά με την 

αφήγηση της Βίβλου για τον Νώε και τον κατακλυσμό που συνέβη 

στην εποχή του. 
 

57 



 Κατά τον ίδιο τρόπο έχουν διατηρηθεί πολλές εντολές του 

Θεού μέσα στις αρχαίες λατρείες, όπως και με την περίπτωση του 

δεκατισμού, που τον συναντάμε και στην αρχαία Ελλάδα, όχι σαν 

μυθολογία, αλλά και σαν έθιμο και μέρος της κοινωνικής και λα-

τρευτικής ζωής.  
 

 Όταν τύραννος των Αθηνών ήταν ο Πεισίστρατος (561-527 

π.Χ), έγραψε στο νομοθέτη Σόλωνα, για να του δείξει την κα-

λοσύνη των κατοίκων, ότι ο καθένας πλήρωνε το ένα δέκατο 

όλων των αγαθών του σαν προσφορά στους Θεούς.  
 

 Ο Ρωμαίος συγγραφέας και φιλόσοφος Γάιος Πλίνιος ο 

Πρεσβύτερος, στα συγγράμματά του αναφέρει ότι οι Άραβες 

έμποροι μπαχαρικών, δεν τολμούσαν να πουλήσουν απολύ-

τως τίποτα, εάν πρώτα δεν "πλήρωναν" το δέκατο στον θεό 

τους Σάμπις.  
 

 Ο ιστορικός Πλούταρχος συχνά αναφέρει στα γραπτά του 

ένα Ρωμαϊκό έθιμο, σύμφωνα με το οποίο προσφέρουν στον 

Ηρακλή το ένα δέκατο απ' όλα τα λάφυρα πολέμου. 
 

 Οι άνθρωποι κάποτε γνώριζαν τον Θεό και τις εντολές Του, 

αλλά στην πορεία στράφηκαν στο ψέμα και στην πλάνη και εξέπε-

σαν της αλήθειας των εντολών του Θεού, με αποτέλεσμα να σκοτι-

σθεί η καρδιά τους και να φθάσουν στο σημείο, όχι μόνο να λα-

τρεύουν άλλους ανθρώπους, αλλά να λατρεύουν ζώα και ερπετά, 

όπως πολύ γλαφυρά περιγράφει ο απόστολος Παύλος: «Διότι γνω-

ρίσαντες τον Θεόν, δεν εδόξασαν ως Θεόν ουδέ ευχαρίστησαν, αλλ' 

ματαιώθησαν εις τους διαλογισμούς αυτών, και εσκοτίσθη η ασύνετος 

αυτών καρδία· λέγοντες ότι είναι σοφοί εμωράνθησαν, και άλλαξαν 

την δόξαν του αφθάρτου Θεού εις ομοίωμα εικόνος φθαρτού ΑΝΘΡΩ-

ΠΟΥ και ΠΕΤΕΙΝΩΝ και ΤΕΤΡΑΠΟΔΩΝ και ΕΡΠΕΤΩΝ» (Ρωμαίους Α/1:21-23).  
 

 Όταν υπακούμε στον Θεό και δίνουμε το δέκατο, είναι ένας 

τρόπος για να Του εκφράσουμε την ευγνωμοσύνη μας, αλλά και 

ένας τρόπος λατρείας της καρδιάς μας. Όταν όμως Τον ξεχνάμε, 

τότε γινόμαστε αγνώμονες σε όλους τους τομείς της ζωής μας και 

58 



ειδικά στον τομέα των οικονομικών το θεωρούμε πως είναι κάτι 

ξένο προς τον Λόγο του Θεού, ότι δηλαδή η Γραφή δεν αναφέρει 

τίποτα για το θέμα αυτό. Πολλοί αναγεννημένοι πιστοί, έχοντας 

χάσει τον στόχο τους και την όραση τ' ουρανού, ενώ δεν δίνουν 

δέκατα και προσφορές, ξοδεύουν όλα τα χρήματά τους, όχι απλά 

για την καθημερινή τροφή τους (που είναι κάτι το αναγκαίο και το σω-

στό),  αλλά για την ικανοποίηση εγωιστικών επιθυμιών τους.  
 

 Το ίδιο όμως δεν κάνουν και οι άνθρωποι του κόσμου, που 

δεν έχουν επίγνωση του Θεού, δεν δίνουν σήμερα δέκατα σε 

ειδωλολατρικούς θεούς όπως στην αρχαιότητα, αλλά τα ξοδεύουν 

για την ικανοποίηση των παθών τους. Άρα, στον οικονομικό το-

μέα σε τι διαφέρει ένας αναγεννημένος πιστός από έναν 

πνευματικά απερίτμητο; Σε τίποτα, ταυτίζονται στη λατρεία του 

χρήματος, όπως και σε πολλά άλλα θέματα όταν ο πιστός συμβι-

βάζεται με το σύστημα του κόσμου. 
 

2.   ΤΡΙΑ ΒΑΣΙΚΑ ΕΙΔΗ ΔΕΚΑΤΩΝ 
 

 Μέσα στην Αγία Γραφή συναντάμε διάφορα "είδη" δεκάτων, 

ανάλογα με τον τρόπο ή τον σκοπό που χρησιμοποιούντο. Για να 

διακρίνουμε το κάθε είδος δεκάτου, θα τα παρουσιάσουμε όπως 

ακριβώς αναφέρονται μέσα στον Λόγο του Θεού, πλην όμως η 

διάκριση αυτή είναι ανθρώπινη, είναι ορολογία που χρησιμοποιεί η 

πλειοψηφία των σχολιαστών και μελετητών της Βίβλου. Πιστεύω 

ότι ο δόκιμος όρος δεν είναι "είδη" των δεκάτων, αλλά είναι σε 

ποιες "περιπτώσεις" οι Ισραηλίτες έδιναν το δέκατο από τα υ-

πάρχοντά τους.  
 

 Έδιναν βασικά σε τρεις περιπτώσεις, όπου οι ιερείς έπαιρναν 

μερίδιο από όλες τις περιπτώσεις. Οι παρακάτω χρησιμοποιού-

μενες ορολογίες για το δέκατο, δεν είναι "Γραφικές", η χρήση τους 

γίνεται για να γίνει κατανοητό και προσιτό το όλο θέμα: 

 ΙΕΡΑΤΙΚΟ ΔΕΚΑΤΟ: Δινόταν στους ΙΕΡΕΙΣ για να συντηρούνται . 
 

 ΕΟΡΤΑΣΤΙΚΟ ΔΕΚΑΤΟ: Δινόταν κάθε χρόνο στο ΛΑΟ για να ευ-
φρανθεί ενώπιον του Κυρίου (και στους ιερείς). 

59 



 ΦΙΛΑΝΘΡΩΠΙΚΟ ΔΕΚΑΤΟ: Δινόταν κάθε τριετία στους ΞΕΝΟΥΣ, 
στις ΧΗΡΕΣ και στα ΟΡΦΑΝΑ (και στους ιερείς). 

 

(1) ΙΕΡΑΤΙΚΟ ΔΕΚΑΤΟ: Εφόσον το δέκατο ανήκει στον Κύριο, 

αυτό πηγαίνει στους λειτουργούς Του, στους Λευίτες ιερείς και αυ-

τός είναι ο βασικός λόγος της εντολής του Θεού, καθόσον στη γη 

τους δεν θα είχαν καμιά κληρονομία, αλλά κληρονομία τους θα 

ήταν ο ίδιος ο Θεός και το δέκατο ήταν ο μισθός τους και η δική 

τους κληρονομία για την προσφερόμενη υπηρεσία τους στη Σκηνή 

του Μαρτυρίου αρχικά και αργότερα στο ναό. Με απλά λόγια δεν 

θα είχαν καμιά εγκόσμια εργασία και θα εργαζόντουσαν αποκλει-

στικά για τον Θεό:   
 

«...Και είπε Κύριος προς τον Ααρών, Εις την γη αυτών δεν θέλεις 

έχει κληρονομίαν, ουδέ θέλεις έχει μερίδα μεταξύ αυτών· Εγώ 

είμαι η μερίς σου και η κληρονομία σου εις το μέσον των υιών 

Ισραήλ. Και ιδού, έδωκα εις τους υιούς Λευΐ ΠΑΝΤΑ ΤΑ ΔΕΚΑΤΑ 

του Ισραήλ εις κληρονομίαν, διά την υπηρεσίαν αυτών την ο-

ποίαν υπηρετούν, την υπηρεσίαν της σκηνής του μαρτυρίου...» 

(Αριθμοί ΙΗ/18:20-21 /βλ. & 24).  
 

 Οι ιερείς είχαν και αυτοί υποχρεώσεις δεκατισμού ενώπιον 

του Θεού. Αποδεκάτιζαν το δέκατο που έπαιρναν και το έδιναν 

στον Κύριο: «Λάλησον και προς τους Λευΐτας και ειπέ προς αυτούς, 

Όταν λαμβάνετε παρά των υιών Ισραήλ το δέκατον, το οποίον έδωκα 

εις εσάς παρ' αυτών διά κληρονομίαν σας, τότε θέλετε προσφέρει εξ 

αυτών προσφοράν υψουμένην εις τον Κύριον, δέκατον από του δεκά-

του» (Αριθμοί ΙΗ/18:26).  
 

 Ίσως να απορήσει κάποιος και να αναρωτηθεί "πως οι ιερείς 

το έδιναν στον Κύριο, ποιος το έπαιρνε;" Ο λαός το έδινε στους 

ιερείς για να συντηρούνται, αυτοί που το έδιναν; Το αναφέρει στη 

συνέχεια παρακάτω η Γραφή ότι το έδιναν στον αρχιερέα Ααρών. 

Άρα οι ιερείς αποδεκάτιζαν το δέκατο που τους πρόσφεραν για τον 

εκάστοτε αρχιερέα: «Ούτω και εσείς (οι ιερείς) θέλετε προσφέρει προ-

σφοράν υψουμένην εις τον Κύριον από πάντων των δεκάτων σας, ΤΑ 

60 



ΟΠΟΙΑ ΛΑΜΒΑΝΕΤΕ ΠΑΡΑ ΤΩΝ ΥΙΩΝ ΙΣΡΑΗΛ· και από τούτων θέλετε 

δίδει την υψουμένην προσφοράν του Κυρίου εις τον Ααρών τον ιερέα» 

(Αριθμοί ΙΗ/18:28). 
 

 Αυτό είναι ένα παράδειγμα προς μίμηση των σημερινών ηγε-

τών της εκκλησίας, οι οποίοι πρέπει πρώτοι να εφαρμόζουν αυτό 

που διδάσκουν, όχι μόνο στα οικονομικά θέματα, αλλά και σε όλες 

τις εντολές του Θεού.  
 

(2) ΕΟΡΤΑΣΤΙΚΟ ΔΕΚΑΤΟ: Το δέκατο αυτό δεν προοριζόταν 

ειδικά για τους ιερείς, αλλά για τους Ισραηλίτες, οι οποίοι ΚΑΘΕ 

ΧΡΟΝΟ έπρεπε να παίρνουν το δέκατο από τα γεννήματα της γης 

(σίτο, οίνο και έλαιον) και από τα πρωτότοκα των ζώων τους (βόδια, 

πρόβατα, κλπ) και να πηγαίνουν σε μέρος το οποίο θα όριζε ο 

Θεός, όπου θα έτρωγαν και ευφραίνονταν ενώπιόν Του. Θα λέγα-

με ότι ήταν μία εορτή, στην οποία συμμετείχαν και οι ιερείς: «Θέλεις 

εξάπαντος δεκατίζει πάντα τα ΓΕΝΝΗΜΑΤΑ ΤΟΥ ΣΠΟΡΟΥ ΣΟΥ, τα 

οποία φέρει ο αγρός κατ' έτος. Και θέλεις τρώγει ενώπιον Κυρίου του 

Θεού σου, εις τον τόπον, τον οποίον εκλέξει (ο Θεός) διά να θέσει το 

όνομα Αυτού εκεί, το δέκατον του σίτου σου, του οίνου σου και του 

ελαίου σου, και τα ΠΡΩΤΟΤΟΚΑ των βοών σου και των προβάτων σου· 

διά να μάθεις να φοβείσαι πάντοτε Κύριον τον Θεόν σου» (Δευτερο-

νόμιο ΙΔ/14:22-23).  
 

 Σε περίπτωση που δεν μπορούσαν να πάνε στο μέρος που 

ο Θεός είχε ορίσει, επειδή ήταν πολύ μακριά, μπορούσαν να που-

λήσουν τη σοδειά τους και τα ζώα του και το ασήμι που θα απο-

κτούσαν θα πήγαιναν στον τόπο που ο Κύριος θα είχε εκλέξει και 

εκεί θα το πρόσφεραν αντί για βόδια και πρόβατα, ή αντί για κρασί 

και σίκερα, ή αντί για οποιοδήποτε άλλο πράγμα:  
 

«Και εάν η οδός είναι ΠΟΛΥ ΜΑΚΡΑΝ διά σε, ώστε να μη δύνα-

σαι να φέρεις αυτά, ή εάν ο τόπος ΑΠΕΧΕΙ ΠΟΛΥ από σου....τότε  

 θέλεις εξαργυρώσει αυτά .... 

 και (θέλεις) υπάγει εις τον τόπον τον οποίον εκλέξει Κύριος ο 

Θεός σου....  

61 



 και θέλεις δώσει το αργύριον αντί οποιουδήποτε πράγματος 

επιθυμεί η ψυχή σου, αντί βοών, ή αντί προβάτων, ή αντί οίνου, 

ή αντί σίκερα, ή αντί οποιουδήποτε πράγματος ορέγεται η ψυχή 

σου....  

 και θέλεις τρώγει εκεί ενώπιον Κυρίου του Θεού σου.....  

 και θέλεις ευφρανθεί, συ και ο οίκος σου....»  

                                                                        (Δευτερονόμιο ΙΔ/14:24-26).  

 Θα μπορούσαμε να χαρακτηρίσουμε το δέκατο αυτό, σαν 

ένα επιπρόσθετο δέκατο, το οποίο δινόταν από τους Ισραηλίτες 

μια φορά το χρόνο και που ήταν για τη χρήση των ιδίων και της οι-

κογένειάς τους, αλλά και των ιερέων: «...Και ο Λευΐτης ο εντός των 

πυλών σου· δεν θέλεις εγκαταλείψει αυτόν· διότι δεν έχει μερίδα ουδέ 

κληρονομίαν μετά σου» (Δευτερονόμιο ΙΔ/14:27).  
 

 Το ετήσιο ειδικό (εορταστικό) δέκατο που έδιναν οι Ισραηλίτες 

και που επέστρεφε στους ίδιους, αφού αυτοί απολάμβαναν και ευ-

φραίνονταν τα αγαθά τους ενώπιον του Κυρίου, είναι μία αρχή που 

πρέπει να εφαρμόζεται σήμερα από τις τοπικές εκκλησίες, κινήσεις 

και ομάδες. Να δίνουν δηλαδή οι πιστοί ένα ειδικό δέκατο (ή προ-

σφορά), ώστε τα χρήματα αυτά να καλύπτουν διάφορες εορταστι-

κές εκδηλώσεις των επιμέρους εκκλησιών, στις οποίες θα συμ-

μετέχουν οι πιστοί και θα απολαμβάνουν με χαρά γεύματα από τα 

δικά τους χρήματα και να υπάρχει κοινωνία μεταξύ τους.  
 

(3) ΦΙΛΑΝΘΡΩΠΙΚΟ ΔΕΚΑΤΟ: Εκτός του δέκατου προς τους 

ιερείς και του ετήσιου εορταστικού δέκατου, οι Ισραηλίτες στο τέ-

λος κάθε τρίτου χρόνου έδιναν ένα ακόμα δέκατο, το οποίο με τη 

σύγχρονη ορολογία μπορούμε να το χαρακτηρίσουμε ότι ήταν για 

κοινωνικούς και φιλανθρωπικούς σκοπούς και προοριζόταν για τον 

ΞΕΝΟ, τον ΟΡΦΑΝΟ, και την ΧΗΡΑ, αλλά και για τους Λευίτες:  
 

«...Εις το τέλος του ΤΡΙΤΟΥ έτους, θέλεις εκφέρει παν το ΔΕΚΑ-

ΤΟΝ των γεννημάτων σου του έτους εκείνου, και θέλεις εναποθέ-

τει εντός των πυλών σου· και ο Λευΐτης, διότι δεν έχει μερίδα 

ουδέ κληρονομίαν μετά σου, και ο ξένος και ο ορφανός και η 

χήρα, οι οποίοι είναι εντός των πυλών σου, θέλουν έρχεσθε και 

62 



θέλουν τρώγει και χορταίνει διά να σε ευλογήσει Κύριος ο Θεός 

σου εις πάντα τα έργα της χειρός σου όσα εργάζεσαι....» 

                                                              (Δευτερονόμιο ΙΔ/14:28-29). 
 

 Το δέκατο αυτό, που δινόταν στο τέλος κάθε τρίτου έτους, 

δεν ήταν από τα υπάρχοντα και των δύο προηγουμένων ετών, αλ-

λά μόνον «...του έτους εκείνου», που σημαίνει ότι Ισραηλίτες κάθε 

τρίτο έτος έδιναν τριπλό δέκατο (ιερατικό, εορταστικό και φιλαν-

θρωπικό). Τα δύο ειδικά δέκατα, το εορταστικό και το φιλανθρω-

πικό, ήταν "άπαξ", μία φορά, το δε δέκατο για τους ιερείς, ήταν πε-

ρισσότερες φορές το χρόνο, ανάλογα με τη συγκομιδή των καρ-

πών της γης ή με τα γεννήματα των ζώων που είχαν. 
 

3.   Ο ΣΥΜΒΟΛΙΣΜΟΣ ΤΟΥ ΔΕΚΑ 

 Η Αγία Γραφή είναι γεμάτη από τυπολογίες και αριθμητι-

κούς συμβολισμούς, τα οποία είναι σκιά μελλοντικών γεγονό-

των και πραγμάτων. Όταν κάποιος γνωρίζει τους συμβολισμούς 

αυτούς μπορεί να εννοήσει τις πνευματικές αποκαλύψεις του Λό-

γου του Θεού, καθόσον η Γραφή "πνευματικώς ανακρίνεται". Όλοι 

οι αριθμοί μέσα στην Βίβλο έχουν ένα συμβολισμό και εφόσον στη 

μελέτη μας αυτή ασχολούμαστε με το "δέκατο", μας ενδιαφέρει να 

γνωρίζουμε ποιος είναι ο συμβολισμός και η τυπολογία του αριθ-

μού "ΔΕΚΑ", ο οποίος συχνά αναφέρεται στην Βίβλο και συμβολίζει 

τη δοκιμασία και τη θλίψη, αλλά συμβολίζει και την πληρότητα 

των ενεργειών, κάτι που γίνεται συνέχεια, όπως θα δούμε και στις 

παρακάτω περιπτώσεις: 
 

 10 ΠΛΗΓΕΣ (κρίσεις) έδωσε ο Θεός στο λαό της Αιγύπτου, 

που για τους Ισραηλίτες ήταν μία δοκιμασία πίστης, που έ-

πρεπε να εμπιστευθούν πλήρως τον Θεό ότι θα τους διαφυ-

λάξει (Έξοδος, κεφάλαια Θ/9 - ΙΒ/12). 
 

 10 ΕΝΤΟΛΕΣ έδωσε ο Θεός στο όρος Σινά στον Μωυσή, η 

τήρηση των οποίων φανέρωνε την υπακοή του λαού Ισραήλ 

σ' Αυτόν. Τις εντολές ο λαός του Θεού έπρεπε συνέχεια να 

υπακούει και να τις τηρεί, δεν ήταν προσωρινή εντολή του 

63 



Θεού (Έξοδος Κ/20:1-17).  
 

 10 ΗΜΕΡΕΣ ζήτησε από τον αρχιευνούχο του βασιλιά Να-

βουχοδονόσορα ο Δανιήλ για να τους δοκιμάσει (αυτόν και 

τους 3 νέους) που θα έτρωγαν μόνο όσπρια και όχι από τα 

εδέσματα του βασιλιά για να μη μιανθούν: «Δοκίμασον, παρα-

καλώ, τους δούλους σου δέκα ημέρας· και ας δοθούν εις εμάς 

όσπρια να τρώγωμεν και ύδωρ να πίνωμεν» (Δανιήλ Α/1:11-18). 
 

 10 ΦΟΡΕΣ άλλαξε ο Λάβαν τους μισθούς του Ιακώβ, που γι' 

αυτόν ήταν μια μεγάλη δοκιμασία: «Αλλ' ο πατήρ σας με 

απάτησε και άλλαξε τους μισθούς μου δεκάκις· πλην ο Θεός δεν 

αφήκεν αυτόν να με κακοποιήσει» (Γένεση ΛΑ/31:7). 
 

 10 ΦΟΡΕΣ οι φίλοι του Ιώβ τον ντρόπιασαν, που σημαίνει 

ότι ήταν μια δοκιμασία συνεχόμενη, και όχι ότι έγινε κατά 

γράμμα 10 φορές: «Δεκάκις ήδη με ονειδίσατε· δεν αισχύνεσθε 

να σκληρύνεσθε εναντίον μου;» (Γένεση ΛΑ/31:7). 
 

 Ο ΕΛΚΑΝΑ είπε παρηγορητικά λόγια στη γυναίκα του Άννα 

που δεν είχε αποκτήσει παιδιά: «...Διά τι η καρδία σου είναι 

τεθλιμμένη; Δεν είμαι εγώ εις σε καλύτερος παρά δέκα υιούς;» 

(Α' Σαμουήλ Α/1:8). Εδώ ο Ελκανά της εξέφραζε την πληρότη-

τα της αγάπης, της έλεγε ότι αυτός αναπληρώνει συνέχεια το 

κενό στη ζωή της, παρά να είχαν δέκα γιους. Αυτό την ευχα-

ρίστησε, με αποτέλεσμα να πάει να φάει και στη συνέχεια να 

πάει στο ναό για να προσευχηθεί. 
 

 10 ΠΑΡΘΕΝΕΣ αναφέρθηκαν από τον Ιησού Χριστό στην 

παραβολή Του, που έπρεπε να δοκιμαστεί η υπομονή και η 

πίστη τους και στο τέλος βλέπουμε ότι μόνον οι μισές έμει-

ναν στην πίστη (Ματθαίος ΚΕ/25:1-11). Ο αριθμός 5, που είναι 

το μισό του 10 είναι σύμβολο της χάρης του Θεού.  
 

 10 ΛΕΠΡΟΙ θεραπεύτηκαν από τον Ιησού, αλλά μόνον ένας 

γύρισε να Τον ευχαριστήσει (Λουκάς ΙΖ/217:12-19). Εδώ έχου-

με και έναν συμβολισμό της ΑΧΑΡΙΣΤΙΑΣ και της ΑΓΝΩΜΟΣΥ-

64 



ΝΗΣ του ανθρώπου προς τον Θεό. Εδώ δοκιμάζεται η καρ-

διά του ανθρώπου, ως προς την έκφραση ευχαριστίας και 

ευγνωμοσύνης προς τον Θεό.  

 

 10 ΗΜΕΡΩΝ ΘΛΙΨΗ αναφέρεται ότι θα έχουν οι πιστοί της 

περιόδου της εκκλησίας της Σμύρνης και η δοκιμασία της πί-

στης τους θα φανέρωνε την υπακοή τους στον Κύριο Ιησού 

(Αποκάλυψη Β/2:10).  
 

 Το ΔΕΚΑΤΟ των υπαρχόντων του πρέπει να δίνει ο πιστός 

στον Κύριο, γεγονός που φανερώνει την χωρίς όρους υπακοή του 

στον άγιο Λόγο Του και τη δοκιμασία των υποσχέσεών του Θεού 

ότι θα ανοίξει τους καταρράκτες του ουρανού και θα βρέξει "χρυ-

σή βροχή". Εάν ο πιστός δεν περάσει νικηφόρα τη δοκιμασία του 

"δίδειν", εάν κλέβει τον Θεό, θα επισύρει την κρίση του Θεού, γι' 

αυτό μας λέγει «δοκιμάστε Με ΤΩΡΑ εις τούτο...». Η νίκη στη δοκι-

μασία θα φέρει την ευλογία, αντίθετα η κλοπή και η πλεονεξία θα 

φέρουν την κατάρα στη ζωή του πιστού.  
 

 Ο απόστολος Παύλος αναφέρει ΔΕΚΑ κατηγορίες ανθρώ-

πων που δεν θα κληρονομήσουν την αιώνια βασιλεία και ανάμεσα 

σ' αυτούς είναι οι κλέπτες και οι πλεονέκτες: «Δεν εξεύρετε ότι οι 

άδικοι δεν θέλουν κληρονομήσει την βασιλεία του Θεού; Μην πλανά-

σθε· (1)ούτε πόρνοι, (2)ούτε ειδωλολάτρες, (3)ούτε μοιχοί, (4)ούτε μαλα-

κοί, (5)ούτε αρσενοκοίτες, (6)ούτε κλέπτες, (7)ούτε πλεονέκτες, (8)ούτε 

μέθυσοι, (9)ούτε λοίδοροι, (10)ούτε άρπαγες θέλουν κληρονομήσει την 

βασιλεία του Θεού» (Α' Κορινθίους ς'/6:910). 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

65 



 

από τις εκδόσεις μας 
   

 
ISBN: 978 - 960 - 6783 - 32 - 6 

 

Α΄ έκδοση: 01/2019  -  Σελίδες 84 
 

 

  Στην περίοδο της Παλαιάς Διαθήκης ο Θεός είχε καθιερώσει 7 ετή-

σιες εορτές και 1 εβδομαδιαία εορτή, το Σάββατο, μέσα στις οποίες ο 

Θεός είχε "κρύψει" αιώνιες αλήθειες, τις οποίες ήθελε να αποκαλύψει 

στους αγίους Του. Οι εορτές αυτές ήταν τύποι μελλοντικών αγαθών και 

αληθειών, που είχαν σχέση με την έλευση του Μεσσία και με την ένδοξη 

πορεία της νύμφης εκκλησίας.   
 

  Στο βιβλίο αυτό γίνεται παρουσίαση και ανάλυση των 7 ετήσιων εορ-

τών, οι οποίες προφητικά και χρονολογικά καλύπτουν όλα τα γεγονότα 

από τη ΔΗΜΙΟΥΡΓΙΑ του ανθρώπου μέχρι τη ΣΥΝΤΕΛΕΙΑ του κόσμου. 

Δίνονται απαντήσεις σε ερωτήματα που απασχολούν τον εκζητητή της 

αλήθειας, όπως:  
 

 Ποιος ήταν ο προφητικός συμβολισμός των εορτών;  

 Ισχύουν οι εορτές αυτές και στην περίοδο της Καινής Διαθήκης;  

 Η πρώτη αποστολική εκκλησία τι εφάρμοζε;  

 Οι σημερινές εορτές είναι από τον Θεό ή είναι ανθρώπινες;   
 

 

66 



 

Κεφάλαιο ΤΕΤΑΡΤΟ 
 

Ο ΝΟΜΟΣ ΤΟΥ ΜΩΥΣΗ και Η ΕΚΚΛΗΣΙΑ 
 

 
1.   ΚΑΤΑΡΓΗΣΗ ΤΟΥ ΤΕΛΕΤΟΥΡΓΙΚΟΥ ΝΟΜΟΥ 

 Ο Ιησούς έκανε μια πολύ βασική διακήρυξη: «Μη νομίσετε 

ότι ήλθον να καταλύσω τον ΝΟΜΟ ή τους ΠΡΟΦΗΤΕΣ· δεν ήλθον να 

καταλύσω, αλλά να εκπληρώσω (αρχ. "αλλά ΠΛΗΡΩΣΑΙ")...» (Ματθαίος 

Ε/5:17). Ο Ιησούς είναι ο μόνος που μπορεί να εξηγήσει και να δώ-

σει τη σωστή ερμηνεία του νόμου του Θεού και εδώ το ξεκαθάρισε 

στους ομοεθνείς Του Ιουδαίους όταν τους είπε ότι δεν ήρθε για να 

καταλύσει το νόμο του Θεού και τους προφήτες, αλλά ήρθε για να 

"γεμίσει" το νόμο. Αυτό σημαίνει ο όρος "πληρώσαι" που χρησι-

μοποιεί ο θεόπνευστος συγγραφέας.  
 

 Ο Ιησούς δεν ήρθε να εκπληρώσει το νόμο, όπως λάθος 

μεταφράζει ο Βάμβας, αλλά ήρθε να τον "γεμίσει", να του δώσει 

τη σωστή διάσταση μέσα στις καρδιές των ανθρώπων. 
   

 Καταργήθηκε όλος ο τυπολογικός (τελετουργικός) νόμος 

της Παλαιάς Διαθήκης (θυσίες ζώων, μεσιτεία ιερέων, κλπ), αλλά ο 

ηθικός νόμος παραμένει πάντα φρέσκος και επίκαιρος. Τι σημαί-

νει με ένα απλό παράδειγμα "γεμίζω" (πληρώνω), μπορούμε να το 

δούμε στο Ε/5ο κεφάλαιο του Ματθαίου, όπου ο Ιησούς Χριστός 

επάνω στο όρος δίδαξε το συγκεντρωμένο πλήθος με τους λεγό-

μενους μακαρισμούς.  
 

 Όταν τελείωσε τους μακαρισμούς (Ματθαίος Ε/5:1-16), άρχισε 

να ερμηνεύει το νόμο του Θεού (Μη φονεύσεις, Μη μοιχεύσεις, Μη 

επιορκήσεις, κλπ). Αναφερόμενος για παράδειγμα στην εντολή "Μη 

μοιχεύσεις" είπε: «Ακούσατε ότι ερρέθη (ειπώθηκε) εις τους αρχαίους, 

"μη μοιχεύσεις". Εγώ όμως σας λέγω ότι πας ο βλέπων γυναίκα διά 

να επιθυμήσει αυτήν, ήδη εμοίχευσεν αυτήν εις την καρδίαν αυτού...» 

(Ματθαίος Ε/5:27-28).  
 

 Εδώ ο Ιησούς δεν εκπλήρωσε, ούτε κατάργησε αυτή την 

67 



εντολή, αλλά την "γέμισε", λέγοντας με απλά λόγια «Μοιχεία δεν 

έχουμε μόνο όταν κάποιος την διέπραξε, αλλά έχουμε και στην πε-

ρίπτωση που κάποιος δει μια γυναίκα και την επιθυμήσει με την 

καρδιά του». Αυτό σημαίνει "γεμίζω το νόμο", σημαίνει δίνω περιε-

χόμενο και νόημα στο νόμο. 
 

 Εφόσον όμως καταργήθηκε ο τυπολογικός νόμος της Πα-

λαιάς Διαθήκης, σημαίνει ότι έχουμε την εκπλήρωσή του στην πε-

ρίοδο της Καινής Διαθήκης, γιατί εδώ έχουμε τον "τύπο" και το "α-

ντίτυπο". Οι θυσίες των ζώων στην περίοδο του νόμου ήταν ο 

ΤΥΠΟΣ, που συμβόλιζαν τη μοναδική θυσία του Αμνού του Θεού, 

που θα γινόταν στο μέλλον. Η θυσία του Ιησού, που έχυσε το δι-

κό Του άγιο αίμα για τον αμαρτωλό, είναι το ΑΝΤΙΤΥΠΟ, οπότε και 

καταργείται ο τύπος, γιατί πλέον εκπληρώθηκε.  
 

 Όταν ο Ιησούς επάνω στο σταυρό του Γολγοθά είπε το «τε-

τέλεσται» και το καταπέτασμα του επίγειου ναού σχίστηκε από 

επάνω προς τα κάτω (Ματθαίος ΚΖ/27:51), τότε καταργήθηκε και 

όλος ο τυπολογικός - τελετουργικός νόμος της Παλαιάς Διαθήκης. 
 

 Καταργήθηκαν οι θυσίες των ζώων, γιατί η θυσία του Ιησού 

ήταν «άπαξ», πέθανε ο δίκαιος υπέρ των αδίκων. 
 

 Καταργήθηκε η Λευιτική ιεροσύνη, γιατί ο Ιησούς Χριστός 

είναι ο μόνος μεσίτης και ιερέας κατά την τάξη Μελχισεδέκ. 
 

 Καταργήθηκαν οι εορτές που ο ίδιος ο Θεός είχε θεσπίσει, 

γιατί άρχισε η εκπλήρωσή τους (Πάσχα, Πεντηκοστή, κλπ). 
 

 Καταργήθηκαν οι "τύποι" αφού εκπληρώθηκε πλέον το "α-

ντίτυπον". 
 

 Δεν καταργήθηκε όμως ολόκληρη η Παλαιά Διαθήκη, που 

πολλές χριστιανικές ομάδες σήμερα διακηρύττουν, εκφράζοντας 

ένα αντί Ιουδαϊκό πνεύμα, γιατί «ΟΛΗ η Γραφή είναι θεόπνευστη». 

Ο Ιησούς Χριστός ήρθε για να "γεμίσει" τον θεόπνευστο νόμο της 

Παλαιάς Διαθήκης, δεν ήρθε για να τον καταργήσει. Αυτό θα το 

δούμε αμέσως παρακάτω με περισσότερες λεπτομέρειες. 

 Αναφέρεται στις Πράξεις των Αποστόλων ότι οι πιστοί της 

68 



πρώτης εκκλησίας «ενέμενον εις την διδαχή των αποστόλων, και εις 

την κοινωνία και εις την κλάση του άρτου και εις τας προσευχάς» 

(Πράξεις Β/2:42). Ποια ήταν η "διδαχή των αποστόλων;" Τι δίδασκαν 

στους νέους πιστούς; Φυσικά τους δίδασκαν τον αποκαλυπτικό 

πλέον Λόγο του Θεού μέσα από τα βιβλία της Παλαιάς Διαθήκης 

(προφήτες, ψαλμούς, νόμο του Μωυσή, κλπ) και αυτή ήταν η θεό-

πνευστη Γραφή που λέγει ο Παύλος.  
 

 Την ημέρα της Πεντηκοστής ο Πέτρος μιλώντας στο συγκε-

ντρωμένο πλήθος χρησιμοποίησε πληθώρα αποσπασμάτων 

από τις προφητείες της Παλαιάς Διαθήκης (Ιωήλ Β/2, Ψαλμός Ις'/16, 

κλπ), για να τους αποδείξει, τόσο την ανάσταση του Ιησού, όσο και 

το σημείο της Πεντηκοστής που εκείνη τη στιγμή το ζούσαν και το 

έβλεπαν. Το ίδιο συνέχισαν και μετά οι απόστολοι να διδάσκουν το 

λαό και τους πιστού μέσα από τα βιβλία της Παλαιάς Διαθήκης, 

δίνοντας βάση και στα αρχικά στοιχεία των λόγων του Θεού, που 

αναφέρονται στην επιστολή προς Εβραίους Ε/5:12-14 και ς'/6:1-2. 
 

 Ο Ιησούς μέσα στον ηθικό ΝΟΜΟ της Παλαιάς Διαθήκης, 

έβαλε και τη ΧΑΡΗ της αγάπης Του με τη Νέα Διαθήκη που την 

σφράγισε με το αίμα της θυσίας Του: «Ο νόμος του Κυρίου είναι Α-

ΜΩΜΟΣ, επιστρέφων ψυχήν· η μαρτυρία του Κυρίου πιστή, σοφίζου-

σα τον απλούν» (Ψαλμός ΙΘ/19:7). 
 

2.   Ο ΜΩΥΣΗΣ ΔΙΔΑΣΚΕΤΑΙ ΑΚΟΜΑ 

 Στις Πράξεις διαβάζουμε ότι η εκκλησία της Ιερουσαλήμ είχε 

συνέλθει για να λύσει ένα σοβαρό πρόβλημα που είχε δημιουργη-

θεί με τους νέους πιστούς, που προέρχονταν από τα έθνη: «Απ' 

αιώνος είναι γνωστά εις τον Θεόν πάντα τα έργα Αυτού. Όθεν εγώ κρί-

νω να μη παρενοχλώμεν τους επιστρέφοντας εις τον Θεόν από τα  έ-

θνη, αλλά να γράφωμεν προς αυτούς να απέχουν από των μιασμάτων 

των ειδώλων και από της πορνείας και του πνικτού και του αίματος.  

Δ ι ό τ ι  ο Μωυσής από γενεάς αρχαίας έχει εις πάσαν πόλιν τους 

κηρύττοντας αυτόν εις τας συναγωγάς, αναγινωσκόμενος κατά παν 

σάββατον» (Πράξεις ΙΕ/15:19-21). Εδώ μιλάει ο Ιάκωβος, σαν υπεύ-

69 



θυνος της εκκλησίας της Ιερουσαλήμ και λέγει να ΜΗΝ παρενο-

χλούμε τους επιστρέφοντες στον Θεό από τα έθνη και εξηγεί με 

σαφήνεια για ποιο λόγο το λέγει αυτό: «...Δ Ι Ο Τ Ι  ο Μωυσής από 

γενεάς αρχαίας ΕΧΕΙ ΣΕ ΚΑΘΕ ΠΟΛΗ ΤΟΥΣ ΚΗΡΥΤΤΟΝΤΑΣ αυτόν εις 

τις συναγωγές, αναγινωσκόμενος κατά παν σάββατον».  
 

 Έχουν μεγάλη βαρύτητα τα λόγια του Ιακώβου, γιατί έχουν ε-

φαρμογή σε πρώην ειδωλολάτρες (εθνικούς), οι οποίοι "από γενεάς 

αρχαίας" δεν γνώριζαν τίποτα για τον Μωυσή, αλλά εδώ όμως γί-

νεται η διευκρίνιση πως, ότι γινόταν στις προηγούμενες γενεές με 

τους ομοεθνείς τους Ιουδαίους, που διδάσκονταν το νόμο του Μω-

υσή, το ίδιο θα συνεχιστεί να γίνεται και με τους νέους πιστούς που 

προέρχονται από τα έθνη, γιατί ο νόμος του Θεού είναι αιώνιος 

και δεν καταργείται.                 
 

 Απλή η αλήθεια: Κάθε τοπική εκκλησία που δημιουργείτο 

τότε, είχε σαν βάση μερικούς Εβραίους οι οποίοι είχαν βγει από 

κάποια συναγωγή και αυτοί αποτελούσαν τον πυρήνα, τη βάση 

επάνω στην οποία οικοδομείτο η νέα εκκλησία. Οι άνθρωποι 

αυτοί ΓΝΩΡΙΖΑΝ το νόμο του Θεού (που είχε δώσει στον Μωυσή) 

και τον ΔΙΔΑΣΚΑΝ στους νέους πιστούς. Γνώριζαν τις δέκα εντο-

λές, γνώριζαν όλους τους ηθικούς νόμους που αναφέρει η Βίβλος. 

Γι’ αυτό ο Ιάκωβος τους επισημαίνει ότι «έχουν σε κάθε πόλη τους 

κηρύττοντας τον Μωυσή» ώστε να διδάσκονται αυτά που έπρεπε 

να μάθουν, μεταξύ των οποίων ήταν τα δέκατα και οι προσφορές  
 

 Άλλωστε δεν πρέπει να μας διαφεύγει το γεγονός πως, όταν 

οι απόστολοι συγκεντρώθηκαν για να συζητήσουν τα θέματα αυτά, 

δεν υπήρχε ακόμα ο γραπτός λόγος της Καινής Διαθήκης, δεν 

γνώριζαν τη συνομιλία του Ιησού με τον Νικόδημο, δεν γνώριζαν 

τα γραπτά των αποστόλων, δεν γνώριζαν τίποτα απ' αυτά που ε-

μείς γνωρίζουμε σήμερα, γνώριζαν μόνο τον γραπτό νόμο του 

Μωυσή και αυτόν μόνο δίδασκαν και ακολουθούσαν. 
 

 Πρέπει λοιπόν να είμαστε προσεκτικοί και να μην ισχυριζό-

μαστε αβίαστα και χωρίς εξέταση ότι όλος ο νόμος της Παλαιάς 

16 
70 



Διαθήκης καταργήθηκε, γιατί τότε ολόκληρη η πρώτη αποστολι-

κή εκκλησία ήταν σε πλάνη, γιατί δίδασκε το νόμο του Μωυ-

σή, όπως βλέπουμε παραπάνω από τα λόγια του Ιακώβου, αλλά 

είμαστε και εμείς σήμερα σε πλάνη αφού συνεχίζουμε να διδά-

σκουμε το λαό του Θεού και από την Παλαιά Διαθήκη, της οποίας 

ένα πολύ μεγάλο μέρος των προφητειών δεν έχει ακόμα εκπληρω-

θεί. Θα πρέπει λοιπόν να ερμηνεύουμε τον Λόγο του Θεού ΠΝΕΥ-
ΜΑΤΙΚΑ και όχι ΚΑΤΑ ΓΡΑΜΜΑ, θα πρέπει να αναζητούμε ποιος 

ήταν ΤΟΤΕ ο τύπος και ποιο είναι ΣΗΜΕΡΑ το αντίτυπο και έτσι θα 

οδηγηθούμε στην αλήθεια. 
 

 Για να μη γίνει παρερμηνεία από όσους δεν έχουν "επίγνω-

ση" της αλήθειας του Λόγου του Θεού, θα πρέπει να διευκρινίσου-

με ότι, το να δεχόμαστε τον ηθικό νόμο της Παλαιάς Διαθήκης, 

δεν σημαίνει ότι μπαίνουμε κάτω από τον αυστηρό και δεσμευτικό 

νόμο της Παλαιάς Διαθήκης, ούτε και ο άνθρωπος πλέον μπορεί 

να δικαιωθεί δια του νόμου, όπως συνέβαινε τότε. Ο άνθρωπος 

σώζεται μόνο με τη χάρη του Θεού και δικαιώνεται "εκ πίστεως" 

με το αίμα της θυσίας του Ιησού Χριστού, που μας εξαγόρασε από 

την κατάρα του νόμου (βλ. Γαλάτες Γ/3:10-13).  
 

 Ο Παύλος λέγει: «Απεχωρίσθητε από του Χριστού όσοι δικαιό-

νεσθε διά του νόμου, εξεπέσατε από της χάριτος» (Γαλάτες Ε/5:4). Τώ-

ρα έχουμε εισέλθει σε μια «νέα και ζώσα οδόν» (Εβραίους Ι'/10:20) και 

περπατούμε με το νόμο γραμμένο μέσα στις καρδιές μας. 
 

Ποια είναι η διαφορά της "διαθήκης του ΝΟΜΟΥ"  

και της "διαθήκης της ΧΑΡΗΣ;" 
 

 Η διαθήκη του νόμου στηριζόταν στη θυσία των ζώων, η ο-

ποία δεν μπορούσε να αφαιρέσει τις αμαρτίες «διότι αδύνα-

τον είναι αίμα ταύρων και τράγων να αφαιρεί αμαρτίας» (Εβραί-

ους Ι'/10:4). Δεν γινόταν ολοκληρωτική αφαίρεση της αμαρ-

τίας, αλλά γινόταν κάλυψη των αμαρτιών. 
 

 Η διαθήκη της χάρης σφραγίστηκε με το αίμα του Ιησού και 

η θυσία Του ήταν "άπαξ", ήταν μία για πάντα: «Επειδή και ο 

71 



Χριστός άπαξ έπαθε διά τας αμαρτίας, ο δίκαιος υπέρ των αδί-

κων, διά να φέρει ημάς προς τον Θεόν, θανατωθείς μεν κατά 

την σάρκα, ζωοποιηθείς δε διά του πνεύματος» (Α' Πέτρου Γ/3:18 

/βλ. Εβραίους Ι'/10:10, Ιούδας, εδ.3).  
 

 Στην Καινή Διαθήκη ο ΗΘΙΚΟΣ ΝΟΜΟΣ της Παλαιάς Διαθήκης 

"ντύθηκε" με τη ΧΑΡΗ της θυσίας του Ιησού Χριστού, ο οποίος τον 

"γέμισε" (Ματθαίος Ε/5:17). Κατά συνέπεια και η ΧΑΡΗ "ντύθηκε" τον 

ΗΘΙΚΟ ΝΟΜΟ του Μωυσή, που διδασκόταν στην πρώτη αποστολι-

κή εκκλησία και μέσα στο νόμο του Μωυσή, εκτός των άλλων ήταν 

και τα δέκατα με τις προσφορές. 
 

 Ο Λόγος του Θεού πρέπει να ερμηνεύεται πνευματικά, να ερ-

μηνεύεται «οπτόν εν πυρί» (Έξοδος ΙΒ/12:8), να είναι δηλαδή ψημέ-

νος με τη φωτιά του αγίου Πνεύματος του Θεού και για να αποφεύ-

γουμε πνευματικά ολισθήματα και παγίδες, στη μελέτη μας εδώ για 

το νόμο των δεκάτων, η πνευματική αυτή αρχή πρέπει να εφαρμό-

ζεται απαρέγκλιτα, καθόσον το θέμα που πραγματευόμαστε έχει 

μεγάλη σπουδαιότητα για την παραπέρα πνευματική πορεία του πι-

στού. Πρέπει να εκζητούμε τον αποκαλυπτικό λόγο του Κυρίου για 

όλες τις έννοιες που συναντάμε μέσα στην Βίβλο, οι οποίες δεν 

πρέπει να εξετάζονται κατά γράμμα, γιατί οι πιστοί είναι πλέον 

"διδακτοί Θεού", είναι «διάκονοι της καινής διαθήκης, ουχί του ΓΡΑΜ-

ΜΑΤΟΣ, αλλά του ΠΝΕΥΜΑΤΟΣ· διότι το γράμμα θανατώνει, το δε 

πνεύμα ζωοποιεί» (Β' Κορινθίους Γ/3:6). ΣΗΜΕΙΩΣΗ: Τι σημαίνει ερμηνεία 

"οπτόν εν πυρί" θα αναφερθούμε στο επόμενο κεφάλαιο. 
 
 

 
 
 
 

 
 

 

 

 

72 



 

 

Κεφάλαιο ΠΕΜΠΤΟ 
 

ΤΟ ΔΕΚΑΤΟ ΣΤΗΝ ΚΑΙΝΗ ΔΙΑΘΗΚΗ 
 

    
1.   ΕΠΙΧΕΙΡΗΜΑΤΑ ΚΑΤΑ ΤΩΝ ΔΕΚΑΤΩΝ 

 

 Το πιο ισχυρό επιχείρημα που προβάλλουν όσοι απορρί-

πτουν την εντολή του Θεού για τα δέκατα είναι ότι στην Καινή Δια-

θήκη δεν αναφέρεται ρητά ότι οι πιστοί πρέπει να δίνουν το δέ-

κατο, σύμφωνα με το νόμο του Μωυσή. "Ρητά" σημαίνει να υπάρ-

χει εντολή παρόμοια με αυτή της Παλαιάς Διαθήκης, όπως αναφέ-

ρεται στον Μαλαχία Γ/3:8-10, να υπάρχει εντολή καθαρή που να 

μην επιδέχεται διαφορετική ερμηνεία. Αυτό όμως είναι αυθαίρετη 

ερμηνεία και δεν αποτελεί απόδειξη, αλλά ούτε και απλή ένδειξη 

ότι η εντολή των δεκάτων καταργήθηκε.  
 

 Στη νομική επιστήμη για να καταργηθεί ένας νόμος, πρέπει 

να υπάρχει κάποιος νεότερος νόμος που να τον καταργεί, ή του-

λάχιστον να τον τροποποιεί ή να τον συμπληρώνει. Εφόσον δεν 

συμβαίνει αυτό, ο νόμος εξακολουθεί να είναι ισχυρός, έστω και 

εάν έχουν αλλάξει οι πολιτικοκοινωνικές συνθήκες και ο νόμος πα-

ραμένει ανενεργός. Συμβαίνει σε αρκετές περιπτώσεις ένας νόμος 

να μην έχει καταργηθεί ρητά (με άλλο νόμο), αλλά να έχει καταστεί 

ανίσχυρος, γιατί το αντικείμενο του νόμου αυτού ρυθμίζεται ευνοϊ-

κότερα με κάποια άλλη μεταγενέστερη νομοθετική ρύθμιση.  
 

 Εάν προσέξουμε μέσα στην Βίβλο αυτό είναι μία βασική αρ-

χή που ακολουθείται, όταν δηλαδή καταργείται ο τύπος της Πα-

λαιάς Διαθήκης, αυτό γίνεται γιατί στην Καινή Διαθήκη έχουμε το 

αντίτυπο, που είναι η εκπλήρωση του τύπου και αυτό έρχεται ο 

Παύλος και μας το διευκρινίζει, λέγοντας: «Ας μη σας κρίνει λοιπόν 

μηδείς διά φαγητόν ή διά ποτόν ή διά λόγον εορτής ή νεομηνίας ή σαβ-

βάτων, τα οποία είναι σκιά των μελλόντων, το σώμα όμως είναι του 

Χριστού» (Κολοσσαείς Β/2:16-17). Αυτά ήσαν ΤΥΠΟΙ, σκιά μελλό-

ντων αγαθών, τώρα στην περίοδο της χάρης έχουμε το ΑΝΤΙΤΥΠΟ. 

73 



Το ερώτημα είναι: "Εάν η εντολή των δεκάτων ήταν ο τύπος στην 

Παλαιά Διαθήκη, ποιο είναι το αντίτυπο στην Καινή Διαθήκη, ώστε 

να έχουμε τη βεβαιότητα ότι η εντολή αυτή πλέον δεν ισχύει, αλλά 

εκπληρώθηκε και καταργήθηκε;" 
 

 Όχι μόνο δεν αναφέρεται κάτι σχετικό μέσα στην Καινή Δια-

θήκη, αλλά υπάρχουν τρία ισχυρά επιχειρήματα που έχουν ήδη 

αναφερθεί στα προηγούμενα κεφάλαια και που έχουν εφαρμογή 

γενικά για όλο το νόμο του Μωυσή, μέσα στον οποίον περιέχεται 

και η εντολή των δεκάτων. Λόγω της εξαιρετικά μεγάλης σημασίας 

του θέματος αναφερθούμε και πάλι στα επιχειρήματα αυτά, προ-

σθέτοντας μερικές ουσιώδεις λεπτομέρειες: 
 

(1ο) ΙΗΣΟΥΣ: Ο ίδιος ο Ιησούς κατηγορηματικά είπε ότι δεν ήρθε 

να καταλύσει το νόμο και τους προφήτες, αλλά ήρθε για να "γεμί-

σει" το νόμο (αρχ."...αλλά ΠΛΗΡΩΣΑΙ" - Ματθαίος Ε/5:17) και μία από τις 

εντολές Του ήταν και το δέκατο, το οποίο προϋπήρχε του νόμου 

και μετά έγινε μέρος του νόμου του Μωυσή. Εφόσον δεν υπάρχει 

στην Καινή Διαθήκη το αντίτυπο της εντολής, ο νόμος δεν κα-

ταργήθηκε και θα πρέπει να ψάξουμε να βρούμε με ποιον τρό-

πο ο Ιησούς τον "γέμισε", ποιο είναι το νέο περιεχόμενο που 

έδωσε στην εντολή αυτή και που εμείς πρέπει να εφαρμόζου-

με σήμερα. Καταργήθηκε ο τυπολογικός νόμος της Παλαιάς Δια-

θήκης, όπως ήσαν οι θυσίες των ζώων, αλλά ο ηθικός νόμος (μη 

φονεύσεις, μη μοιχεύσεις, τίμα τον πατέρα σου και τη μητέρα σου, κλπ) 

είναι και σήμερα "φρέσκος", εξακολουθεί να ισχύει, όπως ισχύουν 

και δεκάδες άλλες εντολές του Θεού, πριν και μετά το νόμο.  
 

(2ο) ΙΑΚΩΒΟΣ: Ο πρώτος ποιμένας της εκκλησίας της Ιερουσα-

λήμ, ο Ιάκωβος, όταν προέκυψε πρόβλημα τι θα έπρεπε να διδά-

σκουν στους νέους εξ εθνών πιστούς, ήταν κατηγορηματικός και 

σαφής όταν είπε στους λοιπούς αποστόλους ότι «ο Μωυσής από 

γενεάς αρχαίας ΕΧΕΙ ΣΕ ΚΑΘΕ ΠΟΛΗ ΤΟΥΣ ΚΗΡΥΤΤΟΝΤΑΣ αυτόν εις τις συνα-

γωγές, αναγινωσκόμενος κατά παν σάββατον» (Πράξεις ΙΕ/15:19-21). 

Μήπως η πρώτη αποστολική εκκλησία βρισκόταν υπό νόμο; Φυσι-

74 



κά, δεν συνέβαινε αυτό, αλλά διδασκόταν ο νόμος του Μωυσή, τον 

οποίο "γέμισε" ο Ιησούς με την αποκάλυψη του Λόγου Του. 
 

(3ο) ΠΑΥΛΟΣ: Ο απόστολος Παύλος λέγει ότι «ΟΛΗ η Γραφή είναι 

θεόπνευστη» (Β' Τιμόθεου Γ/3:16) και όπως γνωρίζουμε αναφερόταν 

μόνο για τα βιβλία της Παλαιάς Διαθήκης καθόσον δεν υπήρχαν 

ακόμα τα βιβλία της Καινής Διαθήκης, τα οποία χρονολογικά άρ-

χισαν να γράφονται από το έτος 50 μΧ και μετά. Από τα ιστο-

ρικά στοιχεία που έχουμε τα περισσότερα βιβλία γράφτηκαν στη 

δεκαετία 55-65 μΧ. Ο Ιωάννης έγγραψε το ευαγγέλιό του κατά το 

χρονικό διάστημα 85-90 μΧ, ενώ την Αποκάλυψη την έγραψε περί-

που το 95-96 μΧ. Αρχαιότερο γραπτό της Καινής Διαθήκης θεω-

ρείται η επιστολή Α' Θεσσαλονικείς που γράφτηκε το 51 μΧ. 
 

 Τη θεοπνευστία των προφητικών κειμένων της Παλαιάς Δια-

θήκης αναφέρει και ο απόστολος Πέτρος λέγοντας ότι «ουδεμία 

προφητεία της Γραφής γίνεται εξ ιδίας του προφητεύοντος διασαφή-

σεως· διότι δεν ήλθε ποτέ προφητεία εκ θελήματος ανθρώπου, αλλ' 

υπό του Πνεύματος του αγίου κινούμενοι ελάλησαν οι άγιοι άνθρω-

ποι του Θεού» (Β' Πέτρου Β/2:20-21). Εδώ ο Πέτρος αναφέρεται στα 

προφητικά κείμενα της Παλαιάς Διαθήκης. Ο ίδιος έγραψε τις δύο 

επιστολές του κατά το χρονικό διάστημα 62-64 μΧ την Α' επιστολή 

και 66-67 μΧ την Β' επιστολή. 
 

 Αυτό σημαίνει ότι μετά την Πεντηκοστή, επί πολλές δεκαετίες 

η πρώτη αποστολική εκκλησία δίδασκε μόνο τα βιβλία της Πα-

λαιάς Διαθήκης, την Πεντάτευχο του Μωυσή, τα γραπτά του Σο-

λομώντα, τους Ψαλμούς του Δαβίδ, τα βιβλία των προφητών και 

τα λοιπά θεόπνευστα κείμενα. Αυτή είναι η "Γραφή" που οι από-

στολοι Παύλος και Πέτρος αποκαλούν θεόπνευστη.  
 

 Τα γραπτά κείμενα της Καινής Διαθήκης και ιδιαίτερα τα πο-

λυσέλιδα που γράφτηκαν μέχρι το 96 μΧ τεχνικά δεν μπορούσαν 

να εξυπηρετήσουν τις πνευματικές ανάγκες των πιστών, γιατί δεν 

μπορούσαν να διδαχθούν, καθόσον η αναπαραγωγή τους σε πολ-

λά αντίτυπα (όπως γίνεται σήμερα με την τυπογραφία) ήταν αδύνατη. 

75 



Ο Παύλος συνιστούσε τις επιστολές του να τις ανταλλάσουν οι εκ-

κλησίες μεταξύ τους, ώστε να γνωρίζουν το περιεχόμενό τους. 

Αυτό είπε στους πιστούς της εκκλησίας των Κολοσσαέων: «...Και 

αφού αναγνωσθεί μεταξύ σας η επιστολή (αυτή), κάμετε να αναγνωσθεί 

και εις την εκκλησία των Λαοδικέων, και την (επιστολή) εκ Λαοδικείας 

να αναγνώσετε και εσείς» (Κολοσσαείς Δ/4:16). 
 

 Οι απόστολοι λοιπόν εξακολούθησαν να διδάσκουν τις εντο-

λές του νόμου του Μωυσή και αυτό το βλέπουμε και από τις επι-

στολές τους στην Καινή Διαθήκη, που συχνά ΕΠΙΚΑΛΟΥΝΤΟ την 

Παλαιά Διαθήκη για να επιβεβαιώσουν τη διδασκαλία τους. Δια-

βάζουμε ότι ο Παύλος όταν βρισκόταν στηνν Θεσσαλονίκη, κατά 

τη συνήθειά του, πήγαινε τα Σάββατα στη συναγωγή των Ιου-

δαίων και «διελέγετο μετ' αυτών από των Γραφών» (Πράξεις ΙΖ/17:2). 

Μέσα από τις "Γραφές", από τα κείμενα της Παλαιάς Διαθήκης, 

τους μιλούσε ο Παύλος, στα οποία ήταν και ο νόμος του Μωυσή, ο 

οποίος ήταν «αναγινωσκόμενος κατά παν σάββατον» από την πρώτη 

αποστολική εκκλησία (Πράξεις ΙΕ/15:19-21). 
 

2.  Η ΑΠΟΚΑΛΥΠΤΙΚΗ ΕΡΜΗΝΕΙΑ ΤΗΣ ΓΡΑΦΗΣ 

 Όσοι δεν έχουν τον αποκαλυπτικό Λόγο της Γραφής εμμέ-

νουν και ισχυρίζονται με αυθαίρετο τρόπο (χωρίς τεκμηριωμένες α-

ποδείξεις) ότι η εντολή των δεκάτων καταργήθηκε στην περίοδο της 

Καινής Διαθήκης και το ισχυρό και αδιάσειστο επιχείρημά τους 

είναι: "...Αφού η Καινή Διαθήκη δεν αναφέρει καθαρά (κατά την άποψή 

τους), ούτε επαναλαμβάνει την εντολή των δεκάτων, άρα καταργήθη-

καν και μπορούμε να δίνουμε κατά την προαίρεση της καρδιάς μας".  
 

 ΠΡΟΣΕΞΤΕ! Εδώ υπάρχει ένας πολύ ισχυρός και αξιόπιστος 

αντίλογος, που ανατρέπει ριζικά το παραπάνω επιχείρημα: "Όπως 

εσύ λέγεις ότι η Καινή Διαθήκη δεν γράφει ΝΑ ΔΙΝΟΥΜΕ τα δέκατα 

και εγώ σου λέγω ότι επίσης δεν γράφει και ΝΑ ΜΗΝ ΔΙΝΟΥΜΕ, 

ποιος από τους δύο μας έχει δίκιο, εσύ ή εγώ;" Με αυτό το επι-

χείρημα κανένας από εμάς δεν έχει δίκιο και για να οδηγηθούμε 

στην αποκάλυψη της αλήθειας, θα πρέπει να εξετάσουμε τον Λόγο 

76 



του Θεού σύμφωνα με τον ερμηνευτικό κανόνα που μας δίνει ο Η-

σαΐας στο κεφάλαιο ΚΗ/28, ο οποίος είναι το πνευματικό "κλειδί" 

που ξεκλειδώνει τα "δυσνόητα" της Γραφής, που οι αμαθείς και οι 

αστήρικτοι διαστρεβλώνουν (Β' Πέτρου Γ/3:16). 
 

(α)  ΤΟ ΚΛΕΙΔΙ ΤΟΥ ΗΣΑΪΑ: Ο προφήτης Ησαΐας αναφερό-

μενος στο θέμα της ερμηνείας και της διδασκαλίας του Λόγου του 

Θεού λέγει: «Ποιος θέλει διδάξει την ΣΟΦΙΑΝ; και ποιος θέλει κάμει 

να καταλάβει την ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑΝ; αυτοί είναι ως βρέφη απογεγαλα-

κτισμένα, απεσπασμένα από των μαστών....» (Ησαΐας ΚΗ/28:9). Είναι 

ένα ερώτημα, που είναι δύσκολο να απαντηθεί από ανθρώπινη 

πλευρά, γιατί κανένας δεν μπορεί να διδάξει τη σοφία και να μπο-

ρέσει να κάνει τον άνθρωπο να καταλάβει τη διδασκαλία του Θεού, 

παρά μόνον ο ίδιος ο Θεός. 
 

 Ο Λόγος του Θεού σαν σύνολο δεν είναι ένα νομικό κείμενο, 

που να λέγει άρθρο 1, άρθρο 2, άρθρο 3, κλπ, και μετά να δίνει δι-

ευκρινίσεις με παραγράφους 1, 2, 3, κλπ, αλλά είναι όπως ακριβώς 

το περιγράφει ο Ησαΐας: «...Και ο λόγος του Κυρίου θέλει είσθαι προς 

αυτούς διδασκαλία επί διδασκαλίαν, διδασκαλία επί διδασκαλίαν, στί-

χος επί στίχον, στίχος επί στίχον, ολίγον εδώ, ολίγον εκεί...» (Ησαΐας 

ΚΗ/28:10,13). Τον Λόγο του Θεού για να τον εννοήσει κάποιος δεν 

μπορεί να τον πάρει ξεκομμένο, αλλά σαν ένα ενιαίο σύνολο, θα 

αρχίσει να εξετάζει διδασκαλία με διδασκαλία, κεφάλαιο με κεφά-

λαιο, στίχο με στίχο, εδάφιο με εδάφιο, ολίγον εδώ και ολίγον εκεί. 
 

 Αυτό σημαίνει πνευματική ερμηνεία, παίρνεις δηλαδή μια 

διδασκαλία από εδώ, μια άλλη διδασκαλία από εκεί, παίρνεις ένα 

στίχο (εδάφιο) από το ένα μέρος και ένα στίχο από το άλλο μέρος 

της Γραφής, βρίσκεις λίγο εδώ και λίγο παραπέρα και στο τέλος 

δημιουργείς ένα θαυμαστό οικοδόμημα, το οποίο σαν ένα καλλιτε-

χνικό παζλ συναρμολογείται και δένει τέλεια, σαν να γράφτηκε 

όλο το κείμενο μαζί από έναν άνθρωπο και σε μια συγκεκριμένη 

χρονική περίοδο.  
 

 Όσοι δεν ερμηνεύουν σωστά (πνευματικά) τον Λόγο, με τον 

18 
77 



παραπάνω τρόπο, τον οποίο δείχνει ο Λόγος του Θεού και ακο-

λουθούν δικό τους λάθος τρόπο (ακούσια ή εκούσια), θα παγιδευ-

τούν, με αποτέλεσμα να συντριφθούν και να στραφούν προς τα 

πίσω, όπως πολύ γλαφυρά αναφέρει ο Ησαΐας: «...Διά να περιπα-

τήσουν και να προσκόψουν εις τα οπίσω και να συντριφθούν και να 

παγιδευθούν και να πιασθούν» (Ησαΐας ΚΗ/28:13). Για να μην προ-

σκόψουμε και συντριφθούμε και για να μην παγιδευτούμε και πια-

στούμε στην παγίδα της πλάνης του εχθρού της ψυχής μας, πρέ-

πει τον Λόγο να τον ερμηνεύουμε "οπτόν εν πυρί" και τότε οι 

παγίδες του Διαβόλου θα γίνουν "μπούμερανγκ" για τις πονηρές 

δυνάμεις του.  
 

(β)  ΕΡΜΗΝΕΙΑ "ΟΠΤΟΝ ΕΝ ΠΥΡΙ": Στο κεφάλαιο ΙΒ/12 του 

βιβλίου της Εξόδου, έχουμε πολλές τυπολογίες, αλλά θα αναφερ-

θούμε μόνο σε μία, μέσα στην οποία κρύβονται και οι υπόλοιπες: 

Είχε διατάξει ο Θεός τους Ισραηλίτες δια μέσου του Μωυσή, για να 

αποφύγουν την επερχόμενη κρίση, όπου «παν πρωτότοκο» στη Γη 

της Αιγύπτου θα εξολοθρεύετο, να σφάξουν ένα ΑΡΝΙ, το οποίο θα 

ήταν «τέλειον, αρσενικόν και ενιαύσιον» και να βάλουν το αίμα του 

«επί τους παραστάτες και επί το ανώφλιον της θύρας των οικιών τους» 

(Έξοδος ΙΒ/12:5-7), ώστε όταν θα προσπερνούσε ο εξολοθρευτής άγ-

γελος, να τους προσπερνούσε και δεν θα επέφερε κρίση στα πρω-

τότοκά τους.  
 

 Στα παραπάνω εδάφια υπάρχουν πολλές τυπολογίες, αλλά 

δεν είναι του παρόντος για να τις αναλύσουμε και θα αναφερθούμε 

στην αμέσως επόμενη τυπολογία που έχει άμεση σχέση με το θέμα 

που εξετάζουμε: «...Και θέλουν φάγει το κρέας την νύκτα εκείνην, 

ΟΠΤΟΝ ΕΝ ΠΥΡΙ· με άζυμα, και με χόρτα πικρά θέλουν φάγει αυτό· μη 

φάγετε απ' αυτού ΩΜΟΝ, μηδέ ΒΡΑΣΤΟΝ εν ύδατι, αλλά ΟΠΤΟΝ ΕΝ 

ΠΥΡΙ...» (Έξοδος ΙΒ/12:8-9). 
 

 Όλοι γνωρίζουμε τυπολογικά ότι το ΑΡΝΙ εδώ συμβολίζει τον 

ΙΗΣΟΥ ΧΡΙΣΤΟ, ο οποίος είναι το «αρνίον το εσφαγμένο προ καταβο-

λής κόσμου». Ο Ιησούς όμως είναι και Ο ΛΟΓΟΣ ΤΟΥ ΘΕΟΥ» («Εν αρχή 

34 
78 



ήτο ο Λόγος και ο Λόγος ήτο ΠΡΟΣ τον Θεό…» - Ιωάννης Α/1:1 και Αποκάλυψη 

ΙΘ/19:9), είναι και ο ΑΡΤΟΣ ΤΗΣ ΖΩΗΣ. Εδώ τυπολογικά, μας διατάσ-

σει ο Κύριος να «φάμε» τον Λόγο Του, όχι κατά γράμμα  όπως α-

κριβώς αναγράφεται, αλλά με αποκάλυψη του Λόγου Του, δεν πρέ-

πει δηλαδή να τον «τρώμε» ωμό (όπως είναι γραμμένος), ούτε 

βραστό (να δίνουμε ανθρώπινες ερμηνείες κατά το δοκούν), αλλά 

να τον τρώμε «οπτόν εν πυρί», ψημένο στη φωτιά του αγίου 

Πνεύματος του Θεού, να έχουμε δηλαδή αποκαλυπτικό λόγο. 
 

 ΣΗΜΕΙΩΣΗ: Για λεπτομέρειες τι σημαίνει ερμηνεία "οπτόν εν πυρί" 

συστήνουμε το βιβλίο των εκδόσεών μας με τίτλο "ΑΝΑΖΗΤΩΝΤΑΣ ΑΠΑ-

ΝΤΗΣΕΙΣ" (κωδικός 33). 
 

 

(γ)  ΓΕΝΙΚΟΙ ΒΙΒΛΙΚΟΙ ΚΑΝΟΝΕΣ: Σύμφωνα με το "κλειδί" 

ερμηνείας που μας δίνει ο Ησαΐας, ώστε να μπορέσουμε να φάμε 

τον Λόγο "οπτόν εν πυρί" και να οδηγηθούμε στο σωστό συμπέρα-

σμα,  θα πρέπει να ακολουθήσουμε μερικούς γενικούς Βιβλικούς 

κανόνες ερμηνείας, για οποιοδήποτε θέμα της Γραφής εξετάζου-

με, που όταν τους εφαρμόσουμε  τα συμπεράσματά μας θα είναι 

ασφαλή και αξιόπιστα.  
 

 Οι πιο βασικοί κανόνες είναι: Δεν εξετάζουμε ποτέ ένα 

εδάφιο μεμονωμένα, αλλά πάντα σύμφωνα με τα συμφραζόμενα 

εδάφια πριν και μετά από αυτό. Εξετάζουμε εάν υπάρχει πλήρης 

συμφωνία των εδαφίων μεταξύ τους, χωρίς να αντιφάσκουν, ενώ 

θα βρίσκονται σε διαφορετικά βιβλία μέσα στην Βίβλο. Εξετάζου-

με τις πολιτικοκοινωνικές συνθήκες της εποχής που αναφέρεται το 

εδάφιο, λαμβάνοντας υπόψη επικρατούντα τα ήθη και τα έθιμα. Δί-

νουμε πρωτεύουσα θέση στο πρωτότυπο θεόπνευστο κείμενο και 

όχι στις μεταφράσεις, οι οποίες σε πολλές περιπτώσεις αλλοιώ-

νουν την έννοια των λέξεων. 
 

 Έχοντα υπόψη τα παραπάνω και το γεγονός ότι, τόσον ο 

απόστολος Παύλος, όσο και οι λοιποί συγγραφείς της Καινής Δια-

θήκης, δεν χρησιμοποίησαν στα κείμενά του τη λέξη "δέκατο", δεν 

σημαίνει ότι απορρίπτουν την εντολή του Θεού για τα δέκατα στην 

79 



περίοδο μετά την Πεντηκοστή. Αυτό το γεγονός (της χρήσης δηλαδή 

διαφορετικής ορολογίας), το συναντάμε συχνά μέσα στην Καινή Δια-

θήκη, σε πολλές περιπτώσεις. Για παράδειγμα, ενώ ο Ιησούς είπε 

ότι ο άνθρωπος για να σωθεί πρέπει "να γεννηθεί άνωθεν", δηλα-

δή να αναγεννηθεί (Ιωάννης Γ/3:3), οι απόστολοι δεν χρησιμοποίη-

σαν στις επιστολές τους αυτή την ορολογία, παρ' όλο που συχνά 

διακήρυτταν τη σωτηρία δια πίστεως στο λυτρωτικό έργο του Ιη-

σού Χριστού επάνω στον Γολγοθά.   
 

 Ενώ ο Ιησούς πολύ συχνά μιλούσε για τη "γέενα" (Ματθαίος 

Ε/5:22,29, Ι/10:28, ΚΓ/23:23, κλπ), ο Παύλος χρησιμοποιούσε διαφορε-

τικές ορολογίες για να διδάξει επάνω σ' αυτό το γεγονός (βλ. Ρω-

μαίους Ε/5:9, Α' Θεσσαλονικείς Α/1:10, Β' Θεσσαλονικείς Α/1:9, κλπ). Θα 

ήταν ανόητο να πούμε ότι ο Παύλος ερχόταν σε αντίθεση με τον ο 

Ιησού, έχοντας διαφορετική διδασκαλία στο θέμα αυτό! Ο Παύλος 

δίδασκε αυτά που του αποκάλυψε ο Κύριος, απλά χρησιμοποιού-

σε διαφορετικούς όρους, οι οποίοι ταυτίζονταν με τους όρους της 

διδασκαλίας του Ιησού.  
 

 Ο Ιησούς επιδοκίμασε την εντολή του δεκάτου (Ματθαίος 

ΚΓ/23:23), αλλά και ο Παύλος την επιδοκίμασε, με ένα τελείως δια-

φορετικό τρόπο, χωρίς να χρησιμοποιήσει τον όρο "δέκατο" (Α' Κο-

ρινθίους Θ/9:13-14), γεγονός για το οποίο θα αναφερθούμε στη συ-

νέχεια με λεπτομέρειες. 
 

 Εάν στην περίοδο του νόμου ανήκε ΜΟΝΟ το ένα δέκατο 

στον Θεό, όταν ακόμα η αμαρτία σκεπαζόταν με τις θυσίες των ζώ-

ων, τώρα στην περίοδο της χάρης που ζούμε και που είμαστε λυ-

τρωμένοι με τη μοναδική θυσία του Ιησού και έχουμε ελευθερωθεί 

από τη δυναστεία του Διαβόλου, ΟΛΑ ΤΑ ΥΠΑΡΧΟΝΤΑ ΜΑΣ ανή-

κουν στον Κύριο: «Του Κυρίου είναι η γη και το πλήρωμα αυτής· η 

οικουμένη και οι κατοικούντες εις αυτήν» (Ψαλμός ΚΔ/24:1 -Διάβασε: 

Ησαΐας ΜΒ/42:5, Έξοδος Θ/9:29, ΙΘ/19:5, Ιώβ ΜΑ/41:11, Ψαλμός Ν/50:12, 

Α' Κορινθίους Ι'/10: 26, κλπ). Ο Θεός δεν έχει ανάγκη τα υπάρχοντά 

μας, είναι όλα δικά Του γιατί Αυτός μας τα έχει δώσει, έχει ανάγκη 

80 



να Του προσφέρουμε την καρδιά μας και όταν το κάνουμε αυτό, 

τότε όλες οι ευλογίες αρχίζουν να ρέουν πλούσια: «Υιέ μου, δος την 

καρδίαν σου εις Εμέ, και ας προσέχουν οι οφθαλμοί σου εις τας οδούς 

μου» (Παροιμίες ΚΓ/23:26). 
 

3.   Ο ΙΗΣΟΥΣ "ΓΕΜΙΣΕ" ΤΗΝ ΕΝΤΟΛΗ ΤΩΝ ΔΕΚΑΤΩΝ 

 Για το δέκατο αναφέρθηκε και ο Ιησούς όταν επέπληττε τους 

Φαρισαίους για την υποκρισία τους, χρησιμοποιώντας τον όρο "α-

ποδεκατίζετε" (Ματθαίος ΚΓ/23:23, Λουκάς ΙΑ/11:42, κλπ). Ο Ιησούς ευ-

ρισκόμενος και ο ίδιος "υπό νόμο", ήταν υποταγμένος στο νόμο, 

που σημαίνει ότι τηρούσε την εντολή των δεκάτων, όπως τη-

ρούσε και όλες τις εντολές του Μωυσή και το επιβεβαίωσε όταν 

διακήρυξε ότι δεν ήρθε να καταργήσει το νόμο, αλλά ήρθε για να 

τον "πληρώσει", ήρθε για να του δώσει το σωστό περιεχόμενο, 

που οι συμπατριώτες Του είχαν πέσει στον στείρο τυπικισμό, έχο-

ντας προσθέσει πλήθος ανθρωπίνων διατάξεων, που για το λαό 

ήταν ένα δυσβάσταχτο φορτίο. 
 

 Οι θρησκευτικοί ηγέτες στην εποχή του Ιησού ήσαν πολύ αυ-

στηροί με τον δεκατισμό των υπαρχόντων τους, δίνοντας δέκατα 

ακόμα και για ασήμαντα μικροκηπευτικά προϊόντα, όπως ήταν ο 

δυόσμος και ο άνηθος, αλλά στερούσαν από το λαό, αυτά που 

πραγματικά διακήρυττε ο νόμος, δηλαδή τη δικαιοσύνη, το έ-

λεος, την πίστη και την αγάπη του Θεού, αρχές οι οποίες εξακο-

λουθούν να ισχύουν και στην περίοδο της χάρης, που ζούμε εμείς 

σήμερα. Ο Ιησούς με αυστηρά λόγια τους είπε: «Ουαί εις εσάς, 

γραμματείς και Φαρισαίοι, υποκριταί, διότι αποδεκατίζετε το ηδύο-

σμον και το άνηθον και το κύμινον, και αφήσατε τα βαρύτερα του 

νόμου, την ΚΡΙΣΙΝ και τον ΕΛΕΟΝ και την ΠΙΣΤΙΝ· ταύτα έπρεπε 

να πράττετε και εκείνα να μη αφήνετε» (Ματθαίος ΚΓ/23:23).  
 

 Προσέξτε τη διατύπωση του Ιησού Χριστού, ο οποίος εάν 

ήθελε να καταδικάσει ή να καταργήσει τα δέκατα, η στιγμή αυτή 

ήταν η πλέον κατάλληλη για να το κάνει, όχι μόνο δεν το έκανε, 

αλλά εξήρε τις αρχές του νόμου που έπρεπε να ακολουθούν και 

81 



να διδάσκουν οι θρησκευτικοί άρχοντες του Ισραήλ, τις οποίες εάν 

εφάρμοζαν σωστά, τότε θα έπρεπε και τα άλλα να μην αφήνουν 

(«...και εκείνα μη αφήνετε») και στην προκειμένη περίπτωση όταν έλεγε 

"και τα άλλα" αναφερόταν στον δεκατισμό. Ο Ιησούς με τα λόγια 

αυτά "γέμισε" το νόμο του Θεού, τον οποίο είχαν αλλοιώσει και τον 

είχαν αντικαταστήσει με ανθρώπινα εντάλματα.  
 

 Ο Ιησούς καυτηρίασε την υπακοή στο νόμο, όταν δεν γίνεται 

με αγάπη. Ο Λουκάς αναφερόμενος στο ίδιο γεγονός, προσθέτει 

και την αγάπη: «Αλλ' ουαί εις εσάς τους Φαρισαίους, διότι αποδεκα-

τίζετε το ηδύοσμον και το πήγανον και παν λάχανον, και παραβλέπετε 

την κρίσιν και την ΑΓΑΠΗΝ του Θεού· ταύτα έπρεπε να κάμετε και 

εκείνα να μη αφήσετε» (Λουκάς ΙΑ/11:42).  
 

 Για παράδειγμα, αυτό το βλέπουμε και στην περίπτωση με 

την μοιχαλίδα γυναίκα, την οποία έφεραν οι γραμματείς και οι Φα-

ρισαίοι μπροστά στον Ιησού Χριστό για να Τον παγιδεύσουν (Ιωάν-

νης Η/8:3-1). Ο Ιησούς γνώριζε ότι σύμφωνα με το νόμο του Μωυ-

σή η γυναίκα αυτή έπρεπε να λιθοβοληθεί (Λευιτικό Κ/20:10, Δευτερο-

νόμιο ΚΒ/22:22). Ο Ιησούς, χωρίς να παραβεί το νόμο, τους είπε 

κάτι που τους έφερε σε αμηχανία και σύγχυση και στο τέλος τους 

προκάλεσε εντροπή, τους είπε πολύ απλά (παραφράζοντας λίγο τα 

λόγια), "...ναι, έχετε δίκιο, αυτό λέγει ο Μωυσής, ας ρίξει λοιπόν πρώ-

τος την πέτρα, αυτός που είναι αναμάρτητος". Ο Ιησούς στην περί-

πτωση αυτή "γέμισε" το νόμο, οι θρησκευτικοί άρχοντες ήθελαν να 

εφαρμόσουν το νόμο, αλλά τους έλειπε η δικαιοσύνη, η αγάπη και 

το έλεος του νόμου. 
 

 Ο Ιησούς επιδοκίμασε το νόμο για τα δέκατα, γνωρίζοντας 

ότι αυτό ήταν εντολή του Θεού πριν το νόμο του Μωυσή, που 

έπρεπε να εκτελεσθεί, όχι με τον τρόπο που ζητούσαν οι άρχοντες 

του λαού, αλλά με τον τρόπο που ο Θεός τον έθεσε, δίνουμε με 

αγάπη, με χαρά, με ευφροσύνη, δίνουμε για να εκφράσουμε την 

ευγνωμοσύνη της καρδιάς μας.   
 

. . .  / / /  . . .  

82 



4.   ΤΟ ΕΠΙΧΕΙΡΗΜΑ ΤΟΥ ΠΑΥΛΟΥ ΓΙΑ ΤΑ ΔΕΚΑΤΑ 
( Α' Κορινθίους Θ/9:13-14 ) 

 

 Κείμενο Βάμβα: «Δεν εξεύρετε ότι οι εργαζόμενοι τα ιερά εκ του 

ιερού τρώγουσιν, οι ενασχολούμενοι εις το θυσιαστήριον μετά 

του θυσιαστηρίου λαμβάνουσι μερίδιον; Ούτω και ο Κύριος 

διέταξεν, οι κηρύττοντες το ευαγγέλιον να ζώσιν εκ του ευαγγε-

λίου....».               
 

 Αρχαίο κείμενο: «....Ουκ οίδατε ότι οι τα ιερά εργαζόμενοι (τα) εκ 

του ιερού εσθίουσιν, οι τω θυσιαστηρίω παρεδρεύοντες τω θυ-

σιαστηρίω συμμερίζονται; Ούτως και ο Κύριος διέταξεν τοις το 

ευαγγέλιον καταγγέλλουσιν εκ του ευαγγελίου ζην».                                                      
 
 

Μέρος ΠΡΩΤΟ 
 Με τα παραπάνω εδάφια ο Παύλος χρησιμοποίησε το νόμο 

του Μωυσή για να στηρίξει τη συντήρηση των εργατών του Κυ-

ρίου. Ίσως κάποιος αφελώς να αναρωτηθεί τι σχέση έχουν τα εδά-

φια αυτά με τα δέκατα. Έχουν άμεση σχέση γιατί "οι εργαζόμενοι 

τα ιερά" ήσαν οι ιερείς οι οποίοι συντηρούντο αποκλειστικά με το 

προσφερόμενο δέκατο. Εδώ έχουμε ένα από τα πιο ισχυρά επι- 

χειρήματα της Καινής Διαθήκης ότι ο δεκατισμός ισχύει και σή-

μερα στην περίοδο της χάρης, χωρίς όμως να χρησιμοποιείται κατ' 

ανάγκη ο όρος δέκατο, αφού ήταν γνωστό ότι οι ιερείς τρέφονταν 

με τα δέκατα, που σημαίνει εάν αναφερόταν και ο δέκατο, θα ήταν 

πλεονασμός, γεγονός που σε ορισμένες περιπτώσεις μέσα στην 

Βίβλο αυτό γίνεται για να δοθεί έμφαση. 
 

 Έχουμε αναφέρει με λεπτομέρειες τις περιπτώσεις που οι ιε-

ρείς συντηρούντο με τα δέκατα. Εκτός όμως από τον δεκατισμό, οι 

ιερείς ("οι εργαζόμενοι τα ιερά") συντηρούντο και με τις προσφορές 

που γινόντουσαν και που διακρίνονται σε τέσσερις κατηγορίες: 

Προσφορά διά πυρός ή ολοκαυτώματος, προσφορά περί αμαρτίας 

ή περί παραβάσεως, προσφορά εξ αλφίτων και ειρηνική προσφο-

ρά. Από τα ζώα που θυσιάζονταν ή από τα αγαθά που προσφέρο-

νταν, μερίδιο είχαν και οι ιερείς και θα αναφέρουμε μερικές χαρα-

83 



κτηριστικές περιπτώσεις: 
 

(α) «Το δε εναπολειφθέν εκ τούτων θέλουν φάγει ο ΑΑΡΩΝ και οι 

ΥΙΟΙ αυτού· άζυμον θέλει τρώγεσθαι εις τον άγιον τόπον εις την 

αυλή της σκηνής του μαρτυρίου θέλουν τρώγει αυτό...» (Λευιτικό 

ς'/6:16).  

 Εδώ πρόκειται για προσφορά εξ αλφίτων, η οποία αποτε-

λείτο από αλεύρι, σιμιγδάλι, αλάτι και λάδι και έπρεπε ο άρτος να 

είναι άζυμος και όχι ένζυμος. Μέρος από την προσφορά καιγόταν 

στο θυσιαστήριο και μέρος αυτής την έδιναν στους ιερείς. 
 

(β)  «Ο ΙΕΡΕΥΣ ο προσφέρων αυτήν περί αμαρτίας θέλει τρώγει 

αυτήν· εις τον άγιον τόπον θέλει τρώγεσθαι, εις την αυλή της 

σκηνής του μαρτυρίου» (Λευιτικό ς'/6:16 και Ζ/7:6).  

 Εδώ έχουμε προσφορά περί αμαρτίας, στην οποία γινόντου-

σαν θυσίες ζώων για την κάλυψη των αμαρτιών του αμαρτωλού 

κατά την περίοδο της Παλαιάς Διαθήκης και από τις προσφορές 

αυτές έτρωγαν και ιερείς. 
 

(γ) «Και πάσα υψουμένη προσφορά εκ πάντων των ΑΓΙΑΣΜΕΝΩΝ 

ΠΡΑΓΜΑΤΩΝ των υιών Ισραήλ, την οποίαν προσφέρουν εις τον 

ιερέα, θέλει είσθαι αυτού. Αυτού λοιπόν θέλουν είσθαι τα αγια-

ζόμενα παντός ανθρώπου· ό,τι έκαστος δίδει εις τον ιερέα, θέλει 

είσθαι αυτού» (Αριθμοί Ε/5:9-10).  

 Η προσφορά αυτή, δεν αφορούσε θυσία ζώων ή προσφορά 

δημητριακών, αλλά αποτελείτο από "αγιασμένα πράγματα" των 

υιών Ισραήλ, τα οποία πρόσφεραν στον ιερέα. 
 

(δ) «Κατ' εκείνον τον καιρόν εξεχώρισεν ο Κύριος την φυλήν του 

Λευΐ, διά να βαστάζει την ΚΙΒΩΤΟΝ ΤΗΣ ΔΙΑΘΗΚΗΣ του Κυ-

ρίου, να παρίσταται ενώπιον του Κυρίου διά να υπηρετεί Αυτόν, 

και να ευλογεί εν τω ονόματι Αυτού, έως της ημέρας ταύτης.....  

 ....Διά τούτο δεν έχουν οι Λευΐται μερίδιον ή κληρονομίαν μετα-

ξύ των αδελφών αυτών· Ο ΚΥΡΙΟΣ ΕΙΝΑΙ Η ΚΛΗΡΟΝΟΜΙΑ 

ΑΥΤΩΝ, καθώς Κύριος ο Θεός σου υπεσχέθη εις αυτούς» (Δευτε-

ρονόμιο Ι'/10:8-9).  

84 



 Ο Θεός ξεχώρισε τη φυλή Λευί για να έχει αποκλειστική υπη-

ρεσία ενώπιόν Του (πλήρης αφιέρωση και απασχόληση), γι' αυτό και 

δεν έδωσε μερίδιο ή κληρονομία στη φυλή αυτή, όπως έδωσε στις 

υπόλοιπες ένδεκα φυλές του Ισραήλ. Η τροφή τους θα ήταν τα 

δέκατα και οι προσφορές του λαού. 
 

 Τυπολογικά, εφόσον οι ιερείς ζούσαν από τα δέκατα και τις 

προσφορές, το ίδιο και οι σημερινοί λειτουργοί που ασχολούνται 

αποκλειστικά στην υπηρεσία του Κυρίου και δεν ασκούν άλλο 

βιοποριστικό επάγγελμα (καθόσον σήμερα οι κοινωνικές συνθήκες 

δεν είναι οι ίδιες με τις εποχές εκείνες), μπορούν να συντηρούνται 

από τα δέκατα και τις προσφορές των πιστών. Για το θέμα αυτό θα 

αναφερθούμε εκτενέστερα  σε επόμενα κεφάλαια. 
 

Μέρος ΔΕΥΤΕΡΟ 

 Επανερχόμαστε στα λόγια του Παύλου που λέγει ότι οι ερ-

γαζόμενοι στα ιερά τρώγουν από τα ιερά και οι ασχολούμενοι στο 

θυσιαστήριο λαμβάνουν μερίδιο από το θυσιαστήριο. Εδώ θα επι-

σημάνουμε δύο βασικές λεπτομέρειες, που μας οδηγούν στην αλή-

θεια, εάν δηλαδή σήμερα ισχύουν ή όχι τα δέκατα.   
 

 Το πρώτο στοιχείο που έχουμε είναι ότι ο Παύλος μιλώντας 

για το θέμα αυτό χρησιμοποιεί δύο ρήματα σε ενεστώτα χρόνο, 

που σημαίνει ότι αυτό που έλεγε γινόταν την περίοδο εκείνη. Λέγει 

«τρώγουσιν» (αρχ. "εσθίουσιν") και «λαμβάνουσι» (αρχ. "συμμερίζονται"). 

Το στοιχείο αυτό μας οδηγεί στο επόμενο στοιχείο.  
 

 Το δεύτερο στοιχείο είναι ότι ο δεκατισμός που δόθηκε με το 

νόμο του Μωυσή ίσχυε ακόμα και δεν είχε καταργηθεί, όταν ο 

Παύλος έγραφε τα λόγια αυτά στους Κορίνθιους. Η Α' επιστολή 

προς Κορινθίους γράφτηκε στο διάστημα μεταξύ 54 - 58 μΧ, ο δε 

ναός στην Ιερουσαλήμ και το Λευιτικό σύστημα ήσαν ακόμα σε ι-

σχύ, γιατί καταστράφηκαν αργότερα το 70 μΧ από τις Ρωμαϊκές 

λεγεώνες. Αυτό σημαίνει πως όταν έγραφε ο Παύλος τα λόγια αυτά 

τους αγίους της εκκλησίας της Κορίνθου, αυτοί μπορούσαν πολύ 

εύκολα να καταλάβουν τι ακριβώς ήθελε ο Παύλος να τους πει. 

85 



Άλλωστε αυτό, δεν ήταν κάτι το πρωτόγνωρο για τους Κοείνθιους 

πιστούς, ως πρώην ειδωλολάτρες, γιατί στους ειδωλολατρικούς 

ναούς στην Ελλάδα οι ιερείς συντηρούντο από τους ναούς που υ-

πηρετούσαν.  
 

 Εδώ υπάρχει και ο αντίλογος από τους αντιφρονούντες, από 

αυτούς που διδάσκουν ότι το δέκατο δεν ισχύει πλέον στην περίο-

δο της Καινής Διαθήκης, λέγουν: "Πράγματι την περίοδο εκείνη ί-

σχυε το Λευιτικό σύστημα και ο δεκατισμός, αλλά ίσχυε μόνο μετα-

ξύ των Ιουδαίων που δεν είχαν πιστεύει στον Ιησού και εξακολου-

θούσαν να μένουν στο προηγούμενο θρησκευτικό καθεστώς, κάτι 

που δεν ίσχυε πλέον για την εκκλησία του Χριστού!" 
 

 Ίσως ο ισχυρισμός αυτός να φαινόταν φαινομενικά σωστός, 

εάν δεν υπήρχε η συνέχεια των λόγων Παύλου, ο οποίος ξεκαθα-

ρίζει την κατάσταση ότι αναφερόταν ειδικά για το σώμα της εκκλη-

σίας του Χριστού, λέγει «έτσι (αρχ. "ούτως") και ο Κύριος διέταξε, οι 

κηρύττοντες το ευαγγέλιο να ζουν από το ευαγγέλιο». Με απλά λόγια 

τους λέγει ότι "...όπως οι ιερείς και οι Λευίτες εξακολουθούν να συ-

ντηρούνται από τα δέκατα και τις προσφορές του λαού Ισραήλ,  με 

τον ίδιο τρόπο θα συντηρούνται και οι υπηρέτες της εκκλησίας.  
 

 Ο Παύλος χρησιμοποίησε σαν πρότυπο τι γινόταν στην Πα-

λαιά Διαθήκη για τη συντήρηση των εργατών του Κυρίου στη νέα 

περίοδο που ξεκίνησε μετά την Πεντηκοστή. Ο Θεός καθιέρωσε το 

δέκατο για να υποστηριχθούν οι λειτουργοί και υπηρέτες κάτω από 

το νόμο πριν και κάτω από τη χάρη μετά. Ο Ιησούς είπε ότι ο ερ-

γάτης είναι άξιος του μισθού του (Ματθαίος Ι'/10:10, Λουκάς Ι'/10:7). 
 

 Ο απόστολος Παύλος αναφέρει ένα ακόμα επιχείρημα για τα 

παραπάνω: «...Διότι εις τον νόμο του Μωυσή είναι γεγραμμένον· Δεν 

θέλεις εμφράξει το στόμα βοός αλωνίζοντος. Μήπως μέλει τον Θεόν 

περί των βοών;». Για το θέμα αυτό θα αναφερθούμε στο κεφάλαιο 

που θα ασχοληθούμε ειδικά με τους "μισθωτούς εργάτες" (Κεφάλαιο 

13ο) και το "αδάπανον" ευαγγέλιο (Κεφάλαιο 14ο).  
 

. . .  / / /  . . .  

86 



 

 

Κεφάλαιο ΕΚΤΟ 
 

Ο ΝΟΜΟΣ ΤΗΣ ΣΠΟΡΑΣ και ΤΟΥ ΘΕΡΙΣΜΟΥ  
 

    
1.   ΕΝΑΣ ΝΟΜΟΣ ΠΟΥ ΔΕΝ ΑΛΛΑΖΕΙ 

 Μέσα στον Λόγο του Θεού υπάρχει ένας νόμος, που η τήρη-

σή του από τον πιστό ανοίγει τους καταρράκτες των ευλογιών του 

ουρανού, είναι ο νόμος της σποράς και του θερισμού: «Μη πλανά-

σθε, ο Θεός δεν εμπαίζεται· επειδή ό,τι αν σπείρει ο άνθρωπος, τούτο 

και θέλει θερίσει» (Γαλάτες ς'/6:7). Απλή αλήθεια, ότι σπέρνουμε 

αυτό και θερίζουμε, είναι αδύνατο για παράδειγμα να σπείρουμε 

φασόλια και να φυτρώσουν κολοκύθια, αυτό αντιβαίνει στο νόμο 

που ο Θεός έχει θέσει μέσα στη δημιουργία Του.  
 

 O νόμος της σποράς και του θερισμού άρχισε να ισχύει α-

μέσως όταν ο Θεός δημιούργησε τη Γη και αυτός ο νόμος δεν θα 

καταργηθεί όσο υπάρχει η Γη: «Εν όσω μένει γη, ΣΠΟΡΑ και ΘΕΡΙ-

ΣΜΟΣ, και ψύχος και καύμα, και θέρος και χειμών, και ημέρα και νυξ, 

δεν θέλουσι παύσει» (Γένεση Η/8:22). Όταν ο Ιησούς εξήγησε την 

παραβολή του σπορέα έδωσε έναν αποκαλυπτικό λόγο ότι κάθε 

τομέας της βασιλείας του Θεού στηρίζεται στο νόμο της σποράς 

και του θερισμού: «ΟΥΤΩΣ είναι η βασιλεία του Θεού, ως εάν άν-

θρωπος ρίψει τον σπόρον επί της γης, και (αυτός) κοιμάται και σηκώ-

νεται νύκτα και ημέραν, και ο σπόρος βλαστάνει και αυξάνει καθώς 

αυτός δεν εξεύρει» (Μάρκος Δ/4:26-27).  
 

 Ο γεωργός ρίχνει το σπόρο και μετά κοιμάται με ησυχία, 

γνωρίζοντας ότι αυτό που έσπειρε θα βλαστήσει και θα αυξήσει. 

Πως όμως γίνεται αυτό, ο ίδιος δεν το γνωρίζει, γιατί αυτό το έχει 

φροντίσει ο Δημιουργός. Ο πιστός που σπέρνει πνευματικά και 

υλικά, πρέπει να εφησυχάζει και να εμπιστεύεται τον Θεό ότι ο 

σπόρος του θα βλαστήσει, θα αυξήσει, θα καρποφορήσει και όταν 

θα έρθει η καιρός της σοδειάς, τότε θα τον θερίσει. 
 

 Ο νόμος της σποράς και του θερισμού δεν αφορά μόνο την 

87 



υλική δημιουργία, αφορά και την πνευματική δημιουργία. 

Σπέρνουμε αγάπη, θερίζουμε αγάπη. Σπέρνουμε υλικά αγαθά βο-

ηθείας, θερίζουμε ευλογίες. Σπέρνουμε πίστη, καλοσύνη, συγχω-

ρητικότητα, θερίζουμε αυτό που σπείραμε. Αυτό που σπέρνουμε 

το γνωρίζουμε από τους καρπούς του: «...Από των καρπών αυτών 

θέλετε γνωρίσει αυτούς» (Ματθαίος Ζ/7:20). Εάν σπέρνουμε σπόρους 

πόνου, κατάκρισης, ασυγχωρησίας, θα θερίσουμε αυτό που σπεί-

ραμε και αυτό θα το δούμε από τα αποτελέσματα. 
 

 Ας θυμηθούμε την αφήγηση από τον Κύριο Ιησού της ιστο-

ρίας του πλούσιου και του φτωχού Λαζάρου (βλ. Λουκάς, κεφ.Ις'/16), 

όπου ο μεν πλούσιος βρέθηκε στο κατώτερο μέρος του Άδη στο 

οποίο πήγαιναν οι ψυχές των αδίκων και υπήρχε βασανισμός, ο δε 

ταπεινός Λάζαρος βρέθηκε στον κόλπο του Αβραάμ όπου πήγαι-

ναν προ Χριστού οι ψυχές των δικαίων. Όταν, σε κάποια περίπτω-

ση ζήτησε ο πλούσιος (το όνομα του οποίου δεν αποκαλύπτει η Γρα-

φή), να στείλει ο Αβραάμ τον Λάζαρο με λίγο νερό για να δροσίσει 

τη γλώσσα του, γιατί βασανιζόταν, αυτός του απάντησε: «Τέκνον, 

ενθυμήθητι ότι εσύ απόλαυσες τα αγαθά σου εις την ζωή σου, και ο 

Λάζαρος ομοίως (απόλαυσε) τα κακά· τώρα ούτος μεν παρηγορείται, συ 

δε βασανίζεσαι...» (Λουκάς Ις'/16:25).  
 

 Από το περιστατικό αυτό, φαίνεται πολύ καθαρά ότι ο νόμος 

της σποράς και του θερισμού, μας ακολουθεί και στην άλλη ζωή, 

στην αιωνιότητα. ΠΡΟΣΕΞΤΕ: Ο πλούσιος δεν πήγε στον Άδη 

επειδή ήταν πλούσιος, αλλά πήγε επειδή έσπειρε αδικία, αδια-

φορία για τον φτωχό και τον πεινασμένο, επειδή έσπειρε πλεονε-

ξία και απόρριψη του Θεού και αυτό που έσπειρε εδώ στη Γη, τον 

ακολούθησε και στην αιωνιότητα. Αντίθετα, η ταπεινότητα της καρ-

διάς του Λαζάρου, που εκζητούσε τον Θεό στη ζωή του, τον οδή-

γησε στην αιώνια απόλαυση του προσώπου του Θεού.     
 

 Ο Παύλος λέγει ότι ο Θεός «θέλει αποδώσει εις έκαστον κατά 

τα ΕΡΓΑ αυτού» (Ρωμαίους Β/2:6). Όλοι, δίκαιοι και άδικοι, μια ημέρα 

θα βρεθούμε, ή μπροστά στο βήμα του Χριστού (οι δίκαιοι /Βλ.Ρω-

20 
88 



μαίους 14/14:10), ή μπροστά στον μεγάλο λευκό θρόνο (οι άδικοι 

/Βλ.Αποκάλυψη Κ/20:11), όπου θα αποδώσουμε λόγο για τα πεπραγ-

μένα μας εδώ στη Γη και όταν ο Παύλος λέγει "κατά τα έργα μας", 

εννοεί πρώτιστα τα πνευματικά μας έργα, τα οποία θα κριθούν εάν 

έχουν οικοδομηθεί με άχυρο ή με χρυσάφι, εάν έχουν οικοδομηθεί 

ή επάνω στο ένα θεμέλιο που έθεσε ο Κύριος Ιησούς, ή επάνω σε 

μάταιες ανθρώπινες ενέργειες: «Το έργον εκάστου θέλει φανερωθεί· 

διότι η ημέρα θέλει φανερώσει αυτό, επειδή διά πυρός ανακαλύπτεται· 

και το πυρ θέλει δοκιμάσει το έργον εκάστου οποίον είναι. ΕΑΝ το έρ-

γον κάποιου, το οποίον επωκοδόμησε μένει, θέλει λάβει μισθόν, ΕΑΝ 

το έργον κάποιου κατακαεί, θέλει ζημιωθεί...» (Α' Κορινθίους Γ/3:13-

15). Ότι σπείρουμε εδώ στη Γη, θα θερίσουμε και στον ουρανό, εί-

ναι ένας πνευματικός νόμος του Θεού που θα μας ακολουθήσει 

στην αιωνιότητα. 
 

 Πολλοί πιστοί αδυνατούν να καταλάβουν ότι ο νόμος της 

σποράς και του θερισμού έχει άμεση σχέση και εφαρμογή και στα 

οικονομικά ζητήματα. Δεν μπορεί να υπάρξει σοδειά από χρήματα, 

εάν πριν δεν έχουν σπαρθεί σπόροι χρημάτων, δεν θα υπάρχει 

θερισμός χωρίς σπορά. Πρέπει σαν παιδιά του Θεού, να έχουμε 

υπακοή στους οικονομικούς νόμους του Θεού και συνέχεια να 

σπέρνουμε απ' όλα τα υπάρχοντά μας και η υπόσχεση του 

Λόγου του Θεού είναι πως, ότι καλό κάνουμε θα έχουμε ανταπό-

δοση: «Εξεύροντες ότι έκαστος ό,τι καλόν πράξει, τούτο θέλει λάβει 

παρά του Κυρίου, είτε δούλος, είτε ελεύθερος» (Εφεσίους ς'/6:8).  
 

 Ο απόστολος Παύλος δεν μένει στα παραπάνω λόγια προς 

τους Εφέσιους πιστούς, αλλά στους Κορίνθιους αδελφούς το θέτει 

ακόμα πιο παραστατικά, λέγοντας ότι: «Δυνατός δε είναι ο Θεός να 

περισσεύσει πάσαν χάριν εις εσάς, ώστε έχοντες πάντοτε εν παντί ΠΑ-

ΣΑΝ ΑΥΤΑΡΚΕΙΑΝ να περισσεύετε εις παν έργον αγαθόν» (Β' Κοριν-

θίους Θ/9:8). Η λέξη "δυνατός" είναι το κλειδί στο εδάφιο αυτό, που 

σημαίνει ότι είναι δυνατός να προμηθεύει συνέχεια κάθε ανάγκη 

του πιστού, αλλά δεν σημαίνει ότι θα το κάνει οπωσδήποτε.  
 

89 



 Θα ρωτήσει κάποιος: «Ποια είναι διαφορά ότι "ο Θεός 

είναι δυνατός" να το κάνει και ότι "ο Θεός θέλει" να το κάνει; » 

Η διαφορά είναι ότι εμείς είμαστε αυτοί που "λύνουμε" τα χέρια του 

Θεού για να το κάνει, ώστε να έχουμε κάθε αυτάρκεια και να πε-

ρισσεύουμε σε κάθε αγαθό έργο. Το ότι εξαρτάται από εμάς, φαί-

νεται πολύ καθαρά από τα δύο προηγούμενα εδάφια, που δεν α-

φήνουν καμιά αμφιβολία γι' αυτό: «Τούτο δε λέγω, ότι ο σπείρων με 

φειδωλίαν και με φειδωλίαν θέλει θερίσει, και ο σπείρων με αφθονίαν 

και με αφθονίαν θέλει θερίσει. Έκαστος κατά την ΠΡΟΑΙΡΕΣΙΝ της 

καρδίας αυτού, ουχί με λύπην ή εξ ανάγκης· διότι τον ΙΛΑΡΟΝ δότην 

αγαπά ο Θεός» (Β' Κορινθίους Θ/9:6-7). 
 

 Εξαρτάται από εμάς εάν θα θερίσουμε με φειδωλία ή εάν θα 

θερίσουμε με αφθονία, θα θερίσουμε αυτό που σπείραμε. Θα πρέ-

πει να επαναλάβουμε ότι ο Θεός δεν έχει ανάγκη τα δικά μας χρή-

ματα, γιατί όλος ο πλούτος της Γης είναι δικός Του, όπως και όλος 

ο πλούτος του Ουρανού, όπου οι άγιοι θα περπατούν σε χρυσούς 

δρόμους της Άνω Ιερουσαλήμ (Αποκάλυψη ΚΑ/21:21). 
 

2.   ΘΕΡΙΣΜΟΣ ΜΕΤΑ ΑΠΟ ΠΟΛΛΕΣ ΗΜΕΡΕΣ 

 Οι πιστοί εκεί που χωλαίνουν στην υπακοή των οικονομικών 

νόμων του Θεού είναι σε δύο λάθη που κάνουν. Πρώτον, ότι θέ-

λουν να θερίζουν χωρίς να σπέρνουν, κάτι που αντιβαίνει στους 

νόμους του Θεού και αυτό στις περισσότερες περιπτώσεις συμβαί-

νει λόγω έλλειψης σωστής διδαχής. Δεύτερον, όταν σπέρνουν θέ-

λουν να θερίζουν αμέσως, χωρίς να έχουν την υπομονή να περι-

μένουν, κάτι που επίσης αντιβαίνει στους νόμους που ο Θεός έχει 

θέσει για τη σπορά και τον θερισμό. 
 

  Σύμφωνα με τα παραπάνω, γεννιέται ένα πολύ σοβαρό ερώ-

τημα, το οποίο είναι: "Εφόσον ο νόμος του Θεού είναι να θερίζουμε 

ό,τι σπείραμε, υπάρχει περίπτωση να μην θερίσουμε αυτό που σπεί-

ραμε;" Ναι, αυτό συμβαίνει σε πολλές περιπτώσεις και οι πιστοί 

βρίσκονται σε απορία "γιατί δεν απαντά ο Θεός", αφού έχουν εκ-

πληρώσει την εντολή Του για σπορά και θερισμό.  
 

90 



 Ότι γίνεται με τη φυσική σπορά στον αγρό από τον γεωργό, 

το ίδιο συμβαίνει και με την πνευματική σπορά από τον πιστό στον 

αγρό του Κυρίου. Ο σπόρος που σπάρθηκε μπορεί να καταστρα-

φεί, για πολλούς λόγους, όπως λόγω έλλειψης βροχής και μεγά-

λης ξηρασίας, ή λόγω του ότι δεν ήταν βαθιά χωμένος στη γη και 

τον έφαγαν τα πετεινά του ουρανού. Στην περίπτωση αυτή λέμε ότι 

ο γεωργός τη χρονιά εκείνη είχε κακή σοδειά. Το ίδιο ακριβώς 

συμβαίνει και με τον σπόρο του πιστού, που μπορεί να κατα-

στραφεί και να μην υπάρχει σοδειά.  
 

 Αυτό συμβαίνει και στην περίπτωση που ο πιστός έσπειρε 

και είναι πολύ ανυπόμονος θέλοντας να θερίσει αμέσως, παρα-

βλέποντας ότι ο φυσικός σπόρος για να βλαστήσει και να φέρει 

καρπό χρειάζεται καλλιέργεια, νερό και λίπασμα και όταν όλα γί-

νουν σωστά, ο θερισμός θα γίνει στην κατάλληλη εποχή. Όταν ο 

πιστός δεν έχει υπομονή για να περιμένει την εποχή του θερισμού, 

αρχίζει να γογγύζει κατά του Θεού και ο γογγυσμός στη συνέχεια 

φέρνει έλλειψη εμπιστοσύνης στον Λόγο του Θεού. Χωρίς να το 

καταλαβαίνει ο πιστός, αρχίζει να πέφτει στην παγίδα του Διαβό-

[λου και να του δίνει τόπο, με αποτέλεσμα τον σπόρο που έσπειρε 

να έρχονται τα "πετεινά" του ουρανού και να τον καταστρέφουν. 
 

 Οι Ισραηλίτες που βγήκαν από την Αίγυπτο και βρέθηκαν 

στην έρημο, ο Θεός τους είχε προμηθεύσει τα ΠΑΝΤΑ για να επι-

βιώσουν, αλλά συνέχεια γόγγυζαν κατά του χριστού (κεχρισμέ-

νου) του Κυρίου, κατά του Μωυσή και ο Θεός έφερε κρίση ότι κα-

νένας από τη γενιά που βγήκε από την Αίγυπτο δεν θα μπει στη γη 

της επαγγελίας, τα κόκαλά τους θα μείνουν στην έρημο, εκτός από 

τον Ιησού του Ναυή και τον Χάλεβ, που έμειναν μέχρι τέλους πι-

στοί και υπάκουοι στις υποσχέσεις του Θεού (Α' Κορινθίους Ι'/10:5).  
 

 Ο Παύλος αναφερόμενος στο γεγονός αυτό, αναφέρει για 

τους πιστούς της Καινής Διαθήκης, που έχουν βγει έξω από την 

"Αίγυπτο της αμαρτίας" του Φαραώ του κόσμου του τούτου, του 

Διαβόλου, ότι αυτά έγιναν παραδείγματα για εμάς και να μην γί-

91 



νουμε επιθυμητές κακών: «...Ταύτα δε έγιναν παραδείγματα εις ημάς, 

διά να μην είμεθα (και) εμείς επιθυμηταί κακών, καθώς και εκείνοι 

επεθύμησαν» (Α' Κορινθίους Ι'/10:6). Δεν πρέπει και εμείς να γογγύ-

ζουμε, πηγαίνοντας ενάντια στο νόμο του Θεού για τη σπορά και 

τον θερισμό. Χρειάζεται να περιμένουμε με υπομονή και με πίστη 

να έρθει ο κατάλληλος καιρός του θερισμού. 
 

 Η έλλειψη υπομονής "δένει" τα χέρια του Θεού για να μπορέ-

σει ο πιστός να θερίσει αυτό που έσπειρε, του στερεί τις ευλογίες 

του Θεού και τον οδηγεί έξω από τις επαγγελίες (υποσχέσεις) του 

Θεού: «Διότι έχετε χρείαν υπομονής, διά να κάμετε το θέλημα του 

Θεού και να λάβετε την επαγγελίαν» (Εβραίους Ι'/10:36). Εδώ αναφέ-

ρονται τρία βήματα, που πρέπει να τα κάνουμε με τη σωστή σειρά: 

1ο βήμα: Ανάγκη υπομονής. 2ο βήμα: Κάνω το θέλημα του Θεού. 

3ο βήμα: Λαμβάνω την υπόσχεση του Θεού. Για να έχω το αποτέ-

λεσμα του 3ου βήματος, θα πρέπει να κάνω το 1ο και το 2ο βήμα. 

Οι νόμοι του Θεού που έχουν σχέση με τη σπορά και τον θερισμό, 

χρειάζονται πάντοτε χρόνο. Αυτό που σπέρνει ο πιστός θα το θε-

ρίσει μετά από πολλές ημέρες.  
 

 Ο σοφός Σολομώντας λέγει: «Ρίψον τον άρτον σου επί πρόσω-

πον των υδάτων· διότι μέσα εις τας πολλάς ημέρας ΘΕΛΕΙΣ ΕΥΡΕΙ 

αυτόν» (Εκκλησιαστής ΙΑ/11:1). Εδώ, ο Λόγος του Θεού λέγει να ρί-

ξουμε τον ΑΡΤΟ μας στην επιφάνεια των ΥΔΑΤΩΝ και μετά από 

πολλές ημέρες θα τον βρούμε πάλι. Φυσικά, εάν ρίξουμε στο νερό 

ψωμί, αυτό θα φουσκώσει και θα αρχίσει σιγά - σιγά να λειώνει και 

θα χαθεί μέσα σε λίγες ώρες και όχι μέσα σε λίγες ημέρες. Τότε τι 

εννοεί εδώ ο Λόγος του Θεού; Μεταφορικά ο "άρτος" που θα ρί-

ξουμε μέσα στα ύδατα είναι όλα τα υπάρχοντά μας (χρήματα, 

υλικά αγαθά, κλπ) και όλες οι ικανότητές μας (επιστήμη, τέχνες, 

χρόνος, ικανότητες, κλπ). Τα "ύδατα" μέσα στα οποία θα πέσει ο 

άρτος είναι ο κόσμος, οι άνθρωποι.  
 

 Τι σημαίνει αυτό; Σημαίνει ότι δίνουμε στους πλησίον μας 

τα υπάρχοντά μας, το χρόνο μας, τις ικανότητες μας και ότι άλλο 

92 



έχουμε και "μετά από πολλές ημέρες" (προσέξτε "όχι αμέσως") ο 

Κύριος θα μας δώσει πάλι τον "άρτο" που ρίξαμε. Σπείραμε και ο 

Θεός στον δικό Του χρόνο, "μέσα σε πολλές ημέρες" θα μας επι-

στρέψει τη σοδειά μας. Πολλοί προσδοκούν με ανυπομονησία να 

θερίσουν αμέσως, αλλά οι σπόροι του άρτου που έριξαν χρειά-

ζονται τον κατάλληλο χρόνο για να ριζώνουν, να φυτρώσουν, να 

αυξηθούν και να φέρουν καρπό.  
 

 Ο Ιησούς είπε «...διά της υπομονής σας αποκτήσατε τας ψυχάς 

σας» (Λουκάς ΚΑ/21:19). Εάν λοιπόν θέλουμε να ευημερούμε και να 

θερίζουμε αυτά που σπείραμε, να θερίζουμε τον "άρτο" που ρίξαμε 

στα "ύδατα" θα πρέπει να έχουμε ΥΠΟΜΟΝΗ και να περιμένουμε, 

υπακούοντας στον Λόγο του Θεού. Ο Παύλος για το θέμα αυτό λέ-

γει «...ας μην αποκάμνωμεν πράττοντες το καλόν· διότι εάν δεν απο-

κάμνωμεν, θέλομεν θερίσει εις τον δέοντα καιρόν» (Εφεσίους ς'/6:9).  
 

 Θα λέγαμε ότι το μήνυμα της Γραφής είναι μία λέξη "περίμε-

νε". Ο Σολομώντας λέγει ότι θα θερίσουμε "μέσα σε πολλές 

ημέρες", ο Παύλος λέγει "να μην αποκάνουμε" και ότι θα θερί-

σουμε "εις τον πρέποντα καιρό" και ο Ιησούς μας λέγει να έχουμε 

"υπομονή". Ο Κύριος θέλει από εμάς να έχουμε πίστη και εμπι-

στοσύνη στον Λόγο Του και όταν βλέπουμε να μην έρχεται απά-

ντηση, να μην έρχεται θερισμός, εμείς δεν πρέπει να αμφιβάλλου-

με, γιατί αμφιβολία σημαίνει απιστία.  
 

 Όταν "φαίνονται" άσχημες καταστάσεις στον ορίζοντα, εμείς 

θα ανοίγουμε το στόμα μας και θα ομολογούμε ότι ο Θεός είναι ο 

προμηθεύων, γιατί είναι δική Του υπόσχεση (Εβραίους Ι'/10:23). 

Πρέπει να δοξάζουμε και να ομολογούμε τον Θεό για την αφθονία, 

εάν δεν το κάνουμε και αμφιβάλλουμε, τότε καταστρέφουμε τον 

σπόρο που σπείραμε και αφήνουμε τον εχθρό να κλέβει το σπόρο 

που σπείραμε. 
 

 Προσέξτε, δεν είναι λάθος να διεκδικούμε τις υποσχέσεις του 

Θεού για να θερίσουμε ότι σπείραμε, εφόσον αυτό το κάναμε γεν-

ναιόδωρα και με ιλαρή καρδιά. Κάνουμε αυτό που κάνει και ο γε-

93 



ωργός, δηλαδή καθαρίζουμε τον αγρό από πέτρες, άχρηστα αντ-

ικείμενα και ξερά κλαδιά και από ζιζάνια που θέλουν να πνίξουν τη 

σοδεία μας. Εμείς με τη δοξολογία μας και με τη θετική ομολογία 

μας καθαρίσουμε τα ζιζάνια της αμφιβολίας που ο εχθρός της 

ψυχής μας, ο Διάβολος βάζει στη σκέψη μας και έτσι προχωρούμε 

σε κάθε ενέργειά μας με πίστη ότι έχουμε ήδη λάβει απάντηση 

στην υπόσχεση του Κυρίου. 
 

 Ο Κύριος θέλει τα παιδιά Του να ευημερούν για πολλούς λό-

γους, τους οποίους θα μπορούσαμε να εκθέσουμε μέσα από την 

Αγία Γραφή, αλλά θα αναφέρω μόνο δύο λόγους:  
 

 Πρώτον: Οι αναγεννημένοι πιστοί ζουν μέσα στο σύστημα 

του κόσμου που ελέγχεται από τον άρχοντα του κόσμου τούτου, 

τον Διάβολο, με τον οποίο βρίσκονται σε συνεχή πνευματικό πό-

λεμο. Η ανθρωπότητα συνέχεια μαστίζεται από οικονομικές κρί-

σεις, για τον λόγο αυτό θα πρέπει οι πιστοί να μάθουν να εφαρ-

μόζουν τους νόμους του Θεού για την οικονομική ευημερία και 

μέσα σε δύσκολες καταστάσεις που υπάρχουν, αλλά και στις χει-

ρότερες που πρόκειται να έρθουν σε όλο το πρόσωπο της γη, θα 

θερίζουν κατά την υπόσχεσή Του. 
 

 Δεύτερον: Ο Ιησούς έδωσε μία εντολή, που οι μελετητές της 

Γραφής την αποκαλούν "Η ΜΕΓΑΛΗ ΕΝΤΟΛΗ", είπε: «Υπάγετε σε όλο 

τον κόσμο και κηρύξατε το ευαγγέλιο σε όλη την κτίση» (Μάρκος 

Ις'/16:15). Σε άλλη περίπτωση ο Ιησούς είπε «θα κηρυχθεί τούτο το 

ευαγγέλιο της βασιλείας σε όλη την οικουμένη προς μαρτυρία σε όλα 

τα έθνη...» (Ματθαίος ΚΔ/24:14). Αυτή η εντολή δεν αφορά τους 

ιεραποστόλους (όπως ίσως μερικοί να πιστεύουν), αλλά αφορά 

τον κάθε πιστό ξεχωριστά και εάν εμείς δεν μπορούμε να πάμε σε 

όλη την οικουμένη για να κηρύξουμε το ευαγγέλιο και μένουμε στα 

στενά όρια της χώρας μας, μπορούμε όμως να βοηθάμε οικονο-

μικά αυτούς που πηγαίνουν και όχι μόνον αυτούς, αλλά κάθε 

δραστηριότητα που έχει σχέση με τη διάδοση του Λόγου του Θεού, 

κάθε διακονία που γίνεται με οποιονδήποτε τρόπο. 
 

94 



3.   ΣΠΕΡΝΟΥΜΕ ΑΠΟ ΤΑ ΔΙΚΑ ΤΟΥ 

 Τα πάντα ότι και όσα έχουμε (χρήματα, σπίτια, φαγητό, υγεία, 

κλπ) εδώ στη Γη ανήκουν στον Θεό που μας τα έδωσε και από 

αυτά που μας έδωσε, εμείς σπέρνουμε. Δεν δίνουμε πλέον στον 

Κύριο μόνο το ένα δέκατο των υπαρχόντων μας, αλλά ξεκινάμε με 

βάση το ελάχιστο (που είναι το δέκατο) και προσθέτουμε σ' αυτό τις 

πλούσιες προσφορές ευγνωμοσύνης, αγάπης και ευχαριστίας μας 

προς τον Κύριο. Εάν σπείρουμε λίγα, θα θερίσουμε λίγα και αυτό 

μας λέγει ο Παύλος: «Τούτο δε λέγω, ότι ο σπείρων με φειδωλία και 

με φειδωλία θέλει θερίσει, και ο σπείρων με αφθονία και με αφθονία 

θέλει θερίσει. Έκαστος κατά την προαίρεση της καρδίας αυτού, ουχί 

με ΛΥΠΗ ή ΕΞ ΑΝΑΓΚΗΣ· διότι τον ιλαρόν δότη αγαπά ο Θεός» (Β' 

Κορινθίους Θ/9:6-7). Ιλαρός δότης είναι αυτός που δίνει με χαρά και 

η Βίβλος μας λέγει ότι «η χαρά του Κυρίου είναι η ισχύς μας» (Νεε-

μίας Η/8:10), αυτό σημαίνει ότι όποιος δεν σπέρνει με χαρά, τότε 

δεν έχει και τη δύναμη του Κυρίου, ο οποίος θέλει καρδιές που με 

χαρά να δίνουν, κατά το δικό Του παράδειγμα (Πράξεις Ι'/10:38). 
 

 Εφόσον οι πιστοί ευαρεστούνται να υπακούν στις εντολές 

του Θεού, τότε σπέρνουν για να θερίσουν ευλογίες. Δεν ξεχνάμε 

ότι ο Θεός μας πρόσφερε με τη θυσία του Υιού Του ότι πολυτιμό-

τερο είχε για εμάς, μας πρόσφερε την αιώνια σωτηρία και αποδε-

χόμενοι εμείς το έργο του σταυρού γνωρίζουμε πως όταν φύγουμε 

από τη ζωή αυτή, θα είμαστε μαζί με τον αναστημένο Ιησού στην 

αιωνιότητα. Όταν λοιπόν ο Ιησούς μας χάρισε τα πάντα, τότε και 

εμείς, από μια καρδιά που ξεχειλίζει από ευγνωμοσύνη, θέλουμε 

με χαρά να Του δώσουμε τα πάντα. Είναι αχαριστία και μεγάλη 

προσβολή για τον Κύριό μας Ιησού, που επάνω στον ατιμωτικό 

σταυρό πήρε τη δική ΜΟΥ και τη δική ΣΟΥ αμαρτία, εάν το μέλη-

μά μας (που πηγάζει από μια καρδιά φιλάργυρη) είναι εάν ισχύει ή 

δεν ισχύει το δέκατο, ώστε να μην ισχύει για να μην το δίνουμε.  
 

 Ο θάνατος του Ιησού Χριστού ήταν η σπορά του σώματός 

Του για να θερίσουμε εμείς αιώνια σωτηρία, αυτό είναι δώρο του 

Θεού. Για την αιώνια κόλαση που γλυτώσαμε με τη σταυρική θυ-
22 

95 



σία του Ιησού, η μεγαλύτερη χαρά μας θα ήταν εάν μπορούσαμε 

(εφόσον αυτό είναι εφικτό) να αντιστρέψουμε τους όρους και να Του 

δίνουμε τα εννέα δέκατα (9/10) και να κρατάμε για τον εαυτό μας 

το ένα δέκατο (1/10). Δικά Του είναι και Του ανήκουν, μας εμπι-

στεύθηκε για να γίνουμε οι δικοί Του οικονόμοι, όχι μόνων των 

υλικών αγαθών, αλλά και των πνευματικών αγαθών, γι' αυτό μας 

έκανε «οικονόμους των μυστηρίων Του» (Α' Κορινθίους Δ/4:1) και «οι-

κονόμους της πολυειδούς χάρης Του» (Α' Πέτρου Δ/4:10). Δεν πρέπει 

να μας διαφεύγει το γεγονός ότι ο διαχειριστής δεν διαχειρίζεται 

τη δική του περιουσία, αλλά την περιουσία άλλου, όπως γίνεται 

ακριβώς σήμερα με τα λογιστικά γραφεία και τους λογιστές. 
 

4.   ΣΠΕΡΝΟΥΜΕ ΤΟ ΔΕΚΑΤΟ ΤΗΣ ΠΡΟΣΕΥΧΗΣ 

 Η προσφορά μας όμως στα δέκατα δεν πρέπει να περιορί-

ζεται μόνο στα παραπάνω, αλλά την πρώτη θέση θα πρέπει να 

έχει το δέκατο της προσευχής, όλα τα άλλα είναι αποτέλεσμα 

της επικοινωνίας μας και της ενότητάς μας με τον Κύριο. Η προ-

σευχή μας είναι σπορά για τους άλλους και θερισμός για εμάς: 
 

 Όταν προσευχόμαστε για θεραπεία, τότε σπέρνουμε θεραπεία και 

στον κατάλληλο καιρό θα θερίσουμε και εμείς θεραπεία.  
 

 Όταν προσφέρουμε την συντροφιά μας σε μοναχικά άτομα και 

προσευχόμαστε γι' αυτά, θα θερίσουμε πλούσιες ευλογίες.  
 

 Όταν σπέρνουμε τον λόγο της σωτηρίας, ποτισμένο με προσευχή 

πίστης, θα θερίσουμε ψυχές για την αιώνια βασιλεία του Θεού και 

θα είμαστε μαζί στην αιωνιότητα.  
 

 Όταν προσευχόμαστε ο Κύριος να ευλογήσει κάποιον στην εργα-

σία του, η ευλογία θα επιστρέψει και σε μας.  
 

 Είναι πολύτιμος ο πνευματικός σπόρος της προσευχής, 

τον οποίο σπέρνουμε και από τη σπορά αυτή η σοδειά μας 

θα είναι μεγάλη. Δεν πρέπει να μας εξαπατά ο Διάβολος και να η-

συχάζει τη συνείδησή μας ότι επειδή προσφέραμε μόνο χρήματα, 

μπορούμε να αμελούμε να σπέρνουμε τον σπόρο της προσευχής. 

Ο Λόγος του Θεού μας λέγει ότι οι προσευχές μας φυλάσσονται σε 

96 



φιάλες χρυσές (Αποκάλυψη Ε/5:8) και αυτό σημαίνει ότι όλες οι 

προσευχές θα φέρουν πλούσιο καρπό στον κατάλληλο καιρό, γι' 

αυτό πρέπει με υπομονή να περιμένουμε να βλαστήσει και να καρ-

ποφορήσει ο σπόρος που σπείραμε.  
 

 Όταν σε ένα ποτήρι ρίχνουμε συνέχεια νερό και δεν σταμα-

τάμε, κάποια στιγμή αυτό θα γεμίσει και θα ξεχειλίσει. Έτσι είναι 

και με τις προσευχές μας που φυλάσσονται σε χρυσές φιάλες, ο 

καθένας μας έχει στον ουρανό μια προσωπική χρυσή φιάλη, μέσα 

στην οποία πηγαίνουν οι προσευχές μας. Εάν αποκάνουμε και 

σταματήσουμε την προσευχή η φιάλη μας δεν μπορεί να γεμίσει 

και μένει μισό άδεια. Όταν όμως συνεχίζουμε τις προσευχές, μετα-

τρέπουμε τη φιάλη σε μια ατομική πνευματική βόμβα, μεγάλης ι-

σχύος, γιατί οι προσευχές μας είναι τόσες πολλές που δεν θα χω-

ράνε πλέον μέσα και από τη φωτιά του Πνεύματος του Θεού η 

φιάλη εκρήγνυται και αρχίζουν οι προσευχές να λαμβάνουν απά-

ντηση. Θερίζουμε ότι σπείραμε και ο θερισμός είναι πλέον χωρίς 

σταματημό.  
 

 Σπέρνουμε λοιπόν για να θερίσουμε, αλλά για να θερίσουμε 

θα πρέπει να έχουμε υπομονή και να μην βιαζόμαστε, θα πρέπει 

να μην αποκάνουμε, αλλά να περιμένουμε να έρθει η εποχή του 

θερισμού, όπως συμβαίνει και στον φυσικό τομέα, γιατί από την 

ΣΠΟΡΑ μέχρι τον ΘΕΡΙΣΜΟ υπάρχει πάντα μία χρονική απόσταση, 

που είναι δοσμένη από τον Θεό. Στην εποχή της σποράς, μόνο 

σπέρνουμε και περιμένουμε την εποχή του θερισμού για να θερί-

σουμε αυτό που σπείραμε. Εάν ο γεωργός σπείρει μόνο ένα 

τσουβάλι σπόρο σίτου, τότε και η σοδειά που θα θερίσει θα είναι 

μικρή. Εάν όμως σπείρει είκοσι ή περισσότερα τσουβάλια σπόρο, 

τότε θα θερίσει είκοσι φορές πιο πλούσια σοδειά. Ο Λόγος του 

Θεού μας δείχνει τις πλούσιες ευλογίες που απολαμβάνει αυτός 

που πλούσια σπέρνει: 
 

 «Δίδετε, και θέλει δοθεί εις εσάς» (Λουκάς ς'/6:38). 
 

 «Ο ελεών πτωχόν δανείζει εις τον Κύριον· και θέλει γίνει εις αυ-

τόν η ανταπόδοσις αυτού» (Παροιμίες  ΙΘ/19:17). 

97 
24 



 

 «Διότι δεν (είναι) άδικος ο Θεός, ώστε να λησμονήσει το έργον 

σας και τον κόπον της αγάπης, την οποίαν εδείξατε εις το όνομα 

Αυτού, υπηρετήσαντες τους αγίους και υπηρετούντες...» (Ε-

βραίους ς'/6:10). 
 

 Όταν γνωρίζουμε ότι οι προσευχές μας φυλάσσονται μέσα 

σε φιάλες χρυσές, θα πρέπει να παίρνουμε θάρρος και να γεμίζου-

με με χαρά, ώστε να μην αποκάνουμε στη σπορά της προσευχής. 

Μέσα στην Αγία Γραφή ο χρυσός είναι σύμβολο της θεότητας και 

οι προσευχές μας έχουν "ντυθεί" τη θεότητα του Κυρίου Ιησού, 

είναι προσευχές με χρίσμα, γι' αυτό κανένας χρισμένος λόγος δεν 

επιστρέφει κενός, γιατί είναι λόγια που ο Θεός βάζει στα χείλη μας: 

«Ούτω θέλει είσθαι ο λόγος Μου ο εξερχόμενος εκ του στόματός Μου· 

δεν θέλει επιστρέψει εις Εμέ κενός, αλλά θέλει εκτελέσει το θέλημά 

Μου και θέλει ευοδωθεί εις ό,τι αυτόν αποστέλλω» (Ησαΐας ΝΕ/55:11). 
 

5.   ΔΩΣΕ ΟΝΟΜΑ ΣΤΟ ΔΕΚΑΤΟ 

 Το δέκατο είναι το ελάχιστο που μπορούμε να δώσουμε 

στον Κύριο, γιατί όλα όσα έχουμε Του ανήκουν και Αυτός είναι που 

μας έχει ευλογήσει και μας έχει προμηθεύσει με αγαθά. Πρέπει να 

δίνουμε στον Κύριο το περισσότερο απ' όλα όσα έχουμε και δεν 

πρέπει να περιοριζόμαστε μόνο στα χρήματα, κάτι που συνήθως 

γίνεται σήμερα, όπως αναλυτικά θα αναφέρουμε στη συνέχεια.  
 

 Επειδή υπάρχει μεγάλη τυπολογία στην εντολή των δεκά-

των, θα πρέπει επαναλάβουμε (συνοπτικά) ότι ο Θεός δεν είπε ρη-

τά στους Ισραηλίτες να προσφέρουν "μόνον χρήματα" ή να προ-

σφέρουν "κάτι άλλο ...ΚΑΙ χρήματα". Αντίθετα ο Θεός τους είπε 

πολύ καθαρά και με σαφήνεια να προσφέρουν το δέκατο "απ' όλα 

τα υπάρχοντά τους", τα οποία ήσαν συγκεκριμένα και τα ανέφερε 

ΟΝΟΜΑΣΤΙΚΑ, ανέφερε δηλαδή το είδος από το οποίο ο κάθε Ισ-

ραηλίτης έπρεπε να το αποδεκατίσει και το προσφέρει. Προσέξτε 

τα παρακάτω εδάφια: 
 

 «...Και παν δέκατον της ΓΗΣ, είτε εκ του ΣΠΟΡΟΥ της γης είτε 

εκ του ΚΑΡΠΟΥ των δένδρων... »  (Λευιτικό ΚΖ/27:30). 
 

98 



 «...Και παν δέκατον ΒΟΩΝ και ΠΡΟΒΑΤΩΝ, παντός ζώου δια-

βαίνοντος...» (Λευιτικό ΚΖ/27:32). 
 

 «Θέλεις εξάπαντος δεκατίζει πάντα τα γεννήματα του ΣΠΟΡΟΥ 

σου, τα οποία φέρει ο ΑΓΡΟΣ κατ' έτος» (Δευτερονόμιο ΙΔ/14:22). 
 

 «Έφεραν εις αφθονία απαρχάς ΣΙΤΟΥ, ΟΙΝΟΥ και ΕΛΑΙΟΥ και 

ΜΕΛΙΤΟΣ και πάντων των ΓΕΝΝΗΜΑΤΩΝ ΤΟΥ ΑΓΡΟΥ αγρού» 

(Β' Χρονικών ΛΑ/31:5). 
 

 «Έφεραν ακόμη εις αφθονία τα δέκατα παντός ΠΡΑΓΜΑΤΟΣ...» 

(Β' Χρονικών ΛΑ/31:5). 

 «Έφεραν τα δέκατα ΒΟΩΝ και ΠΡΟΒΑΤΩΝ και τα δέκατα των 

ΑΓΙΩΝ ΠΡΑΓΜΑΤΩΝ» (Β' Χρονικών ΛΑ/31:6). 
 

 «...Διά τας προσφοράς, διά τας απαρχάς και διά τα δέκατα, διά 

να συνάγουν εις αυτά από των ΑΓΡΩΝ των πόλεων» (Νεεμίας 

ΙΒ/12:44). 
 

 «Τότε έφερε πας ο Ιούδας εις τας αποθήκας το δέκατον του ΣΙ-

ΤΟΥ και του ΟΙΝΟΥ και του ΕΛΑΙΟΥ» (Νεεμίας ΙΓ/13:5,12). 
 

 «Φέρετε πάντα τα δέκατα εις την αποθήκην, διά να είναι τροφή 

εις τον οίκον Μου» (Μαλαχίας Γ/3:10). 
 

 «...Εις τον οποίον (Μελχισεδέκ) ο Αβραάμ εχώρισε και (έκδωκεν) δέ-

κατον από πάντων των ΛΑΦΥΡΩΝ...» (Μαλαχίας Γ/3:10). 
 

 Στις παραπάνω περιπτώσεις ο Θεός δεν ζητά από το λαό 

Του το ΔΕΚΑΤΟ ΤΩΝ ΧΡΗΜΑΤΩΝ, αλλά ζητά το δέκατο από τα 

ζώα τους και από τα προϊόντα της γης. Άρα σήμερα, όταν ο πιστός 

δίνει στον Κύριο μόνο το δέκατο των χρημάτων του και δεν δίνει 

και το δέκατο από τα λοιπά υπάρχοντά του κλέβει τον Θεό. Θα 

ισχυριστεί κάποιος ότι σήμερα μία μεγάλη κατηγορία πιστών είναι 

μισθωτοί ως υπάλληλοι σε ιδιωτικές επιχειρήσεις ή σε κάποια δη-

μόσια υπηρεσία και κατά συνέπεια δεν παράγουν γεωργικά ή κτη-

νοτροφικά προϊόντα για να προσφέρουν στον Κύριο, όπως γινόταν 

στην Παλαιά Διαθήκη, γι' αυτό και η προσφορά τους είναι μόνο 

χρηματική, αφού δεν έχουν κάτι άλλο να δώσουν.  
 

 Αυτό μπορεί είναι μια πραγματικότητα στη σημερινή κοινω-

99 



νία, όπως έχει διαμορφωθεί, αλλά σε καμιά περίπτωση δεν είναι ο 

γενικός κανόνας που ακολουθεί όλα τα επαγγέλματα, γιατί υπάρ-

χουν επαγγέλματα, ειδικότητες, επιχειρήσεις, τέχνες, κλπ, που οι 

πιστοί θα πρέπει να προσφέρουν το δέκατο από το είδος της ερ-

γασίας τους και αυτό να το κάνουν με χαρά.  
 

 Για να είμαστε σύμφωνοι με τον Λόγο του Θεού και να εκτε-

λούμε με χαρά την εντολή των δεκάτων, θα πρέπει να εντάξουμε 

στα δέκατα και το αντικείμενο της επιστήμης και της εργα-

σίας μας, εάν δηλαδή είμαστε γιατροί, νομικοί, έμποροι, λογιστές, 

κλπ, θα πρέπει να προσφέρουμε τις γνώσεις μας και τα εφόδιά μας 

σ' αυτούς που έχουν ανάγκη, χωρίς αμοιβή και αυτό θα το κάνου-

με για να φανερωθεί η δόξα του Κυρίου Ιησού στη ζωή όλων μας 

και οι ενέργειές μας να έχουν τη δική Του σφραγίδα. 
 

 Είσαι γιατρός; Πρόσφερε το δέκατο της εργασίας σου στους οι-

κείους της πίστης και στους αδύναμους, αφιέρωσε (κατά την κρίση 

σου) κάποια ημέρα ή ώρες την εβδομάδα για την προσφορά σου 

αυτή! 
 

 Είσαι νομικός; Πρόσφερε τις νομικές γνώσεις σου με χαρά στο 

λαό του Θεού και στους οικονομικά αδύναμους, για τη δική Του 

δόξα!! 
 

 Είσαι λογιστής; Αφιέρωσε κάποια ημέρα, ή κάποιον άλλον πρό-

σφορο τρόπο για να υπηρετήσεις τους έχοντας ανάγκη βοήθειας.  
 

 Είσαι εστιάτορας; Ξεχώρισε καθημερινά, ή εβδομαδιαία μερίδες 

φαγητού που θα είναι για τις φτωχούς και τους αδύναμους.  
 

 Όποιο επάγγελμα και εάν έχεις, ζήτησε από τον Κύριο να σε οδη-

γήσει πως θα δίνεις το δέκατο της εργασίας σου. ΘΥΜΗΣΟΥ, οι Ισ-

ραηλίτες δεν έδιναν χρήματα, αλλά έδιναν από τα υπάρχοντά 

τους. 
 

Προσέξτε την παρακάτω τυπολογία: 

 Όταν ο γεωργός σπέρνει, γνωρίζει επακριβώς τι θα θερίσει. 

Έχει τσουβάλια με σπόρους από διάφορα είδη, όπως σιτάρι, φα-

σόλια, ντομάτες, κολοκύθια, κλπ, τα οποία σπέρνει στον αγρό του 

χωριστά, χωρίς να τα αναμειγνύει. Φροντίζει τον χώρο που έχει 

100 



κάνει την σπορά, βγάζοντας τα ζιζάνια, μέχρι η σπορά να αυξηθεί 

και να αποδώσει καρπό κατά το είδος.  
 

 Το ίδιο πρέπει να κάνει και ο κάθε πιστός όταν δίνει στον Κύ-

ριο δέκατα και προσφορές. Θα πρέπει να γνωρίζει τι ακριβώς 

σπέρνει, για να μπορεί να γνωρίζει και τι θερίσει στον κατάλληλο 

καιρό. Για να το γνωρίζει αυτό, θα πρέπει να ΟΝΟΜΑΤΙΖΕΙ την 

κάθε προσφορά που κάνει, θα πρέπει να δίνει όνομα στη σπορά 

του, ώστε το αίτημά του να είναι συγκεκριμένο και όχι γενικό και 

αόριστο. Τι θα πρέπει να κάνουμε για να έχουμε θερισμό από 

τη σπορά μας; 
 

 Ο τρόπος που δίνουμε στον Κύριο διαφέρει σε κάθε τοπική 

εκκλησία, ή ομάδα ή συνάθροιση. Συνήθως ρίχνουμε τα χρήματα 

σε κάποιο κουτί συνεισφορών, ή στο καλάθι σε όσες περιπτώσεις 

γίνεται η περιφορά του. Σε άλλες περιπτώσεις δίνουμε τα χρήματα 

στον υπεύθυνο που έχει ορισθεί, ή τα καταθέτουμε σε κάποιον 

τραπεζιτικό λογαριασμό, ή χρησιμοποιούμε οποιονδήποτε άλλο 

τρόπο. Όποιον τρόπο και εάν χρησιμοποιούμε δεν έχει καμιά απο-

λύτως σημασία, εκείνο που πρέπει να κάνουμε όταν προσφέ-

ρουμε, είναι να προσευχόμαστε και να λέμε στον Κύριο για ποιον 

λόγο σπέρνουμε και να ζητούμε να ευλογήσει τη σπορά μας απα-

ντώντας στο αίτημα μας. Για παράδειγμα, μπορούμε να λέμε:  
 

 Κύριε Ιησού, με την προσφορά μου αυτή σπέρνω θεραπεία, Εσύ 

είσαι ο θεραπεύων, θεράπευσε το μέλος της οικογένειάς μου από 

την ασθένειά του (ανάφερε το όνομά του και την ασθένειά του) ..... 
 

 Κύριε Ιησού, σπέρνω για να θερίσω σωτηρία στα μέλη της οικο-

γένειάς μου που μέχρι σήμερα δεν Σε έχουν γνωρίσει (ανάφερε 

ονομαστικά τα μέλη της οικογένειάς για τα οποία προσεύχεσαι).... 
 

 Κύριε Ιησού, σπέρνω από τα δικά Σου αγαθά και ζητώ Εσύ να α-

ναλάβεις το θέμα της εργασίας μου.... 
 

 Κύριε Ιησού, σπέρνω για να φανερωθεί η δύναμη Σου στη ζωή 

μου, βάπτισέ με Κύριε με το Πνεύμα Σου κατά τον λόγο Σου.... 
 

 Κύριε Ιησού, σπέρνω για να θερίσω καθαρότητα και αγιότητα, 

101 
26 



Σου ζητώ να με γεμίζεις καθημερινά με το Πνεύμα Σου και τον λόγο 

Σου και να ζω κατά το θέλημά Σου.... 
 

 Όποιο αίτημα και εάν έχεις, πες το στον Κύριο όταν σπέρνεις, πό-

τισέ το με πίστη και περίμενε τον καιρό του θερισμού..... 
 

 Κάθε φορά που σπέρνεις επανέλαβε και πάλι το αίτημά σου 

μέχρι να δεις την επέμβαση του Κυρίου. Δεν θα μένεις μόνο σ' αυ-

τό, αλλά καθημερινά θα πρέπει να προσεύχεσαι για τον πλούσιο 

θερισμό της σποράς σου, ώστε να εκριζώνεις τα "ζιζάνια", που 

έρχονται να πνίξουν τον σπόρο της προσευχής σου.  
 

 Σπείρε με πίστη, δώσε όνομα στη σπορά σου και θα θε-

ρίσεις τον καρπό της απάντησης. Πίστεψέ το και αυτό θα γίνει 

μια πραγματικότητα στη ζωή σου, οι καταρράκτες του ουρανού θα 

ανοίγουν διάπλατα κάθε φορά που εσύ θα σπέρνεις, κάθε φορά 

που εσύ θα δίνεις με ιλαρή καρδιά και η χρυσή βροχή θα κατα-

κλύζει το χώρο που θα βρίσκεσαι.  
 

6.   Η ΜΑΚΡΟΘΥΜΙΑ ΤΟΥ ΘΕΟΥ 

 Πολλοί δεν σπέρνουν, γιατί δεν υπακούν στην εντολή των 

δεκάτων με διάφορες προφάσεις, είτε γιατί δεν δέχονται την εντο-

λή ότι είναι και για σήμερα, είτε γιατί έχουν πολύ μικρό εισόδημα 

και σύμφωνα με την ανθρώπινη λογική θα στερηθούν εάν δώσουν, 

είτε γιατί γνωρίζουν ότι ο Θεός δεν θα τους τιμωρήσει, γιατί κάνει 

χάρη και έλεος επάνω τους, είτε για άλλους λόγους που προβάλ-

λουν. Σε όλους αυτούς έχω ΚΑΛΑ ΝΕΑ, ότι ο Θεός είναι ο 

προμηθεύων τα πάντα. Εσύ απλά δώσε αυτό που έχεις (λίγο ή 

πολύ) και ο Κύριος θα το εκατονταπλασιάσει, αυτό είναι το δικό 

σου μέρος. Το πως ο Κύριος θα το αυξήσει, είναι το δικό Του μέ-

ρος, εσύ μόνο πρέπει να υπακούσεις στον Λόγο Του. 
 

 Κάποιος που δεν πίστευε στην εντολή των δεκάτων είχε φέ-

ρει σαν επιχείρημα το εξής: "Εγώ δεν δίνω δέκατα στον Θεό, γιατί 

δεν έχω και ο Θεός δεν με τιμωρεί, άρα δεν ισχύουν τα δέκατα, γιατί 

εάν ίσχυαν θα με τιμωρούσε για την απείθεια μου!!" Είναι ένας 

ισχυρισμός σαρκικού πιστού, γιατί εάν ο Θεός μας τιμωρούσε για 

102 



κάθε παράβαση ή αμαρτία που κάνουμε, τότε σήμερα δεν θα ζού-

σαμε. Θα βρισκόμασταν σε πλάνη εάν πιστεύαμε και ομολογού-

σαμε ότι σαν αναγεννημένοι πιστοί δεν διαπράττουμε καμιά αμαρ-

τία: «Εάν είπωμεν ότι αμαρτίαν δεν έχομεν, εαυτούς πλανώμεν και η 

αλήθεια δεν είναι εις ημάς» (Α' Ιωάννου Α/1:8). Σαρκικές εκδηλώσεις, 

όπως εγωισμός, θυμός, γογγυσμός, καταλαλιά, υποκρισία, έριδες, 

διχοστασίες και πολλές άλλες παρόμοιες εκδηλώσεις, σύμφωνα με 

την Βίβλο είναι αμαρτία (βλ. Εφεσίους Δ/4:31, Γαλάτες Ε/5:19-21, Κο-

λοσσαείς Γ/3:5-8, κλπ), γιατί ο Θεός δεν μας τιμωρεί; Σαν απά-

ντηση θα εκθέσω μόνο δύο λόγους, που πιστεύω ότι είναι αρκετοί 

για να καλύψουν κάθε απορία μας: 
 

 Πρώτον: Ο Θεός μακροθυμεί, εξαντλεί όλα τα περιθώρια 

που υπάρχουν για να έρθουμε σε επίγνωση της αλήθειας. Ότι κά-

νει ένας φυσικός πατέρας για τα παιδιά του, το ίδιο κάνει και ο ου-

ράνιος Πατέρας για τα δικά Του παιδιά που τα εξαγόρασε από την 

δυναστεία του Διαβόλου με το αίμα της θυσίας του Υιού Του. 

Είμαστε υιοί και θυγατέρες Του και η καρδιά του Θεού πονά για 

μας, γι' αυτό μας παραγγέλλει στον Λόγο Του να μη συμμορφω-

νόμαστε με τον κόσμο, αλλά να μεταμορφωνόμαστε με την ανα-

καίνιση του νου μας (Ρωμαίους ΙΒ/12:1-2).  
 

 Δεύτερον: Ο πνευματικός νόμος του Θεού είναι "σπορά και 

θερισμός", ότι σπείρουμε, αυτό και θα θερίσουμε. Στον παραπάνω 

ισχυρισμό ότι "ο Θεός δεν μας τιμωρεί όταν δεν δίνουμε τα δέκατα", 

η απάντηση είναι ότι, ναι μεν ο Θεός μακροθυμεί και κάνει χάρη 

και έλεος επάνω μας, αλλά εμείς όμως θερίζουμε τους καρπούς 

της ανυπακοής μας, που σημαίνει πολύ απλά ότι χάνουμε ευλο-

γίες και υλικές και πνευματικές. Ας μην μας εξαπατά ο Διάβολος 

και να θεωρούμε ότι η μακροθυμία του Θεού μας καλύπτει και την 

ανυπακοή μας, αυτό δεν συμβιβάζεται με την αγιότητά Του, γιατί η 

βάση του θρόνου Του είναι «δικαιοσύνη και κρίση» (Ψαλμός 97:2).  
 
 

 
 

 
 

28 
103 



 

από τις εκδόσεις μας 
   

 
ISBN:  978 - 960 - 6783 - 30 - 2 

 

Α΄ έκδοση:  05/2018      Σελίδες 270 
(αρχική έκδοση 80 σελίδων: 10/1993) 

    

  Ποια είναι η ΚΥΡΙΑΚΗ ΗΜΕΡΑ την οποία αναφέρει ο Ιωάννης στην 

Αποκάλυψη Α:10, πρόκειται για την "ημέρα της Κυριακής" ή για την 

μελλοντική "ημέρα του Κυρίου;" Όταν ο Ιωάννης έγραψε την Αποκά-

λυψη το 95 μ.Χ. ο όρος "Κυριακή" για την πρώτη ημέρα της εβδομάδας 

ήταν άγνωστος. Ήταν όμως γνωστός στον ειδωλολατρικό κόσμο, γιατί 

την πρώτη ημέρα της εβδομάδας λάτρευαν τον θεό Ήλιο και τον Περσικό 

θεό Μίθρα και την ημέρα αυτή ονόμαζαν "Die Dominica", που σημαίνει 

"ημέρα του Κυρίου" (Dominicus=Κύριος)   
 

Μερικά από τα περιεχόμενα του βιβλίου: 
 

 Η έννοια της λέξης «ΗΜΕΡΑ» 

 Η πρώτη αποστολική εκκλησία τηρούσε την ημέρα του Σαββάτου; 

 Τι αναφέρει η Βίβλος για την «έβδομη ημέρα ή Σάββατο» και  

    για την «πρώτη ημέρα» της εβδομάδας; 

 Τι είναι τα «δύο Σάββατα;» 

 Είναι καλό να τηρούμε σαν «άγια ημέρα» το Σάββατο; 
 
 

104 



. 

 

Κεφάλαιο ΕΒΔΟΜΟ 
 

ΣΠΕΡΝΟΥΜΕ ΚΑΙ ΟΤΑΝ ΔΕΝ ΕΧΟΥΜΕ  
 

    

1. Η ΣΠΟΡΑ ΚΑΙ Η ΕΥΛΟΓΙΑ ΤΟΥ ΙΣΑΑΚ 

 Δεν σπέρνουμε μόνο όταν έχουμε, αυτό είναι πολύ εύκολο 

για τον καθένα μας να το κάνει, αλλά σπέρνουμε και όταν δεν έ-

χουμε και τότε η ευλογία θα είναι εκατονταπλάσια. Επί των ημε-

ρών του Ισαάκ έγινε μεγάλη πείνα και ήθελε να πάει στην Αίγυπτο 

για να φέρει τροφές, αλλά ο Θεός τον εμπόδισε, λέγοντάς του: 

«Μην καταβείς εις την Αίγυπτον· κατοίκησε εις την γη την οποίαν θέ-

λω σου ειπεί· παροίκει εις την γη ταύτη και Εγώ θέλω είσθαι μετά 

σου» (Γένεση Κς'/26:2-3). Μέσα στην περίοδο της πείνας ο Θεός έ-

δωσε μια υπόσχεση στον Ισαάκ ότι θα είναι μαζί του, "Εγώ θέλω 

είσθαι μετά σου" του είπε. Υπάκουσε ο Ισαάκ και πήγε στην πόλη 

Γεράρα και μέσα σε περίοδο φτώχειας και πείνας «έσπειρε ...εις την 

γη εκείνη και εσύναξε κατ' εκείνον τον χρόνον εκατονταπλάσια· και 

ευλόγησεν αυτόν ο Κύριος» (Γένεση Κς'/26:12). Η υπακοή στον Θεό 

ήταν που έφερε την ευλογία.  
 

 Ο πιστός δεν πρέπει να λέει "δεν μπορώ να σπείρω, γιατί δεν 

έχω ή γιατί δεν μου περισσεύουν", αυτό είναι το πνεύμα του κόσμου 

της αμαρτίας, ο οποίος έχει δικούς του νόμους για την ευημερία και 

οι οποίοι νόμοι είναι έξω από το θέλημα του Θεού. Ο κόσμος είναι 

υποδουλωμένος στον "Μαμωνά", που είναι ο θεός του χρήματος 

και της απάτης και έχει θέσει νόμους γι' αυτούς που τον υπηρε-

τούν. Η ανθρώπινη λογική λέγει "...όσο περισσότερα δίνω, τόσο 

λιγότερα θα έχω, άρα θα πρέπει να σταματήσω να δίνω, γιατί στο 

τέλος θα ζητώ εγώ βοήθεια!".     
 

 Ο πιστός όμως ακολουθεί το νόμο του Θεού, που του λέγει 

να έχει πίστη και να σπέρνει με πίστη μέσα στη φτώχια και σε 

καιρό πείνας. Η πνευματική αρχή που ο Θεός έχει θέσει έρχεται σε 

τέλεια αντίθεση με την ανθρώπινη σκέψη και λογική, γιατί ο πιστός 

105 



"όσο δίνει, τόσο περισσεύει". Αυτό συμβαίνει γιατί ο Θεός, κατά τον 

Λόγο Του, μας ευλογεί, δίνουμε και μας δίνει. Διαβάστε με προσο-

χή τα παρακάτω λόγια του σοφού Σολομώντα από τις  Παροιμίες 

ΙΑ/11:24-28: 
 

24.  Οι μεν ΣΚΟΡΠΙΖΟΥΝ και όμως ΠΕΡΙΣΣΕΥΟΝΤΑΙ·  

 οι δε παρά το δέον ΦΕΙΔΟΝΤΑΙ, και όμως έρχονται εις ΕΝ-

ΔΕΙΑΝ (έλλειψη).  
 

25.  Η αγαθοποιός ψυχή θέλει παχυνθεί· και όποιος ποτίζει, θέλει 

ποτισθεί και αυτός. 
 

26.  Όποιος κρατεί σίτον, θέλει είσθαι λαοκατάρατος·  

 Ευλογία δε θέλει είσθαι επί την κεφαλήν του ΠΩΛΟΥΝΤΟΣ. 
 

27.  Όποιος προθυμείται εις το καλόν, θέλει απολαύσει χάριν·  

 αλλ' όποιος ζητεί το κακόν, θέλει επέλθει επ' αυτόν. 
 

28.  Όποιος ελπίζει επί τον πλούτον αυτού, ούτος θέλει ΠΕΣΕΙ·  

 Οι δε δίκαιοι ως βλαστός θέλουν ΑΝΘΗΣΕΙ.....  
 

 Στο εδ.24 έχουμε μια Βιβλική αρχή, η οποία λέγει ότι 

"...αυτός που είναι υπέρ το δέον φειδωλός, που όλα τα δίνει 
με μέτρο και υπολογισμό, θα έρθει σε κάποια στιγμή σε έν-

δεια, θα βρεθεί σε στέρηση". Αντίθετα, η ίδια Βιβλική λέγει ότι 

"...αυτός που απλόχερα σκορπίζει, στο τέλος θα έχει και πε-
ρίσσευμα". Αυτό συμβαίνει και όταν ο πιστός σκορπίζει μέσα 

στην φτώχεια, γιατί απλόχερα δεν σκορπίζει μόνον αυτός που 

έχει, αλλά απλόχερα σκορπίζει και αυτός που δεν έχει πολλά 

υλικά, αλλά έχει μια καρδιά ευγνωμοσύνης προς τον Θεό και μια 

καρδιά αγάπης για τον πλησίον του που βρίσκεται σε ανάγκη.   
 

 Στο εδ.25 έρχεται το επιστέγασμα όλων αυτών ότι αυτός που  

κάνει το αγαθό θα παχύνει πνευματικά και υλικά και αυτός που 

ποτίζει, ο ίδιος δεν θα νιώσει δίψα αλλά θα ποτισθεί, για τον οποίο 

αναφερθήκαμε στο "Κεφάλαιο ΕΚΤΟ" και θα αναφερθούμε και στο 

"Κεφάλαιο ΔΕΚΑΤΟ ΤΡΙΤΟ", που αφορά τη συντήρηση των εργατών. 

Ο εργάτης του Θεού που ποτίζει πνευματικά το ποίμνιό του, θα 

ποτισθεί και ο ίδιος από τα υλικά αγαθά τους, γιατί ο εργάτης είναι 

106 



άξιος του μισθού του, ο Λόγος του Θεού είναι αλήθεια και η α-

λήθεια λέγει "όποιος ποτίζει, θέλει ποτισθεί και αυτός. 
 

2. ΑΓΟΡΑΖΕ ΤΗΝ ΑΛΗΘΕΙΑ ΑΠΟ ΤΟΥΣ ΠΩΛΟΥΝΤΑΣ  
 

 Η ίδια αρχή της σποράς του και του θερισμού υπάρχει και 

στα επόμενα εδάφια στις Παροιμίες ΙΑ/11:26-28. Ας προσέξουμε 

ιδιαίτερα το εδ.26, που έχει μία λέξη κλειδί: «Όποιος κρατεί σίτον, 

θέλει είσθαι λαοκατάρατος· Ευλογία δε θέλει είσθαι επί την κεφαλήν 

του πωλούντος». Η λέξη κλειδί είναι "πωλούντος", αυτός δηλαδή 

που πωλεί τον σίτο. Βλέπουμε την ευλογία του Θεού επάνω στον 

άνθρωπο στην καθημερινότητά του που έχει σχέση με την εργα-

σία του, όταν δηλαδή δεν κρατεί τη σοδειά του σιταριού του για τον 

εαυτό του, αλλά την πωλεί στην αγορά, ώστε να ευλογηθούν και 

άλλοι, που ενδεχόμενα η σοδειά τους δεν ήταν καλή εκείνη τη χρο-

νιά, ή ασχολούντο με άλλος είδος εμπορίου.  
 

 Εδώ όμως υπάρχει μια θαυμαστή τυπολογία, που έχει σχέ-

ση με το πνευματικό σιτάρι και τα παράγωγά του. Από το σιτάρι 

βγαίνει το αλεύρι, από το οποίο φτιάχνουμε το ψωμί, έχουμε 

δηλαδή σιτάρι, αλεύρι και ψωμί (άρτος). Ο Ιησούς μέσα στην Βί-

βλο είναι ο '"άρτος της ζωής" (Ιωάννης ς'/6:33,35,41,48,50), τον ο-

ποίο πρέπει να τρώμε καθημερινά πνευματικά. Ο πιστός δεν πω-

λεί μόνο υλικά αγαθά, αλλά "πωλεί" και πνευματικά αγαθά, που εί-

ναι ο Λόγος της αλήθειας, τον οποίο πρέπει να αγοράζουν αυτοί 

που τον στερούνται και αφού τον αγοράσουν θα τους ανήκει: «Α-

ΓΟΡΑΖΕ την αλήθειαν και ΜΗ ΠΩΛΕΙ· (αγόραζε) την σοφίαν και την 

παιδείαν και την σύνεσιν» (Παροιμίες ΚΓ/23:23). Εδώ μας λέγει να α-

γοράζουμε την "αλήθεια" και ο Ιησούς Χριστός είναι «η οδός, η Α-

ΛΗΘΕΙΑ και η ζωή» (Ιωάννης ΙΔ/14:6).      
 

 Το ίδιο ακριβώς βλέπουμε ακόμα πιο καθαρά στην παραβο-

λή των "δέκα παρθένων", όπου οι πέντε μωρές ζήτησαν από τις 

πέντε φρόνιμες "έλαιον" (λάδι) για τα "αγγεία" τους.  
 

 Το ΕΛΑΙΟΝ είναι σύμβολο του Πνεύματος του Κυρίου και ο 

Ιησούς Χριστός είναι το «Πνεύμα το ζωοποιούν" (Α' Κορινθίους 

107 



ΙΕ/15:45) και το «Πνεύμα της αλήθειας» (βλ. Ιωάννης ΙΔ/14:6,17, 

Ις'/16:13, κλπ). 
 

 Το ΑΓΓΕΙΟΝ είναι σύμβολο του σώματός μας, μέσα στο 

οποίο βρίσκεται το πνευματικό λάδι.  
 

 Ζήτησαν λοιπόν οι μωρές παρθένες να αγοράσουν από τις 

φρόνιμες την ΑΛΗΘΕΙΑ, να αγοράσουν τον Λόγο της αλήθειας για 

να γεμίσουν τα άδεια αγγεία τους, να γεμίσουν τα σώματά τα σώ-

ματά τους και οι φρόνιμες είπαν προς αυτές: «Πηγαίνετε προς τους 

πωλούντας και αγοράσατε δια τους εαυτούς σας» (Ματθαίος ΚΕ/25:9). 

Η εύλογη απορία είναι "Ποιοι είναι οι πωλούντες; Είναι ειδική κατη-

γορία πιστών; Είναι δηλαδή οι πωλητές και οι αγοραστές;"  
 

 Ακριβώς αυτό συμβαίνει, οι πωλούντες είναι οι ΕΡΓΑΤΕΣ 

ΤΟΥ ΛΟΓΟΥ και οι αγοραστές είναι το ΠΟΙΜΝΙΟ. Ο Ιησούς είπε 

στους μαθητές Του, όταν τους έστειλε να κηρύξουν το ευαγγέλιο 

της βασιλείας Του "δωρεάν λάβατε, δωρεάν να δίνετε", το λέγει και 

σ' εμάς σήμερα, γιατί η σωτηρία του Ιησού είναι δωρεάν, πως εδώ 

λέγει "να αγοράσουμε τον Λόγο από τους πωλούντες;" Οι εργάτες 

του Κυρίου (ποιμένες, απόστολοι, κλπ), είναι οι πωλητές της Αλή-

θειας, γιατί το ποίμνιο τους "πληρώνει" με τα δέκατα και τις προ-

σφορές, υπακούοντας στην εντολή του Θεού. Τα δέκατα ανήκουν 

στον Κύριο και Αυτός τα δίνει στους εργάτες Του.         
 

 Αντίθετα το ποίμνιο, οι απλοί πιστοί, δεν δικαιούνται δέκατα, 

γι' αυτό όταν αγοράσουν τον Λόγο δεν μπορούν να τον πωλήσουν 

και να εισπράξουν δέκατα, γι' αυτό λέγει η Γραφή "αγόραζε την 

αλήθεια, αλλά μη την πωλείς". Βλέπουμε πόσο δένει ο Λόγος του 

Θεού, σύμφωνα με την ερμηνευτικό κλειδί που μας δίνει ο Ησαΐας, 

κεφ.ΚΗ/28, όπου λέγει "διδασκαλία επί διδασκαλία, στίχος επί στί-

χος, ολίγον εδώ και ολίγον εκεί". Η ευγνωμοσύνη της καρδιάς μας 

ξεχειλίζει με την αυθόρμητη προσφορά μας των υπαρχόντων σε 

αυτούς που κοπιάζουν για τις ψυχές μας, σ' αυτούς που "πωλούν" 

νυχθημερόν τον Λόγο του Θεού, κάνοντας σκληρό ανταγωνισμό 

στο εμπόριο, έναντι αυτών που πωλούν την αμαρτία και ο κόσμος 

108 



σήμερα ξοδεύει περιουσίες ολόκληρες για να αγοράσει και να απο-

λαύσει την αμαρτία που τον οδηγεί στην αιώνια απώλεια. 
 

3. ΠΩΛΗΣΗ ΚΑΙ ΑΓΟΡΑ ΕΠΙ ΑΝΤΙΧΡΙΣΤΟΥ  

 Πριν κλείσουμε το θέμα για "την πώληση και την αγορά της 

Αλήθειας" και για να είναι ολοκληρωμένη η παρουσίαση του θέμα-

τος, θα πρέπει να κάνουμε μια παρένθεση και να αναφερθούμε 

ΣΥΝΟΠΤΙΚΑ και για το χάραγμα του θηρίου (του Αντίχριστου) που 

αναφέρεται στο βιβλίο της Αποκάλυψης. Για περισσότερες λεπτο-

μέρειες ο ενδιαφερόμενος μπορεί να ανατρέξει στο βιβλίο των εκ-

δόσεών μας με τίτλο "ΤΟ ΞΕΣΚΕΠΑΣΜΑ ΤΩΝ ΣΚΟΤΕΙΝΩΝ ΔΥΝΑΜΕΩΝ". 
 

 Αναφέρεται ότι ο Αντίχριστος κατά της διάρκεια της παγκό-

σμιας κυριαρχίας του θα υποχρεώσει όλους να έχουν ένα χάραγμα 

στο μέτωπο ή στο δεξί τους χέρι, χωρίς το οποίο «να μη δύναται 

μηδείς να αγοράσει ή να πωλήσει, ειμή ο έχων το ΧΑΡΑΓΜΑ, ή το Ο-

ΝΟΜΑ του θηρίου ή τον ΑΡΙΘΜΟΝ του ονόματος αυτού...» (βλ. Αποκά-

λυψη ΙΓ/13:16-18). Η συντριπτική πλειοψηφία των ερμηνευτών της 

Βίβλου εδώ δίνει μόνο κατά γράμμα ερμηνεία και όχι πνευματική 

ερμηνεία, ενώ ολόκληρη η Γραφή πνευματικώς ανακρίνεται. Η 

ερμηνεία που δίνουν είναι πως, όποιος δεν έχει το ηλεκτρονικό χά-

ραγμα του θηρίου, το οποίο θα είναι ο αριθμός 666 (χξς΄) δεν θα 

μπορεί να αγοράζει και να πωλεί αγαθά. 
 

 Για να δούμε ποια είναι η πνευματική ερμηνεία θα πρέπει να 

εξετάσουμε τα τρία εδάφια Αποκάλυψη ΙΓ/13:16-18, σε συνδυασμό 

με όλα τα εδάφια που η Γραφή αναφέρεται σε αγορά και πώλη-

ση, σύμφωνα με τους ερμηνευτικούς Βιβλικούς κανόνες.  
 

 Το πρώτο στοιχείο που παρατηρούμε στο παραπάνω εδά-

φιο είναι πως η Γραφή ΔΕΝ ΑΝΑΦΕΡΕΙ τι είναι αυτό που δεν 

θα μπορούν να αγοράσουν ή να πωλήσουν όσοι δεν έχουν 

το χάραγμα του θηρίου. Εδώ πολύ καθαρά φαίνεται πως δεν 

αναφέρει ότι πρόκειται για υλικά αγαθά και η ερμηνεία αυτή 

που συνήθως δίνεται είναι ανθρώπινη και αυθαίρετη.  
 

 Το δεύτερο στοιχείο που έχουμε είναι όλοι δεν θα έχουν 

109 



μόνο το ΧΑΡΑΓΜΑ, γιατί θα υπάρχουν και αυτοί που έχουν το 

ΟΝΟΜΑ του θηρίου ή τον ΑΡΙΘΜΟ του θηρίου. Άρα θα υπάρ-

χουν διάφορες κατηγορίες "χαραγμάτων". 
 

 Το τρίτο στοιχείο που έχουμε είναι, πως ενώ στην Αποκά-

λυψη δεν αναφέρεται τι δεν θα μπορούν να πωλούν και να 

αγοράζουν οι μη έχοντες το χάραγμα του θηρίου, σε άλλα 

μέρη της Βίβλου που ήδη αναφέραμε (Παροιμίες ΚΓ/23:23, 

Ματθαίος ΚΕ/ 25:9), πολύ καθαρά και ρητά αναφέρεται ότι δεν 

θα μπορούν να πωλούν και να αγοράζουν την "αλήθεια" και 

το "έλαιον".  
 

 Το τέταρτο στοιχείο που έχουμε είναι ότι, όπως ο Αντίχρι-

στος θα σφραγίσει τους δικούς του ακόλουθους στο δεξί χέρι 

ή στο μέτωπο, το ίδιο βλέπουμε ότι και ο Θεός κατά την ε-

πταετή βασιλεία του Αντίχριστου θα "σφραγίσει" (χαράξει) 

πνευματικά στο μέτωπο (όχι και στο δεξί χέρι) τους πιστούς επί 

της γης: «Μη βλάψητε την γην, μήτε την θάλασσαν, μήτε τα 

δένδρα, εωσού σφραγίσωμεν τους δούλους του Θεού ημών επί 

των ΜΕΤΩΠΩΝ αυτών» (Αποκάλυψη Ζ/7:3 - βλ. και ΙΔ/14:1). 
  

 Κατόπιν όλων των παραπάνω η ερμηνεία βγαίνει από μόνη 

της, το χάραγμα του Αντίχριστου δεν θα είναι ορατό, αλλά θα 

είναι πνευματικό, όπως θα είναι και το σφράγισμα των δούλων του 

Θεού. Αυτό σημαίνει πως, όποιος δεν ανήκει στο σύστημα του 

Αντίχριστου δεν θα μπορεί να ΠΩΛΕΙ και να ΑΓΟΡΑΖΕΙ τον Λόγο 

της Αλήθειας, τον οποίο θα τον εμπορεύεται μόνο η αποστάτιδα 

εκκλησία που θα τον ακολουθεί και που θα διώκει τους σφραγι-

σμέΝους του Θεού, μεθύοντας με το αίμα των αγίων.  
 

 Δεν πρέπει να ξεχνούμε ότι ο Διάβολος αντιγράφει τον Θεό 

και παραπλανεί τον άνθρωπο. Όπως ο Θεός σφραγίζει τους δι-

κούς Του, το ίδιο κάνει και ο Διάβολος σφραγίζοντας τους δικούς 

τους και ταυτόχρονα παραπλανώντας τους πάντες (ακόμα και τους 

δικούς του) ότι πρόκειται για ένα υλικό - ορατό σφράγισμα, ώστε ο 

ίδιος να εργάζεται ανενόχλητος για τα σκοτεινά σχέδιά του. 
 

110 



 Είναι ανόητο σήμερα να μην δεχόμαστε ότι όλος ο κόσμος 

βρίσκεται μέσα στο "οικονομικό σύστημα 666" του Αντίχριστου, 

αφού όλα τα προϊόντα που αγοράζουμε έχουν επάνω τους τον λε-

γόμενο γραμμωτό κώδικα (bar code system) που μέσα του περιέ-

χει το στοιχείο 666. Όλοι όσοι έχουμε ή πιστωτική κάρτα, ή κινητό 

τηλέφωνο (κωδικός ΙΜΕΙ), ή τραπεζιτικό λογαριασμό, είμαστε μέσα 

στο παγκόσμιο οικονομικό σύστημα του Αντίχριστου, το οποίο α-

ποτελεί ένα προπέτασμα καπνού, ένα προμήνυμα για το επερχό-

μενο πραγματικό σφράγισμα.  
 

 Άρα, όταν η Βίβλος αναφέρεται σε αγορά και πώληση της 

αλήθειας αναφέρεται στους εργάτες του Κυρίου που σπέρνουν τον 

Λόγο της αλήθειας πνευματικά και θερίζουν πνευματικά, οι εργάτες 

"πωλούν" τον Λόγο, "πραγματεύονται" τον Λόγο για να τον αυξή-

σουν, όπως αναφέρεται στις παραβολές των ταλάντων και των 

δέκα μνων, μέχρι να έρθει ο οικοδεσπότης και να λάβουν το μισθό 

τους για τον κόπο τους.  
 

4. ΤΟ ΔΙΛΕΠΤΟ ΤΗΣ ΧΗΡΑΣ  

 Ο πιστός δεν πρέπει να συμβιβάζεται με το οικονομικό σύ-

στημα του Μαμωνά, γιατί «ουδείς δούλος δύναται να δουλεύει δύο 

κυρίους, διότι ή τον ένα θέλει μισήσει και τον άλλον θέλει αγαπήσει· ή 

εις τον ένα θέλει προσκολληθεί και τον άλλον θέλει καταφρονήσει. Δεν 

δύνασθε να δουλεύετε ΘΕΟΝ και ΜΑΜΩΝΑ» (Λουκάς Ις'/16:13). Εφό-

σον είμαστε δούλοι του μόνου αληθινού Θεού που υπάρχει, δεν 

πρέπει να ακολουθούμε τον Μαμωνά του κόσμου τούτου, που εί-

ναι ο Διάβολος. Εφόσον ο Θεός μας λέγει να σπείρουμε και στο 

περίσσευμά μας και στη φτώχεια μας, εμείς πρέπει να το κάνουμε 

με πίστη, υπακούοντας στον Λόγο Του και να γνωρίζουμε ότι 

Αυτός θα είναι συνέχεια μαζί μας: «Δεν θέλω σε αφήσει, ουδέ σε 

εγκαταλείψει» (Εβραίους ΙΓ/13:5). 
 

 Ο Ισαάκ αυτό έκανε, σε καιρό πείνας δεν φύλαξε τον σπόρο 

για να έχει λίγο φαγητό ακόμα για μερικές ημέρες, αλλά έσπειρε με 

πίστη κατά τον Λόγο του Θεού και για την υπακοή του θέρισε εκα-

111 
30 



τονταπλάσια σοδειά. Ο Θεός του Ισαάκ είναι και ο δικός μας Θεός 

σήμερα, ο Θεός δεν έχει αλλάξει (Μαλαχίας Γ/3:6), ο άνθρωπος πρέ-

πει να αλλάξει και να υπακούει στον Λόγο Του: «Όποιος παρατηρεί 

τον άνεμον, δεν θέλει σπείρει· και όποιος θεωρεί τα νέφη, δεν θέλει θε-

ρίσει .....Σπείρε τον σπόρον σου το πρωί, και την εσπέραν ας μην ησυ-

χάσει η χειρ σου....» (Εκκλησιαστής ΙΑ/11:4-6). Ο Θεός μας παραγγέλ-

λει να μην διστάζουμε να σπέρνουμε, μας παραγγέλλει να μην 

κοιτάζουμε τον άνεμο και τα νέφη, να μην κοιτάζουμε δηλαδή σε 

ποια δεινή οικονομική κατάσταση βρίσκεται ολόκληρος ο κό-

σμος, εμείς δεν ανήκουμε στο σύστημα του κόσμου.  
 

 Πρέπει να καταλάβουμε ποια είναι η ένδοξη θέση μας εδώ 

στη Γη, πρέπει να καταλάβουμε ότι είμαστε πρίγκιπες και πριγκί-

πισσες του μεγάλου ουράνιου Βασιλιά, δεν ακολουθούμε τον άρ-

χοντα του κόσμου τούτου, δεν ακολουθούμε τον Μαμωνά, τον θεό 

του χρήματος, γι' αυτό πρέπει συνέχεια με υπακοή και με πίστη 

στον Λόγο Του να σπέρνουμε υλικά αγαθά, χρήματα, αγάπη, θε-

ραπεία, ευλογία, να σπέρνουμε παντού τα δώρα του Θεού, που 

απορρέουν από το σταυρό του Γολγοθά.  
 

 Όλος ο κόσμος γνωρίζει κρίσεις οικονομικές, όπως και στην 

Ελλάδα με το καθεστώς των μνημονίων επί μια δεκαετία βιώσαμε  

αυτή την κρίση, αλλά η υπόσχεση του Κυρίου είναι "Εγώ θα είμαι 

μετά Σου και δεν θα σε αφήσω, ούτε θα σε εγκαταλείψω!" γι' αυτό 

πρέπει να σπέρνουμε στην αφθονία και στη στέρηση, να σπέρνου-

με στη χαρά και στη λύπη, να σπέρνουμε σε κάθε κατάσταση.  
 

 Αυτό έκανε και η χήρα στην εποχή του Ιησού Χριστού, που 

έβαλε στο γαζοφυλάκιο μόνο έναν κοδράντη, δηλαδή δύο λεπτά, 

αλλά αυτή όμως ήταν ΟΛΗ η περιουσία της, έσπειρε μέσα στη 

φτώχεια της, γεγονός για το οποίο την επαίνεσε ο ίδιος ο Ιησούς: 

«Αληθώς σας λέγω ότι η πτωχή αύτη χήρα έβαλε περισσότερον πά-

ντων· ΔΙΟΤΙ άπαντες ούτοι εκ του περισσεύματος αυτών έβαλον εις 

τα δώρα του Θεού, αύτη όμως εκ του υστερήματος αυτής έβαλεν Ο-

ΛΗΝ ΤΗΝ ΠΕΡΙΟΥΣΙΑΝ όσην είχε...» (βλ. Λουκάς ΚΑ/21:3-4, Μάρκος 

112 



ΙΒ/12:41-44). 
  

 Η εντολή του Λόγου του Θεού είναι «….και θέλεις ΑΓΑΠΑ 

Κύριον τον Θεόν σου εξ όλης της καρδίας σου, και εξ όλης της ψυχής 

σου, και εξ όλης της διανοίας σου, και εξ όλης της δυνάμεώς σου· 

αύτη είναι η πρώτη εντολή» (Μάρκος ΙΒ/12:29-30). Η χήρα γυναίκα 

αγαπούσε τον Θεό με όλη την καρδιά της, την ψυχή της, τη διάνοιά 

της και τη δύναμή της και αυτό το έδειξε στην πράξη με το να δώ-

σει όλη την περιουσία της. Ο Θεός είναι Θεός ζηλότυπος (Έξοδος 

Κ/20:5) και θέλει την πρώτη θέση στη ζωή μας και αυτό για τη χήρα 

ήταν μια ζωντανή πραγματικότητα σ’ όλη την πορεία της. Το δίλε-

πτο της χήρας είχε μεγάλη αξία ενώπιον του Θεού, γιατί αντιπρο-

σώπευε τον πλούτο της καρδιάς της.  
 

 Ο Θεός θέλει να Του δίνουμε για να μας ευλογεί, θερίζουμε 

ότι σπέρνουμε. Φυσικά το πρώτο που ζητάει από εμάς, δεν είναι 

τα υπάρχοντά μας, αλλά για να είναι ευπρόσδεκτα αυτά που Του 

προσφέρουμε θα πρέπει να πρώτα να Του δώσουμε τη ζωή 

μας. και αυτό είναι το θεμέλιο για όλες τις άλλες ενέργειές μας. 
 

 Όταν δίνουμε στον Κύριο, αποταμιεύουμε στον ουρανό και 

στη γη. Όταν σπέρνουμε πολλά, θερίζουμε και πολλά. Η χήρα δεν 

έσπειρε λίγα δίνοντας μόνο δύο λεπτά, αλλά έσπειρε ολόκληρη την 

περιουσία της και η σοδειά που θέρισε ήταν πλούσια. Ο Θεός θέ-

λει με τα χρήματά μας, με τις προσφορές μας και τη διακονία μας 

να επενδύουμε για τον ουρανό. Όπως η χήρα γυναίκα, έτσι και 

εμείς μπορούμε να επενδύουμε συναλλαγές αιώνιας αξίας στο 

χρηματιστήριο του ουρανού.  
 

 Εκείνο που είναι βέβαιο για κάθε άνθρωπο (πλούσιο ή πτωχό, 

μικρό ή μεγάλο, ισχυρό του κόσμου τούτου ή αδύναμο) είναι ότι τα χρή-

ματά μας και όλα τα πλούτη μας δεν μπορούμε να τα πάρουμε 

μαζί μας στον ουρανό, όταν ο Κύριος μας καλέσει κοντά Του. 

Μπορούμε όμως, όσο είμαστε εδώ στη Γη να «στείλουμε» τα χρή-

ματά μας στον ουρανό, ενεργώντας σαν τη πτωχή χήρα: ΝΑ ΔΙ-

ΝΟΥΜΕ ΣΤΟΝ ΘΕΟ!   
 

32 
113 



5. Η ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΤΩΝ ΦΙΛΙΠΠΩΝ 

 Ο Παύλος, ενώ ο ίδιος ήταν υπέρμαχος ο εργάτης να συντη-

ρείται από την εκκλησία, ο ίδιος είχε επιλέξει να κάνει αδάπανο το 

ευαγγέλιο και να μην επιβαρύνει τους αδελφούς οικονομικά. Η εκ-

κλησία των Φιλίππων απ' όλες τις εκκλησίες που ίδρυσε ο Παύλος 

διαφοροποιείται στο θέμα αυτό και ενδιαφέρθηκε να τον βοηθήσει 

οικονομικά. Η εκκλησία αυτή δεν μπορεί να χαρακτηρισθεί σαν μια 

πλούσια εκκλησία, όπως ήταν της Κορίνθου, αλλά οι αδελφοί μέσα 

στη φτώχεια τους έσπερναν υλικά αγαθά στον πνευματικό τους 

πατέρα, ώστε να έχει άνεση να σπείρει τον Λόγο και σε άλλα μέρη 

και οι άνθρωποι να γνωρίσουν τη σωτηρία του Κυρίου Ιησού. 
 

 Την προσφορά των Φιλιππήσιων αδελφών ο Παύλος την 

αναγνωρίζει και το επισημαίνει στους Κορίνθιους αδελφούς, οι ο-

ποίοι είχαν μια διαφορετική θέση για το θέμα αυτό. Τους λέγει ο 

Παύλος για τη χάρη του Θεού που έχει δοθεί στις εκκλησίες της 

Μακεδονίας, όπου ενώ δοκίμαζαν μεγάλη θλίψη και είχαν μεγάλη 

φτώχεια, με περίσσεια χαρά έδειξαν τον πλούτο της γενναιοδωρίας 

τους. Ενήργησαν αυτοπροαίρετα, χωρίς να τους το ζητήσει κά-

ποιος και ενήργησαν περισσότερο από τη δύναμή τους, περισσό-

τερο απ' ότι μπορούσαν να προσφέρουν(βλ. Β' Κορινθίους Η/8:1-5).   
 

 Οι Φιλιππήσιοι έσπειραν μέσα στη φτώχεια και στη θλίψη 

τους και αυτό στο αρχαίο θεόπνευστο κείμενο αποτυπώνεται με τη 

γλαφυρή περιγραφή του Παύλου: «....Εν πολλή δοκιμή θλίψεως η 

περίσσεια της χαράς αυτών και η κατά βάθους πτωχεία αυτών 

επερίσσευσεν» (Β' Κορινθίους Η/8:2, αρχ.κείμενο). Εδώ λέγει "δοκιμή 

θλίψεως" και "κατά βάθους πτωχεία", δηλαδή η προσφορά τους 

στον Παύλο δεν ήταν σε περίοδο χαράς και ευημερίας, σε περίοδο 

πλούτου και αφθονίας, αλλά αντίθετα οι καταστάσεις που τους πε-

ριέβαλαν ήταν δραματικές, υπήρχε πολλή θλίψη και στεναχώρια 

και φτώχεια, αυτό όμως δεν εμπόδιζε τους αδελφούς να ενδιαφερ-

θούν για τις ανάγκες του Παύλου και το έκαναν με περισσή χαρά. 

Το παράδειγμα προς μίμηση εδώ είναι διπλό, να έχουμε χαρά 

μέσα στη θλίψη και να δίνουμε με χαρά και αυτό είναι η νίκη του 

114 



πιστού, γιατί είναι υπόσχεση του Λόγου του Θεού ότι "η δύναμή 

μας είναι του Κυρίου η χαρά", άρα όταν δεν έχουμε χαρά, δεν έ-

χουμε και δύναμη να πολεμήσουμε. 
 

 Αυτό που συνέβηκε στον Ισαάκ, που απλόχερα σκόρπισε 

όταν είχε έλλειψη, το ίδιο έβλεπαν με τα μάτια της πίστης και οι πι-

στοί Φιλιππήσιοι. Γενναιόδωρος δεν είναι αυτός που έχει πολλά 

και προσφέρει, γιατί αυτός προσφέρει από το περίσσευμα και δεν 

χάνει ή δεν στερείται τίποτα. Ο γενναιόδωρος που δίνει με περίσ-

σεια χαρά, είναι αυτός που θα ευημερήσει και είναι αυτός ο πραγ-

ματικά πλούσιος, γιατί πλούσιος δεν είναι "αυτός που έχει πολ-

λά", αλλά πλούσιος είναι "αυτός που δεν του λείπει τίποτα", 

γιατί δεν του χρειάζεται κάτι επί πλέον. 
 

 Όταν ο πλούσιος συνέχεια σκέφτεται τι του λείπει και τι θα 

αγοράσει και συνέχεια το μυαλό του είναι απασχολημένο σε αυτά 

και κάνει σχέδια που τον πιέζουν ψυχικά και τον καταθλίβουν και 

τον καταβαρύνουν, τότε δεν είναι "πλούσιος", γιατί του λείπουν 

πολλά και συνέχεια είναι στην αναζήτηση πως θα τα αποκτήσει. 

Μπορεί να έχει μεγάλες τραπεζιτικές καταθέσεις, αλλά στη ζωή του 

δεν έχει μεγάλες καταθέσεις ευτυχίας.   
 

 Αυτός όμως που είναι αυτάρκης και δεν χρειάζεται άλλα 

πράγματα, είναι πλούσιος γιατί έχει όλα όσα επιθυμεί, έστω και 

εάν οι καταθέσεις του στην τράπεζα είναι μικρές. Είναι "πλούσιος" 

γιατί είναι αυτάρκης, είναι χαρούμενος γιατί δεν του λείπουν αυτά 

που επιθυμεί να έχει.  
 

 Ο Παύλος αναφερόμενος στον μάταιο πλουτισμό, θέτει το 

θέμα πιο απλά και στη σωστή βάση, λέγοντας: «Μέγας δε πλουτι-

σμός είναι η ευσέβεια μετά αυταρκείας. Διότι δεν εφέραμεν ουδέν εις 

τον κόσμον, φανερόν (είναι) ότι ουδέ δυνάμεθα να φέρωμεν έξω (από τον 

κόσμο) κάτι· έχοντες δε ΔΙΑΤΡΟΦΑΣ και ΣΚΕΠΑΣΜΑΤΑ, ας αρκώμεθα 

εις ταύτα» (Α' Τιμόθεου ς'/6:6-8). Ο Παύλος, που πέρασε τη ζωή 

τους πηγαίνοντας από πόλη σε πόλη για να μεταφέρει το ευαγγέ-

λιο της σωτηρίας του Ιησού, ήταν υπέρ ευχαριστημένος να έχει 

115 



τροφή και στέγη, γι' αυτόν ο πλουτισμός ήταν αυτά τα δύο πράγ-

ματα ("διατροφάς και σκεπάσματα") και εφόσον είχε αυτά, ΕΙΧΕ ΤΑ 

ΠΑΝΤΑ και ευχαριστούσε από καρδιάς και δόξαζε τον Κύριο για 

την προμήθεια των αγαθών Του.  
 

 Αυτή την απλή ανάγκη του Παύλου οι αδελφοί της εκκλη-

σίας των Φιλίππων την αναπλήρωναν με χαρά και βλέπουμε ότι ο 

Παύλος τους συγχαίρει για την πράξη τους, γιατί έβλεπε ότι μέσα 

τους δεν υπήρχε μιζέρια και κακομοιριά, αλλά υπήρχε μεγαλείο 

ψυχής και ευγνωμοσύνη προς τον Κύριο που Τον γνώρισαν μέσω 

του Παύλου και τώρα μέσα στη φτώχεια τους και στη θλίψη τους 

σπέρνουν για τη διάδοση της αλήθειας. 
  

 Ο Παύλος στην επιστολή που τους έστειλε τους επισημαίνει 

ότι με καμιά άλλη εκκλησία δεν είχε οικονομικές δοσοληψίες, 

παρά μόνο μ' αυτούς, που όταν αργότερα βρέθηκε στη Θεσσαλο-

νίκη του έστειλαν βοήθεια για να καλύψει τις ανάγκες του. Τους 

γράφει ο Παύλος: «Ουχί ότι ζητώ το δώρον, αλλά ζητώ τον καρπό 

τον πλεονάζοντα διά λογαριασμό σας. Έχω όμως πάντα και περισ-

σεύομαι· είμαι πλήρης καθώς δέχθηκα παρά του Επαφροδίτου τα 

σταλέντα από εσάς, οσμή ευωδίας, θυσία δεκτή, ευάρεστη εις τον 

Θεό. Ο δε Θεός μου θέλει εκπληρώσει κάθε ανάγκη σας κατά τον 

πλούτον Αυτού....» (Φιλιππησίους Δ/4:17-19).  
 

 Με απλά λόγια τους λέγει ο Παύλος "...δεν ζητώ το δώρο σας, 

αλλά ζητώ τον καρπό της αγάπης σας που πλεονάζει και αυτό είναι για 

δικό σας κέρδος, εγώ τα έχω όλα και περισσεύομαι, είμαι πλήρης με 

αυτά που μου στείλατε με τον Επαφρόδιτο και αυτό που κάνατε αφενός 

μεν είναι ευπρόσδεκτο ενώπιον του Θεού και αφετέρου ο Θεός θα εκ-

πληρώσει κάθε ανάγκη σας". Στα λόγια αυτά του Παύλου βλέπουμε 

να ξεχειλίζει η χαρά του ότι ο κόπος του με τους Φιλιππήσιους 

πιστούς δεν ήταν μάταιος, αλλά απέδωσε πολλούς πνευματικούς 

καρπούς, που στην πράξη μεταφράζονταν και σε υλικές ευλογίες.  
 

 Αυτό που ξεχωρίζει τους Φιλιππήσιους πιστούς είναι ότι έ-

δωσαν αυθόρμητα κατά την προαίρεση της καρδιά τους. Σ' αυτό 

116 



θα ήθελα να μείνουμε λίγο, γιατί έχει μεγάλη σημασία για τον πιστό 

να πάρει θέση υπεύθυνη ενώπιον του Θεού. Ο Παύλος λέγει ότι 

«έκαστος κατά την προαίρεση της καρδίας αυτού (ας δίδει), ουχί με λύ-

πη ή εξ ανάγκης· διότι τον ιλαρό δότη αγαπά ο Θεός» (Β' Κορινθίους 

Θ/9:7). Οι Φιλιππήσιοι δεν σκέφτηκαν, όπως σκέφτονται μερικοί 

σήμερα που απορρίπτουν την εντολή των δεκάτων και λέγουν: "Η 

δική μου προαίρεση της καρδιάς είναι να δίνω λιγότερο από το δέκατο 

που ήταν υποχρεωτικό να δίνουν στην περίοδο της Παλαιάς Διαθήκης, 

που βρισκόντουσαν κάτω από το νόμο". Άλλοι λέγουν: "Η δική μου 

προαίρεση είναι να δίνω λιγότερο από το δέκατο, το ίδιο ή περισσό-

τερο, άρα ότι και να δώσω, αυτό είναι ευπρόσδεκτο ενώπιον του Κυ-

ρίου, αφού η εντολή των δεκάτων δεν ισχύει σήμερα!!" 
 

 Αυτό δεν είναι αυθόρμητη προαίρεση της καρδιάς που δίνει 

με χαρά, αλλά είναι υστερόβουλη προαίρεση της καρδιάς που 

προσπαθεί να δικαιολογηθεί γιατί δεν δίνει, μη υπακούοντας στην 

εντολή του Θεού. Όταν ο Λόγος του Θεού λέγει να δώσεις "κατά 

την προαίρεση της καρδιάς σου", εννοεί με απλά Ελληνικά να δώ-

σεις "με ολόκληρη την καρδιά σου" και όταν το κάνεις αυτό, τότε 

δεν κάνεις "παζάρια" πόσα θα δώσεις στον Θεό.  
 

 Θα πρέπει να γνωρίζεις μια βασική αρχή της αγιότητας και 

της δικαιοσύνης του Θεού: Εάν δεν πιστεύεις στην εντολή των δε-

κάτων ότι ισχύει και για την περίοδο της Καινής Διαθήκης και εάν ο 

Θεός είχε καθιερώσει στην Παλαιά Διαθήκη το ελάχιστο να είναι το 

δέκατο, εσύ δεν μπορείς σήμερα να δίνεις λιγότερο από αυτό που 

οι Θεός έχει καθιερώσει, γιατί ο ΝΟΜΟΣ του Θεού έχει ντυθεί τη 

ΧΑΡΗ του Θεού και βρίσκονται σε μια θαυμαστή αρμονία μεταξύ 

τους, όπως είπε ο ίδιος ο Ιησούς ότι «εγώ δεν ήρθα να καταργήσω 

το νόμο, αλλά ήρθα να τον "πληρώσω", να τον γεμίσω, να του δώσω 

το σωστό νόημα και περιεχόμενο» (Ματθαίος Ε/5:17). 
 

 Οι Φιλιππήσιοι πιστοί ενήργησαν μέσα στη φτώχεια σύμφω-

να με τον πλούτο της καρδιάς τους και έσπειρα με πίστη για να 

θερίσουν με πίστη τις θαυμαστές υποσχέσεις του Θεού. Θα έλεγα 

117 



ότι εδώ ταιριάζουν τα λόγια του Παύλου προς τους Εφέσιους πι-

στούς: «Εις δε τον δυνάμενον υπερεκπερισσού να κάμει υπέρ πάντα 

όσα ζητούμεν ή νοούμεν, κατά την δύναμιν την ενεργουμένην μέσα 

μας» (Εφεσίους Γ/3:20). Βλέποντας ο Θεός την προαίρεση της καρ-

διάς μας μπορεί να κάνει, όχι απλά "περισσά" (πολλά), όχι "εκ περισ-

σού", αλλά σύμφωνα με τον Παύλο να κάνει "ΥΠΕΡ ΕΚ ΠΕΡΙΣΣΟΥ", 

που σημαίνει πολύ παραπάνω από το περίσσιο.  
 

 Πολλοί μελετητές της Βίβλου λέγουν ότι ο όρος "υπερεκπε-

ρισσού" είναι δεν υπάρχει στην αρχαία Ελληνική γλώσσα και ότι 

είναι λέξη που δημιούργησε ο Παύλος για να εκφράσει και να 

αποδώσει τη σωστή έννοια της μεγάλης αφθονίας της χάρης του 

Θεού, ο οποίος δίνει στον πιστό πολύ περισσότερα απ' ότι ο ίδιος 

ζητεί στην προσευχή του ή εννοεί.  
 

 Σπέρνοντας και εμείς σήμερα, όχι μόνο στον πλούτο, αλλά 

και μέσα στη φτώχεια, όπως έσπειρε ο Ισαάκ, η φτωχή χήρα με το 

δίλεπτο και οι Φιλιππήσιοι πιστοί, γινόμαστε συνεργάτες του Θεού 

στον οικονομικό τομέα και έτσι να είμαστε πνευματικά αναπαυμέ-

νοι, γνωρίζοντες πως όταν δίνουμε στον Κύριο με χαρά, με αγάπη 

και με ευγνωμοσύνη, Αυτός θα καλύψει κάθε ανάγκη μας. Εμείς 

κάνουμε το δικό μας χρέος κατά τον Λόγο Του και ο Θεός κάνει το 

δικό Του μέρος. 
 

 

 

 

 

 

       

 

 

 

 

 

 

 

 

   
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

     

118 



 

Κεφάλαιο ΟΓΔΟΟ 
 

ΕΥΠΡΟΣΔΕΚΤΕΣ και ΜΑΤΑΙΕΣ ΠΡΟΣΦΟΡΕΣ  
 

    
1.   ΠΟΥ ΠΡΕΠΕΙ ΝΑ ΔΙΝΟΥΜΕ 

 Υπάρχουν πολλοί πιστοί οι οποίοι έχουν ενδοιασμούς και 

αμφιβολίες, όχι εάν "θα πρέπει" να δίνουν, αλλά το "που πρέ-

πει" να δίνουν και βρίσκουν σαν επιχείρημα ότι μπορεί να μη γίνε-

ται σωστή διαχείριση των χρημάτων από τους υπεύθυνους των 

διαφόρων τοπικών εκκλησιών, ομολογιών, ομάδων, κλπ. Ο Λόγος 

του Θεού αναφέρει ΠΟΥ πρέπει να δίνουμε και παρακάτω αναφέ-

ρονται έξι περιπτώσεις, που αφορούν την Παλαιά Διαθήκη (ΠΔ) και 

την Καινή Διαθήκη (ΚΔ) και που είναι πιο αντιπροσωπευτικές. Ήδη 

στα προηγούμενα κεφάλαια ασχοληθήκαμε με λεπτομέρειες για το 

θέμα αυτό και ίσως για πολλούς να το εξαντλήσαμε, αλλά εδώ γί-

νεται μία σφαιρική παρουσίαση του όλου θέματος, με την προ-

σθήκη μερικών σημαντικών στοιχείων: 
 

 ΠΔ: ΣΤΟΝ ΟΙΚΟ ΤΟΥ ΘΕΟΥ - ΙΕΡΕΙΣ (Γένεση ΚΗ/28:22, Α' Χρονικών 

ΚΘ/29:3, Β' Χρονικών ΚΘ/29:31 και ΙΕ/15:18, Α' Βασιλέων Ζ/7:51, κλπ).  
 

 ΠΔ: ΣΤΙΣ ΑΠΟΘΗΚΕΣ ΤΟΥ ΘΕΟΥ (Νεεμίας Ι'/10:37-39, Μαλαχίας Γ/3:10). 
 

 ΠΔ: ΣΤΟ ΘΗΣΑΥΡΟΦΥΛΑΚΙΟ (Νεεμίας Ζ/7:66-71, ΙΒ/12:44, Δευτερονό-

μιο ΛΒ/32:34, Ιησούς του Ναυή ς'/6:19, κλπ). 
 

 ΚΔ: ΟΠΟΥ Ο ΠΙΣΤΟΣ ΤΡΕΦΕΤΑΙ ΠΝΕΥΜΑΤΙΚΑ (Α' Κορινθίους Θ/9:11-

14, Γαλάτες ς'/6:6,10, κλπ). 
 

 ΚΔ: ΣΤΙΣ τοπικές ΕΚΚΛΗΣΙΕΣ (Α' Κορινθίους Ις'/16:1-2, Γαλάτες ς'/6:10, 

Ρωμαίους ΙΒ/12:13, κλπ). 
 

 ΚΔ: ΣΕ ΦΤΩΧΟΥΣ, ΧΗΡΕΣ, κλπ (Α' Τιμόθεου Ε/5:4-8,16 και ς'/6:18, Λου-

κάς ς'/6:38, Ιάκωβος Α/1:27, Α' Ιωάννου Γ/3:17, κλπ). 
 

 Πολλοί πιστοί δεν θέλουν να δίνουν στην (τοπική) εκκλησία ε-

πειδή έχουν σκανδαλισθεί για κάποια αιτία, προβάλλοντας σαν 

σύνηθες επιχείρημα την κακοδιαχείριση και εμμένουν σ' αυτή την 

απόφασή τους με υπερβάλλοντα ζήλο. Πιστεύω ότι αυτό είναι μία 

119 



άστοχη πρόφαση, γιατί τα χρήματα δεν ανήκουν στην όποια το-

πική εκκλησία, αλλά ανήκουν στον Κύριο και σ' Αυτόν τα δί-

νουμε, γι' αυτό το πως θα ενεργήσουμε σε μια τέτοια περίπτωση, 

χρειάζεται περισσή σοφία και σύνεση. Εάν πιστεύουμε και έχουμε 

αποδείξεις ότι οι ισχυρισμοί μας είναι αληθείς, τότε θα πρέπει να 

προσευχηθούμε για να μας δείξει ο Κύριος άλλους τρόπους για 

να Του δώσουμε αυτά που Του ανήκουν, αλλιώς Τον κλέβουμε και 

αυτό επισύρει την κρίση εναντίον μας. Αν αυτό, το ζητήσουμε με 

πίστη, να είμαστε βέβαιοι ότι ο Κύριος θα το κάνει και θα μας οδη-

γήσει στο σωστό, γιατί βλέπει την καρδιά μας. 
 

 Άλλοι πιστοί δεν δίνουν δέκατα, γιατί θεωρούν ότι δεν είναι 

Βιβλικό, αλλά με περίσσιο ύφος "καυχώνται" ότι δίνουν πολύ πε-

ρισσότερα και ίσως να το κάνουν, χωρίς εμείς να έχουμε κανένα 

λόγο να το αμφισβητήσουμε. Αυτή όμως η στάση, δείχνει καρδιά 

υπερήφανη, που έχει κάνει δικό της νόμο, ανώτερο του Θεού και 

καυχιέται γι' αυτό. Πουθενά η Καινή Διαθήκη δεν διδάσκει ότι δεν 

πρέπει να δίνουμε δέκατα, αντίθετα ρητά αναφέρει ότι οι από-

στολοι μετά την Πεντηκοστή δίδασκαν τον Μωυσή στους πιστούς 

(Πράξεις ΙΕ/15:19-21). Δώσε λοιπόν στον Θεό τα ΔΕΚΑΤΑ και τις 

ΠΡΟΣΦΟΡΕΣ που Του ανήκουν και μετά πρόσθεσε παραπάνω 

όσα δέκατα θέλεις, κάνοντας με τον Θεό και διαθήκη, για να Τον 

ευαρεστήσεις και να λάβεις πλούσιες ευλογίες. 
 

 Στην περίοδο της Παλαιάς Διαθήκης οι Ισραηλίτες έδιναν το 

δέκατο στον επίγειο ναό του Θεού, μέσα στον οποίο υπήρχε η 

παρουσία Του και από αυτά συντηρούντο και οι ιερείς, όπως έ-

χουμε αναφέρει. Σήμερα όμως ο Θεός δεν κατοικεί σε χειροποίη-

τους ναούς, αλλά μέσα στους πιστούς, οι οποίοι είναι ο άγιος ναός 

Του (Α' Κορινθίους ς'/6:19, Β' Κορινθίους ς'/6:16, κλπ), όπως επίσης 

σήμερα δεν υπάρχει ειδική τάξη ιερέων, γιατί οι πιστοί είναι ενώ-

πιον του Θεού βασιλείς και ιερείς, η εκκλησία του Χριστού είναι 

"βασίλειον ιεράτευμα", είναι λαός ιερέων (Α' Πέτρου Β/2:9).  
 

 Η τυπολογία και ο συμβολισμός είναι πλέον εμφανής: Στην 

34 
120 



Παλαιά Διαθήκη (περίοδος ΝΟΜΟΥ), που έχουμε τον "τύπο" τα δέ-

κατα πήγαιναν στον επίγειο ναό και στους ιερείς του ναού. Στην 

Καινή Διαθήκη (περίοδος ΧΑΡΗΣ), που έχουμε το "αντίτυπο" τα 

δέκατα πηγαίνουν στον πνευματικό ναό του Θεού, στους αγίους 

Του, που είναι και ιερείς Του, πηγαίνουν εκεί που συναθροίζεται ο 

πνευματικός ναός του Θεού (τοπικές εκκλησίες, δημόσιες, κατ' οίκον, 

κλπ). Με τα δέκατα και τις προσφορές ευλογείται πλέον όλο το 

σώμα του Ιησού και όλες οι ανάγκες που υπάρχουν καλύπτονται.  
 

 Στην πρώτη αποστολική εκκλησία, ανάμεσα στους πιστούς 

δεν υπήρχε κανένας που να είχε ανάγκη· επειδή, όσοι ήσαν κάτο-

χοι χωραφιών ή σπιτιών, αφού τα πουλούσαν, έφερναν το αντίτιμο 

της αξίας εκείνων που πουλούσαν και το έβαζαν στα πόδια των 

αποστόλων και μοιραζόταν σε κάθε έναν σύμφωνα με την ανάγκη 

που είχε. Στην περίπτωση αυτή, δεν έδιναν μόνο το δέκατο, αλλά 

έδιναν όλη την περιουσία τους (βλ. Πράξεις Δ/4:34-35).. . 

    

2.   ΤΟΠΙΚΗ ΣΥΝΑΘΡΟΙΣΗ και ΕΝΟΤΗΤΑ ΣΩΜΑΤΟΣ 

 Η τοπική εκκλησία (συνάθροιση) στην οποία ανήκουμε και υ-

ρετούμε αυτοδίκαια έχει την προτεραιότητα σε κάθε ενέργειά μας 

και κατά συνέπεια και στα δέκατα και στις προσφορές μας. Λόγοι 

ηθικής τάξης και με αίσθημα ευθύνης ενώπιον του Θεού και ενώ-

πιον των αδελφών "επιβάλλουν" να δίνουμε το πρώτο μερίδιο 

στη ΣΥΝΑΘΡΟΙΣΗ που τρεφόμαστε πνευματικά, ώστε να ικανοποι-

ούνται οι πνευματικές και υλικές ανάγκες των οικείων της πίστης, 

χωρίς όμως αυτό να γίνεται θρησκευτικός καταναγκαστικός 

νόμος. Η τοπική εκκλησία είναι το πνευματικό μας σπίτι, είναι η 

πνευματική μας οικογένεια, όπου ποιμένας και ποίμνιο βρίσκονται 

σε κοινή πορεία μέσα στον αγρό Κυρίου.  
 

 Εφόσον πιστεύουμε ότι είμαστε μέσα στο θέλημα του Κυ-

ρίου, τότε δεχόμαστε ότι Αυτός μας οδήγησε με το Πνεύμα Του 

να βρεθούμε στη συγκεκριμένη τοπική εκκλησία και εμείς ΟΙ IΔΙΟΙ 

να ευλογηθούμε, αλλά και να ευλογήσουμε τους ΑΔΕΛΦΟΥΣ μας 

με τους οποίους μαζί εργαζόμαστε για τη δόξα του Κυρίου μας Ιη-

121 



σού, γι' αυτό δεχόμαστε και πιστεύουμε ότι ένας από τους τρό-

πους για να τους ευλογήσουμε είναι να προσφέρουμε με χαρά και 

αγαλλίαση τα δέκατα και τις προσφορές μας.  
 

 Οι προσφορές μας όμως δεν σταματούν στην εκκλησία που 

εμείς ανήκουμε, αλλά καλύπτουν τις ανάγκες όλων των πιστών, 

ανεξάρτητα σε ποια τοπική συνάθροιση ανήκουν και θα ζητούμε 

από τον Κύριο να μας οδηγεί με το Πνεύμα Του πως να ενεργούμε 

σε κάθε περίπτωση (Γαλάτες ς'/6:6,10). Μπορεί να υπάρχουν πολ-

λές τοπικές συναθροίσεις (εκκλησίες), το σώμα όμως του Χρι-

στού είναι ένα, ενιαίο και αδιαίρετο. Είμαστε όλοι μέλη του 

ΕΝΟΣ σώματος και οι ανάγκες των αδελφών, σε όποια εκκλησία 

και εάν ανήκουν είναι και ΔΙΚΕΣ ΜΑΣ ανάγκες. Ο Λόγος του Θεού 

γράφει: «Όποιος όμως έχει τον βίον του κόσμου και θεωρεί τον αδελ-

φόν αυτού ότι έχει χρείαν και κλείσει τα σπλάγχνα αυτού απ' αυτού, 

πως η αγάπη του Θεού μένει εις αυτόν;» (Α' Ιωάννου Γ/3:17). Εδώ η 

Γραφή δεν μιλά μόνον για τους αδελφούς που είμαστε μαζί στην 

τοπική εκκλησία, αλλά αναφέρεται σε όλο το σώμα του Χριστού. 
 

 Ο Ιησούς Χριστός είναι η κεφαλή (η εξουσία) επάνω σε όλο το 

σώμα της εκκλησίας. Ο Παύλος αναφερόμενος στην ενότητα του 

σώματος, δείχνει την ξεχωριστή θέση του κάθε μέλους, διευκρινί-

ζοντας ότι άλλη είναι η διακονία που κάνει το "χέρι" της εκκλησίας, 

άλλη είναι η διακονία που κάνει το "πόδι" της εκκλησίας, άλλη είναι 

η διακονία που κάνει το "ωτίον" ή ο "οφθαλμός" και ούτω καθεξής. 

Το κάθε μέλος της σώματος του Χριστού έχει διαφορετική διακονία 

που το άλλο μέλος, όχι μόνο δεν μπορεί να την κάνει, αλλά το κά-

θε μέλος έχει ανάγκη τη συνεργασία του άλλου μέλους 
 

 Γράφει ο Παύλος: «Διότι το σώμα δεν είναι ΕΝΑ μέλος, αλλά 

(είναι) ΠΟΛΛΑ. Εάν είπει ο πους (πόδι): “Επειδή δεν είμαι χειρ, δεν είμαι εκ 

του σώματος”, διά τούτο τάχα δεν είναι εκ του σώματος;…Εάν όλον το 

σώμα είναι οφθαλμός, που (είναι) η ακοή; …Εάν όμως πάντα ήσαν ένα 

μέλος, που (είναι) το σώμα; Αλλά τώρα είναι μεν πολλά μέλη, ένα ό-

μως σώμα. Και δεν δύναται ο οφθαλμός (να είπει) προς την χείρα: “Δεν 

36 
122 



έχω χρείαν σου”· ή πάλιν η κεφαλή (να είπει) προς τους πόδας: “Δεν έχω 

χρείαν από εσάς”» (Α΄ Κορινθίους ΙΒ/12:14-27). Άρα είναι διαφορετική η 

θέση του κάθε μέλους μέσα στο σώμα της εκκλησίας, όπως και 

διαφορετική είναι και η διακονία του. Η αληθινή ενότητα του ΕΝΟΣ 

σώματος, προϋποθέτει ότι όλοι μας συμμετέχουμε στις ανάγκες 

των μελών, σε όποια τοπική συνάθροιση και εάν βρίσκονται, σε 

όποια πόλη κατοικούν και όποια δογματική θέση ακολουθούν. 
 

 Ο Ιησούς συνέχεια μιλούσε για την ενότητα που πρέπει να έ-

χουν μεταξύ τους οι πιστοί και αυτό το εξέφραζε με πόνο ψυχής, 

κάτι που φαίνεται και στην προσευχή του, στο Ιωάννης ΙΖ/17, όπου 

παρομοίασε την ενότητα των πιστών με τη δική Του ενότητα και 

ταύτιση με τον Πατέρα Θεό: «(1ο) Πάτερ άγιε, τήρησον αυτούς εν τω 

ονόματί σου, "το οποίο" (όνομα) μου έδωκας, διά να είναι ΕΝΑ καθώς 

(είμαστε) ημείς...... (2ο) Διά να είναι πάντες ΕΝΑ, καθώς συ, Πάτερ, 

είσαι εν Εμοί και εγώ εν Σοι, να είναι και αυτοί (σε ενότητα) με ημάς 

ΕΝΑ...» (Ιωάννης ΙΖ/17:11,21 /βλ.αρχαίο). Στην 1η περίπτωση ο Ιη-

σούς αναφέρθηκε ειδικά για τους μαθητές Του που ήσαν μαζί και 

στη 2η περίπτωση αναφέρθηκε για όλους τους πιστούς σε όλες τις 

γενιές και σε όλες τις εποχές. 
 

  Η ενότητα των πιστών προϋποθέτει αγάπη μεταξύ τους χω-

ρίς όρους και η αγάπη προϋποθέτει θυσία. Το τρίπτυχο αυτό (ενό-

τητα, αγάπη, θυσία) μπορεί να λειτουργήσει καταλυτικά μέσα στο 

σώμα του Χριστού, ώστε ο ένας να φροντίζει τον άλλο και αυτό 

σαν μικρογραφία φαίνεται στην τοπική εκκλησία και μετά επεκτεί-

νεται σε όλο το σώμα του Χριστού. Πρέπει η εκκλησία σήμερα να 

φθάσει στο πνευματικό επίπεδο της πρώτης αποστολικής εκκλη-

σίας, όπου μεταξύ τους τα πάντα ήσαν κοινά (βλ. Πράξεις Β/2:44 και 

Δ/4:32), δεν πρόσφεραν μόνο το ΔΕΚΑΤΟ, αλλά πρόσφεραν τα 

ΠΑΝΤΑ. Μπορεί σήμερα αυτό να μην είναι εφικτό κατά τον ίδιο τρό-

πο, όπως γινόταν τότε, γιατί οι κοινωνικές συνθήκες έχουν αλλάξει, 

αλλά εκείνο που δεν πρέπει να αλλάξει και να παραμένει το ίδιο 

μέσα μας, είναι η καρδιά της αγάπης και της ενότητας που πρέπει 

να έχουμε ο ένας για τον άλλον και για το πως θα ενεργήσουμε ο 

123 



Κύριος θα μας φανερώσει και θα μας οδηγήσει: «Και ταύτην την 

εντολήν έχομεν απ' Αυτού, όποιος αγαπά τον Θεόν, να αγαπά και τον 

αδελφόν αυτού» (Α' Ιωάννου δ/4:21). Όταν η αγάπη για τους αδελ-

φούς μας είναι ειλικρινής σπέρνουμε, γιατί γνωρίζουμε ότι από τη 

σπορά μας θα ευλογηθούν. 
 

 Ότι σπείρουμε, αυτό και θα θερίσουμε, γι' αυτό θα πρέπει να 

δίνουμε από κάθε τι στη ζωή μας το "δέκατο" στον Κύριο, γιατί 

είναι δικό Του και Του ανήκει. Εκεί που θα πρέπει να προσέξουμε 

ιδιαίτερα σαν πιστοί είναι να μην Του κλέβουμε το χρόνο που πρέ-

πει να Τον λατρεύουμε καθημερινά. Πρέπει να δίνουμε στον Κύ-

ριο το ένα δέκατο της 24ωρης ημέρας (είναι περισσότερο από δύο 

ώρες) και να το αφιερώνουμε σε προσευχή, μελέτη του Λόγου Του 

και λατρεία. Πολλοί δικαιολογούνται ότι "δεν έχουν χρόνο", αλλά ό-

μως βρίσκουν πολύ εύκολα χρόνο για να διαβάσουν εφημερίδες 

και περιοδικά, για να δουν διάφορα ενδιαφέροντα προγράμματα 

στην τηλεόραση, για να πάνε βόλτα "να ξεσκάσουν", ή για να φάνε 

νόστιμα παϊδάκια και για πολλά άλλα.  
 

 O Δαβιδ Γουίλκερσον (David Wilkerson) είναι γνωστός πα-

γκόσμια στον χριστιανικό κόσμο για τη διακονία του ανάμεσα σε 

συμμορίες στη Νέα Υόρκη, η οποία ξεκίνησε όταν αποφάσισε να 

δώσει στον Κύριο το δέκατο της προσευχής. Στην Ελλάδα είναι 

γνωστός από το βιβλίο του με τίτλο "Ο ΣΤΑΥΡΟΣ ΚΑΙ ΤΟ ΣΤΙΛΕΤΟ", 

το οποίο κυκλοφόρησε και στα Ελληνικά από τις εκδόσεις "ΜΑΝΝΑ" 

(δεν κυκλοφορούν πλέον) Το βιβλίο μεταφέρθηκε και στη μεγάλη 

οθόνη με πρωταγωνιστή τον ηθοποιό Pat Boone.  
 

 Όπως ο ίδιος ο Γουίλκερσον αφηγείται στο βιβλίο του, κάθε 

βράδυ για να ξεκουράζεται και να χαλαρώνει έβλεπε περίπου δύο 

ώρες διάφορα προγράμματα στην τηλεόραση. Αποφάσισε το χρό-

νο αυτό να τον αφιερώσει στην προσευχή. Μετά από λίγο καιρό ο 

Κύριος άρχισε να του μιλάει στην προσευχή και τον οδήγησε με 

θαυμαστό τρόπο να εργαστεί ανάμεσα σε περιθωριακά άτομα, τα 

οποία το μόνο που γνώριζαν ήταν βία, ναρκωτικά και sex. Από τη 

124 



διακονία του αυτή, εκατοντάδες συμμορίτες γνώρισαν τον Ιησού 

ως προσωπικό τους σωτήρα και πολλοί από αυτούς έγιναν και κή-

ρυκες του ευαγγελίου. Οργανωμένες συμμορίες διαλύθηκαν γιατί 

οι αρχηγοί τους γνώρισαν και ακολούθησαν τον Ιησού.  
 

 Ο ενδιαφερόμενος μπορεί να βρει την κινηματογραφική ται-

νία στο διαδίκτυο (Αγγλική γλώσσα), στην οποία έχει γίνει πιστή με-

ταφορά των γεγονότων, καθόσον ο πρωταγωνιστής είναι αναγεν-

νημένος χριστιανός. Το θαυμαστό αυτό έργο ξεκίνησε, γιατί ο Δα-

βίδ Γουίλκερσον αποφάσισε να δώσει το δέκατο της προσευχής 

στον Κύριο. Η ταινία είχε προβληθεί και με Ελληνικούς υπότιτλους 

από το τηλεοπτικό κανάλι Hellas62.  
 

 Σήμερα εμείς, ζητάμε από τον Κύριο να κάνει μαζί μας μεγά-

λα πράγματα, αλλά του αφιερώνουμε πολύ λίγο χρόνο στη λατρεία 

και στην προσευχή. Ζητάμε να μας χρίσει σε διακονία, να μας δώ-

σει χαρίσματα, να μας πλημμυρίσει με το Πνεύμα Του, να σώσει 

την οικογένειά μας, να κάνει θεραπείες και πολλά άλλα που ο ίδιος 

μας έχει υποσχεθεί μέσα στον Λόγο Του, αλλά όλα αυτά τα θέλου-

με χωρίς θυσία, χωρίς να δώσουμε χρόνο για να μπούμε μέσα 

στα ουράνια άγια των αγίων, τα θέλουμε όλα να γίνονται εύκολα 

και γρήγορα, γνωρίζοντας ότι ο νόμος του Θεού είναι σπορά και 

θερισμός, που σημαίνει λίγο θα σπείρουμε, λίγο και θα θερίσουμε.  
 

 Ο Γουίλκερσον και τόσοι άλλοι σύγχρονοι εργάτες του Κυ-

ρίου, Έλληνες και ξένοι, έσπειραν με δάκρυα και με πόνο ψυχής 

και θέρισαν πλούσιους πνευματικούς καρπούς. Δώσε λοιπόν το 

δέκατο της λατρείας και της προσευχής και θα δεις τη δόξα του 

ουρανού να έρχεται σαν καταιγίδα επάνω σου. 
 

 Για όλα τα πράγματα πάντα βρίσκουμε χρόνο, αλλά (κατά 

σύμπτωση) για τον Θεό δεν βρίσκουμε χρόνο. Όταν ο Κύριος λέγει 

"μη Με κλέβετε και φέρτε τα δέκατα στις αποθήκες Μου", εδώ μας 

λέγει "μην κλέβετε από το ΧΡΟΝΟ της κοινωνίας μαζί Μου, φέρτε ΤΑ 

ΔΕΚΑΤΑ ΤΟΥ ΧΡΟΝΟΥ ΣΑΣ για να μπείτε μέσα στα άγια των αγίων και 

Εγώ θα σας ευλογήσω". 
 

125 



 Δοκίμασε ΤΩΡΑ τον Θεό με το να προσφέρεις ακόμα από 

αυτό το λίγο που έχεις, από το υστέρημά σου. Θυμήσου ότι ο Ιη-

σούς επαίνεσε το δίλεπτο της χείρας, γιατί έδωσε όλα όσα είχε. 

Γνώριζε πως, ότι προσφέρεις για τον Κύριο, ότι και να είναι αυτό 

(χρήματα, αγαθά, υπηρεσίες, κλπ), το καταθέτεις για αποταμίευση 

στην "Τράπεζα του Ουρανού" και το κέρδος σου θα είναι μεγάλο.  
 

3.   ΑΝΥΠΑΚΟΗ και ΜΑΤΑΙΕΣ ΠΡΟΣΦΟΡΕΣ 

 Είναι μεγάλη ευλογία από τον Θεό να ανήκουμε σε μια τοπι-

κή συνάθροιση και να υπηρετούμε μέσα σ' αυτή, γιατί αυτό φανε-

ρώνει ότι δεν ενεργούμε εγωιστικά και ότι επιδιώκουμε την αληθινή 

ενότητα του σώματος του Χριστού, εφαρμόζοντας τον Λόγο της 

Γραφής που μας παραγγέλλει «μη αφίνοντες το να συνερχώμεθα 

ομού, καθώς είναι συνήθεια εις μερικούς αλλά προτρέποντες αλλή-

λους....» (Εβραίους Ι'/10:25). Γι' αυτό, θα πρέπει να προσέξουμε για 

να μην πέσουμε στην παγίδα του Διαβόλου και μας οδηγήσει στο 

αντίθετο άκρο, να μας κάνει δηλαδή να είμαστε "πνευματικοί του-

ρίστες", περιφερόμενοι από τη μία συνάθροιση στην άλλη συνά-

θροιση χωρίς να ανήκουμε πουθενά, ψάχνοντας να βρούμε την 

"τέλεια εκκλησία" και έτσι να γινόμαστε επαίτες των ευλογιών 

του Θεού, προσφέροντας αντί για δέκατα και προσφορές, λίγα 

ψίχουλα και έτσι να ησυχάζουμε τη συνείδησή μας.  
 

 Εφόσον η καρδιά μας δεν είναι ταπεινή και είμαστε ανυπά-

κουοι στον Κύριο την τέλεια συνάθροιση δεν θα την βρούμε ποτέ, 

αλλά και εάν νομίσουμε ότι την βρήκαμε, καλό θα ήταν να μην πά-

με, γιατί θα την χαλάσουμε. Πιστεύω ότι από τέτοιες καρδιές, που 

είναι ασταθείς και βρίσκονται μεταξύ δύο φρονημάτων, ο Κύριος 

δεν θέλει ούτε τα δέκατα, ούτε τις προσφορές μας, γιατί βαρέθηκε 

να μας υποφέρει. Αυτό είχε πει ο Κύριος στο λαό Ισραήλ, αυτό λέ-

γει και σε μας σήμερα που είμαστε ο πνευματικός Ισραήλ, η εκκλη-

σία Του: «Μη φέρετε πλέον ματαίας προσφοράς, το θυμίαμα (οι προσευ-

χές) είναι βδέλυγμα εις Εμέ, .....Τας νεομηνίας σας και τας διατεταγ-

μένας εορτάς σας μισεί η ψυχή μου είναι φορτίον εις Εμέ εβαρύνθην 

126 



να υποφέρω» (Ησαΐας Α/16:13-14).  
 

 Εάν δώσουμε έναν πολύ σύντομο ορισμό για την αμαρτία, 

θα λέγαμε ότι "αμαρτία είναι η αστοχία στο θέλημα του Θεού", 
έχουμε δηλαδή χάσει το στόχο μας και στοχεύουμε λάθος έξω από 

το θέλημα του Θεού. Ο Θεός λέγει «εβαρύνθην να υποφέρω», τι είναι 

αυτό που βλέπει, ώστε δεν μπορεί να το υποφέρει; Μας το λέγει ο 

ίδιος: «Με εδούλωσες με τις αμαρτίες σου, με επιβάρυνες με τις ανο-

μίες σου» (Ησαΐας ΜΓ/43:24). Η ανυπακοή στον Λόγο Του είναι α-

μαρτία και όταν πλησιάζουμε τον Θεό με μεγάλα λόγια, αλλά η 

καρδιά μας είναι μακριά από το θέλημά Του, δεν μπορούμε να Τον 

ευαρεστήσουμε. Λέμε ότι Τον αγαπάμε, αλλά Τον κλέβουμε όταν 

δεν Του δίνουμε αυτά που Του ανήκουν, τα δέκατα, τις προσφορές 

μας, το χρόνο μας, τις προσευχές μας. Πρέπει ο Κύριος να παίρνει 

πάντα "το πρώτον".  
 

 Τον ιλαρό δότη αγαπά ο Κύριος, όταν Τον κλέβουμε και Του 

δίνουμε ψίχουλα, οι προσφορές μας είναι "βδέλυγμα" ενώπιόν Του 

και είναι πολύ αυστηρός ο λόγος Του, γι' αυτό μας λέγει: «Και όταν 

εκτείνητε τας χείρας σας, θέλω κρύπτει τους οφθαλμούς μου από σας 

ναι, όταν πληθύνετε (τας) δεήσεις, δεν θέλω εισακούει, (γιατί) αι χείρες 

σας είναι πλήρεις αιμάτων» (Ησαΐας Α/16:15). Σε μια τέτοια κατάστα-

ση, εμείς θα σηκώνουμε τα χέρια μας για να προσευχηθούμε, αλλά 

ο Κύριος δεν θα μας ακούει, γιατί «οι χείρες μας είναι πλήρεις αιμά-

των". και θα πρέπει να Του ζητήσουμε να μας ελευθερώσει, όπως 

έκανε και ο Δαβίδ: «Ελευθέρωσόν με από αιμάτων, Θεέ, Θεέ της σω-

τηρίας μου· η γλώσσα μου θέλει ψάλλει με αγαλλίαση την δικαιοσύνην 

σου» (Ψαλμός ΝΑ/51:14).  
 

 Πως μπορεί σήμερα, στην περίοδο της χάρης, τα χέρια του 

πιστού να είναι γεμάτα αίματα; Η απάντηση είναι πολύ απλή. Μέ-

σα στις φλέβες των αγίων, ρέει το λυτρωτικό αίμα του Κυρίου Ιη-

σού, όταν εμείς ψάχνουμε να βρούμε την "τέλεια εκκλησία", δεν 

την βρίσκουμε επειδή στρεφόμαστε κατά των αδελφών μας που 

δεν μας καταλαβαίνουν και δεν μπορούμε να συνεννοηθούμε μαζί 

38 40 
127 



τους, πάντα αυτοί έχουν το λάθος και εμείς έχουμε το σωστό, γι' 

αυτό όταν περιφερόμαστε από συνάθροιση σε συνάθροιση, μας 

κατέχει πνεύμα κατάκρισης και καταλαλιάς κατά των αδελφών μας 

και όταν το κάνουμε αυτό χύνουμε αδελφικό αίμα και αυτό είναι 

βδέλυγμα για τον Κύριο και θα μας στερήσει να γίνουμε μέρος της 

οικοδομής της ένδοξης εκκλησίας των εσχάτων καιρών. 
 

 Ο Δαβίδ δεν άντεχε να βλέπει τον Θεό να κατοικεί μέσα σε 

σκηνή, που ήταν η Κιβωτός της Διαθήκης και μέσα σ' αυτήν ήταν η 

άγια παρουσία Του, γι' αυτό ήθελε να Του κτίσει έναν μεγαλοπρε-

πή οίκο. Ο Θεός όμως δεν το επέτρεψε, λέγοντάς του ότι ήταν 

«ανήρ αιμάτων» και ότι αυτό που είχε στην καρδιά του θα το 

πραγματοποιούσε ο γιος του Σολομώντας. Αυτό έχει τυπολογική 

σημασία, ο Δαβίδ, επειδή έχυσε αίμα δεν του επέτρεψε ο Κύριος 

να οικοδομήσει τον (χειροποίητο) οίκο Του. Το ίδιο και εμείς σήμε-

ρα, όποιος «χύσει» αδελφικό αίμα, δεν θα έχει μέρος στην οικο-

δομή του πνευματικού οίκου της εκκλησίας των εσχάτων καιρών.  
 

 Μέσα σε μια τέτοια ανυπάκουη θέση από τον πιστό ο Κύριος 

ζητεί μετάνοια και αποκατάσταση: «Λούσθητε, καθαρίσθητε· αποβά-

λετε την κακίαν των πράξεών σας απ' έμπροσθεν των οφθαλμών Μου, 

παύσατε πράττοντες το κακόν, μάθετε να πράττετε το καλόν· εκζητή-

σατε κρίσιν, κάμετε ευθύτητα εις τον δυναστευμένον, κρίνατε τον ορ-

φανόν, προστατεύσατε την δίκην της χήρας» (Ησαΐας Α/16:16-17). Ό-

ταν ο πιστός το κάνει αυτό, τότε αποκαθιστά τις σχέσεις του με τον 

Θεό και κάθε προσφορά του είναι ευπρόσδεκτη απ' Αυτόν, τότε 

όταν θα σπέρνει, θα θερίζει πλούσια σοδειά, τότε και το "δίλεπτό" 

του από το υστέρημά του θα ανοίξει τους καταρράκτες των ευλο-

γιών του Θεού. 
 

 Για να μην είναι μάταιες οι προσφορές μας το κλειδί είναι μία 

μικρή λέξη, υπακοή. Η υλική ευημερία (όπως και η πνευματική) 

έρχεται με την υπακοή στον Λόγο του Θεού: «Εάν υπακούσουν και 

δουλεύσουν, (τότε) θέλουν τελειώσει τας ημέρας αυτών σε αγαθά και τα 

έτη αυτών σε ευφροσύνες» (Ιώβ Λς'/36:114).  
 

 

128 



 

 

Κεφάλαιο ΕΝΑΤΟ 
 

ΠΟΙΟΙ ΔΙΝΟΥΝ - ΠΟΤΕ ΚΑΙ ΠΩΣ ΔΙΝΟΥΜΕ 
( ΓΕΝΙΚΕΣ ΑΡΧΕΣ ΠΟΥ ΠΡΕΠΕΙ ΝΑ ΓΝΩΡΙΖΟΥΜΕ) 

 

   

1.   ΠΟΙΟΙ ΠΡΕΠΕΙ ΝΑ ΔΙΝΟΥΝ ΚΑΙ ΓΙΑΤΙ 

 Στον Θεό δίνουν οι πιστοί που έχουν αναγεννηθεί και βαπτι-

σθεί με το άγιο Πνεύμα Του και υπακούν στον Λόγο Του, δίνουν 

από τα αγαθά που Αυτός τους έχει εμπιστευθεί για να τα διαχειρί-

ζονται. Η Γραφή λέγει «μακάριον είναι να δίδει κάποιος, παρά να 

λαμβάνει» (Πράξεις Κ/20:35), αλλά όσα και να δίνουμε, δεν μπο-

ρούμε να ξεχρεωθούμε από τον Κύριο Ιησού, γιατί είμαστε αιώνια 

"χρεωμένοι" σ' Αυτόν για το πολύτιμο αίμα Του που έχυσε για 

εμάς. Δίνουμε για να Του εκφράσουμε την ευγνωμοσύνη μας για 

το τριπλό έργο που έκανε στη ζωή μας, που μας έσωσε από την 

αμαρτία, που μας θεραπεύει από τις αρρώστιες και που μας 

ελευθερώνει από τη δυναστεία του Διαβόλου, γι' αυτό ότι κάνου-

με, το κάνουμε με αγάπη και χαρούμενη καρδιά και όχι αναγκα-

στικά, γιατί τότε η προσφορά μας δεν είναι ευπρόσδεκτη. 
 

 Παρακάτω θα αναφέρουμε μερικές κατηγορίες για τις ο-

ποίες ο Λόγος του Θεού μας διδάσκει ΓΙΑΤΙ πρέπει να δίνου-

με. Δεν είναι μόνο αυτές οι κατηγορίες, αλλά είναι οι πιο αντιπρο-

σωπευτικές. Θα αναφερθούν πάρα πολλά εδάφια, γι' αυτό μην τα 

προσπεράσεις "στα γρήγορα", επειδή τα γνωρίζεις. Είναι ο θεό-

πνευστος Λόγος του Θεού, γι' αυτό διάβασέ τα και ξανά διάβασέ 

τα και ο Κύριος μέσα από τον δικό Του Λόγο θα σου μιλήσει μέσα 

στην καρδιά και σε οδηγήσει να πάρεις τη σωστή θέση, εάν μέχρι 

σήμερα δεν την έχεις πάρει. Αυτή η επιλογή, θα σε ακολουθεί σε 

όλη την μετέπειτα πνευματική σου πορεία, η οποία θα είναι ή για 

ευλογία ή για κρίση. Προσευχήσου να κάνεις την σωστή επιλογή: 
 

(α) ΕΥΑΓΓΕΛΙΣΜΟΣ ΨΥΧΩΝ: Δίνουμε γιατί βλέπουμε την ανάγκη 

που υπάρχει να εξαπλωθεί το μήνυμα του ευαγγελίου του Χριστού 

129 



σε όλη τη χώρα μας. Ο ευαγγελισμός των ψυχών πρέπει να είναι η 

άσβεστη φλόγα που θα καίει μέσα μας. Ο Ιησούς στη συνομιλία 

που είχε μετά την ανάστασή Του με τους δύο μαθητές που πήγαι-

ναν προς την πόλη Εμμαούς, τους είπε: «...Είναι γεγραμμένον και 

ούτως έπρεπε να πάθει ο Χριστός και να αναστηθεί εκ νεκρών την 

τρίτη ημέρα, και να κηρυχθεί εν τω ονόματι Αυτού μετάνοια και άφε-

σις αμαρτιών εις ΠΑΝΤΑ ΤΑ ΕΘΝΗ, αρχής γινομένης από Ιερουσα-

λήμ» (Λουκάς ΚΔ/24:46-47). 
 

 Πριν αναληφθεί ο Ιησούς επεσήμανε αυτή την ανάγκη στους 

μαθητές Του, την οποία παρουσίασε μέσα από ένα τρίπτυχο: «Πο-

ρευθέντες λοιπόν μαθητεύσατε πάντα τα έθνη, βαπτίζοντες αυτούς 

....διδάσκοντες αυτούς να φυλάττουν πάντα όσα παρήγγειλα εις εσάς» 

(Ματθαίος ΚΗ/28:19-20). Αυτή η ανάγκη ("πορευθέντες - μαθητεύσατε - 

διδάσκοντες") υπάρχει σήμερα περισσότερο από ποτέ άλλοτε και 

για να καλυφτεί χρειάζεται οικονομική ενίσχυση. 
 

 Στα παραπάνω λόγια του Ιησού πολλοί έχουν δώσει τον τί-

τλο "Η ΜΕΓΑΛΗ ΑΠΟΣΤΟΛΗ". Ο Ιησούς αποστέλλει τους αγίους Του 

να γίνουν μάρτυρες του ονόματός Του σε όλη την κτίση: «Θέλετε 

λάβει δύναμιν, όταν επέλθει το άγιον Πνεύμα επάνω εις εσάς, και θέλε-

τε είσθε εις Εμέ μάρτυρες και εις Ιερουσαλήμ και εις πάσαν την Ιου-

δαία και Σαμάρεια και έως ΕΣΧΑΤΟΥ της γης....» (Πράξεις Α/1:8). Για 

να δούμε ψυχές να σώζονται και να έρχονται με συντριβή στο 

σταυρό του Ιησού, πρέπει με χαρά να δίνουμε στις ανάγκες των 

αγίων και να μην κλέβουμε τον Θεό. 
 

(β) ΕΡΓΑΤΕΣ ΤΟΥ ΚΥΡΙΟΥ: Δίνουμε σε εκείνους που μας υπηρε-

τούν πνευματικά και επαγρυπνούν για τη σωτηρία της ψυχής μας, 

γιατί ο εργάτης του Κυρίου «είναι άξιος του μισθού και της τροφής 

αυτού» (βλ. Λουκάς Ι'/10:7, Ματθαίος Ι'/10:10, κλπ). Ο απόστολος Παύ-

λος αναφερόμενος στο θέμα επαναλαμβάνει το Δευτερονόμιο 

ΚΕ/25:4, λέγοντας: «...Διότι λέγει η γραφή· Δεν θέλεις εμφράξει το 

στόμα βοός αλωνίζοντος· και, άξιος είναι ο εργάτης του μισθού αυ-

τού» (Α' Τιμόθεου Ε/5:18). Για το θέμα αυτό θα αναφερθούμε αναλυ-

130 
42 



τικά στο κεφάλαιο που θα ασχοληθούμε με τους μισθωτούς ερ-

γάτες στον αγρό του Κυρίου. Τους αληθώς εργάτες του ευαγγελίου 

ο Κύριος τους χρίει στη διακονία τους και Αυτός τους συστήνει: 
 

 «Και Αυτός (ο Κύριος) έδωκεν άλλους μεν αποστόλους, άλλους δε 

προφήτας, άλλους δε ευαγγελιστάς, άλλους δε ποιμένας και δι-

δασκάλους, προς την τελειοποίησιν των αγίων, διά το έργον της 

διακονίας....» (Εφεσίους Δ/4:11-12 /Βλ. Α' Κορινθίους ΙΒ/12:28). 
 

 «Και θέλω σας δώσει ποιμένας κατά την καρδίαν μου και θέ-

λουν σας ποιμάνει με γνώση και σύνεση....» (Ιερεμίας Γ/3:15). 
 

 «Προσέχετε λοιπόν εις εαυτούς και εις όλον το ποίμνιον, εις το 

οποίον το Πνεύμα το άγιον σας έθεσεν επισκόπους, διά να ποι-

μαίνετε την εκκλησίαν του Θεού....» (Πράξεις Κ/20:28). 
 

 «Ουχί ότι ζητώ το δώρον, αλλά ζητώ τον καρπόν τον πλεονάζο-

ντα εις λογαρισμόν σας...» (Φιλιππησίους Δ/4:17). 
 

 «Και όσοι μεν εκ των υιών του Λευΐ λαμβάνουν την ιερατείαν, έ-

χουν εντολήν να αποδεκατίζουν τον λαόν κατά τον νόμον, τουτέ-

στι τους αδελφούς αυτών....» (Εβραίους Ζ/7:5). 
 

(γ) ΧΗΡΕΣ ΚΑΙ ΟΡΦΑΝΑ: Δίνουμε για τις ανάγκες που υπάρχουν 

στους οικονομικά ασθενέστερους και η Αγία Γραφή αναφέρει δύο 

κατηγορίες που έχουν συνεχή ανάγκη βοήθειας και στήριξης, που 

είναι οι χήρες και τα ορφανά. Για το θέμα αυτό ο Λόγος του Θεού 

αναφέρεται και στο νόμο της Παλαιάς Διαθήκης και στην Καινή 

Διαθήκη. Διάβασε με προσοχή τα παρακάτω εδάφια: 
 

 «Τις χήρες τίμα τις αληθώς χήρες..... Εάν κάποιος πιστός ή πι-

στή έχει χήρες, ας προμηθεύει εις αυτές τα αναγκαία, και ας μη 

επιβαρύνεται η εκκλησία, διά να δύναται να βοηθά τις αληθώς 

χήρες...» (Α' Τιμόθεου Ε/5:3,16). 
 

 «Θρησκεία καθαρά και αμίαντος ενώπιον του Θεού και Πατρός 

είναι αύτη, να επισκέπτεται τους ορφανούς και τις χήρες εις 

την θλίψη αυτών....» (Ιάκωβος Α/1:27). 
 

 «Εις δε τας ημέρας ταύτας, όταν επληθύνοντο οι μαθητές, έγινε 

γογγυσμός ...ότι οι χήρες αυτών παρεβλέποντο εις την  καθημε-

131 



ρινή διακονία ....Σκεφθείτε λοιπόν, αδελφοί, να εκλέξετε από ε-

σάς επτά άνδρας μαρτυρουμένους, πλήρεις Πνεύματος αγίου και 

σοφίας, τους οποίους ας καταστήσουμε επί της χρείας ταύτης» 

(Πράξεις ς'/6:1-3). 
 

 «Πατήρ των ορφανών και κριτής των χηρών, είναι ο Θεός εις 

τον άγιο Αυτού τόπον.....» (Ψαλμός ΞΗ/68:5). 
 

 «Αφού τελειώσεις να δεκατίζεις πάντα τα δέκατα των γεννημά-

των σου εις το ΤΡΙΤΟΝ έτος, το έτος της δεκατείας, και δώσεις 

αυτά εις τον Λευίτην, εις τον ξένον, εις τον ΟΡΦΑΝΟΝ και εις την 

ΧΗΡΑΝ, και φάγουν εντός των πυλών σου και χορτασθούν...» 

(Δευτερονόμιο Κς'/26:12). 
 

(δ) ΦΤΩΧΟΙ - ΟΙΚΟΝΟΜΙΚΑ ΑΣΘΕΝΕΙΣ: Δίνουμε για τους φτω-

χούς και τους ενδεείς, που είναι στην ίδια κατηγορία με τους ορ-

φανούς και τις χήρες. Στη σημερινή εποχή μια μεγάλη κατηγορία 

που έχει απόλυτη ανάγκη παροχής αγαθών και οικονομικής ενί-

σχυσης είναι οι άνεργοι και γενικά οι χαμηλόμισθοι, λόγω της πα-

γκόσμιας κρίσης. Το σώμα της εκκλησίας του Χριστού πρέπει να 

είναι μπροστάρης στον αγώνα αυτό, κατά το παράδειγμα του ίδιου 

του Ιησού, ο οποίος ευεργετούσε και θεράπευε όλους τους κατα-

δυναστευόμενους από τον Διάβολο (Πράξεις Ι'/10:38), γιατί θα πρέ-

πει να γνωρίζουμε ότι η φτώχεια είναι αποτέλεσμα της δυναστείας 

του Διαβόλου. Για τους πτωχούς ο Λόγος του Θεού αναφέρεται 

συνέχεια. ΔΙΑΒΑΣΕ και ΞΑΝΑ ΔΙΑΒΑΣΕ με προσοχή τα παρακάτω 

εδάφια και πάρε θέση ευθύνης στο θέμα αυτό: 
 

 «Μακάριος ο επιβλέπων εις τον πτωχόν· εις ημέραν θλίψεως θέ-

λει ελευθερώσει αυτόν ο Κύριος» (Ψαλμός ΜΑ/41:1). 
 

 «Ο καταφρονών τον πλησίον αυτού αμαρτάνει· ο δε ελεών τους 

πτωχούς είναι μακάριος» (Παροιμίες ΙΔ/14:21). 
 

 «Όποιος περιγελά τον πτωχόν, ΟΝΕΙΔΙΖΕΙ τον Ποιητήν αυτού· 

όποιος χαίρει εις συμφοράς, δεν θέλει μείνει ατιμώρητος» (Πα-

ροιμίες ΙΖ/17:5). 
 

 «Όποιος εμφράττει τα ώτα αυτού εις την κραυγήν του πτωχού, 

132 



θέλει φωνάξει και αυτός και δεν θέλει εισακουσθεί...» (Παροιμίες 

ΚΑ/21:13). 
 

 «Οφείλομεν δε εμείς οι δυνατοί να βαστάζωμεν τα ασθενήματα 

των αδυνάτων, και να μη αρέσκωμεν εις εαυτούς....» (Ρωμαίους 

ΙΕ/15:1). 
 

 «Είπε προς αυτόν ο Ιησούς· Εάν θέλεις να είσαι τέλειος, ύπαγε, 

πώλησον τα υπάρχοντά σου και δος εις τους πτωχούς, και θέ-

λεις έχει θησαυρόν εις τον ουρανό....» (Ματθαίος ΙΘ/19:21 - Βλέπε 

και Μάρκος Ι'/10:21). 
 

 «Ο κλέπτων ας μην κλέπτει πλέον, μάλλον δε ας κοπιάζει εργα-

ζόμενος το καλόν με τας χείρας αυτού, διά να έχει να μεταδίδει 

εις τον έχοντα ΧΡΕΙΑΝ.....» (Ρωμαίους ΙΕ/15:1). 
 

 «Διότι επείνασα και μου εδώκατε να φάγω, εδίψασα, και με 

εποτίσατε, ξένος ήμουν και με εφιλοξενήσατε, γυμνός (ήμουν), 

και με ενεδύσατε, ασθένησα και με επεσκέφθητε, εις την φυλα-

κή ήμουν και ήλθατε προς εμέ ....Αληθώς σας λέγω, καθ' όσον 

εκάμετε εις ένα τούτων των αδελφών μου των ελαχίστων, εις 

Εμέ εκάμετε» (Ματθαίος ΚΕ/25:35-36, 40). 
 

(ε) ΟΔΗΓΟΥΜΕΝΟΙ ΑΠΟ ΤΟΝ ΚΥΡΙΟ: Δίνουμε όπως ο Κύριος 

μας οδηγεί κάθε φορά, σύμφωνα με τις ανάγκες του σώματος της 

εκκλησίας Του. Ο Λόγος του Θεού μας λέγει για το θέμα αυτό: 
 

 «Κάμετε λοιπόν καρπούς αξίους της μετανοίας» (Λουκάς Γ/3:8). 
 

 «Μη θησαυρίζετε εις εαυτούς θησαυρούς επί της γης, όπου ο 

σκώληξ και η σκωρία αφανίζει και όπου κλέπται διατρυπούν και 

κλέπτουν ......Αλλά θησαυρίζετε εις εαυτούς θησαυρούς εν ουρα-

νώ, όπου ούτε σκώληξ ούτε σκωρία αφανίζει και όπου κλέπται 

δεν διατρυπούν ουδέ κλέπτουν· επειδή όπου είναι ο θησαυρός 

σας, εκεί θέλει είσθαι και η καρδία σας» (Ματθαίος ς'/6:19-21). 
 

 «Ο δε κατηχούμενος τον λόγον ας κάμνει τον κατηχούντα μέτο-

χον εις πάντα τα αγαθά αυτού» (Γαλάτες ς'/6:6). 
 

 «Παρακαλώ και σε σύντροφε γνήσιε, βοήθει αυτάς οι οποίες συ-

ναγωνίσθησαν μετ' εμού εις το ευαγγέλιον» (Φιλιππησίους Δ/4:3). 
 

133 



 «Έκαστος κατά το χάρισμα, το οποίον έλαβεν, υπηρετείτε κατά 

τούτο εις αλλήλους ως καλοί οικονόμοι της πολυειδούς χάριτος 

του Θεού» (Α' Πέτρου Δ/4:10). 
 

 «Ο έχων δύο χιτώνας ας μεταδώσει εις τον μη έχοντα, και ο έ-

χων τροφάς ας κάμει ομοίως» (Λουκάς Γ/3:11 - Βλέπε: Α' Ιωάννου 

Γ/3:17). 
 

 Υπάρχει μεγάλη ευλογία από τον Θεό σε εκείνους που με 

χαρά Του δίνουν και είναι μισθαποδότης. Μας "προκαλεί" να Τον 

δοκιμάσουμε στην πιστότητά Του: «...Δοκιμάσατέ Με τώρα εις τού-

το, λέγει ο Κύριος των δυνάμεων, εάν δεν σας ανοίξω τους καταρρά-

κτας του ουρανού και εκχέω την ευλογίαν εις εσάς, ώστε να μην αρ-

κεί τόπος δι' αυτήν» (Μαλαχίας Γ/3:10). Δοκιμάστε με -λέγει ο Θεός- 

και πριν πει αυτά τα λόγια αναφέρθηκε για τα δέκατα. Μας λέγει με 

απλά λόγια "φέρτε σε Μένα τα δέκατα που μου ανήκουν και Εγώ θα ανοί-

ξω τους καταρράκτες των ευλογιών Μου επάνω σας, εμπρός λοιπόν ΔΟΚΙ-

ΜΑΣΤΕ ΜΕ τώρα!!".  
 

 Πρέπει να ενισχύουμε κάθε διακονία που υπάρχει και γίνεται 

για τη διάδοση του Λόγου του Θεού, αλλά και για την οικοδομή 

των πιστών. Τέτοιες διακονίες είναι πάρα πολλές, όπως, διακονίες 

που έχουν να κάνουν με μουσικές παραγωγές (CD/DVD), με εκδό-

σεις βιβλίων, περιοδικών και χριστιανικών εφημερίδων, με φυλλα-

δικό έργο, με την αγορά και διάθεση του Λόγου του Θεού (Καινές 

Διαθήκες), με διακονίες σε περιθωριακά άτομα και άστεγους, με 

πνευματικά προγράμματα, με εξοπλισμό συναθροίσεων και πολ-

λών άλλων που συναντάμε στην πορεία μας. Ας γινόμαστε "χορη-

γοί" με χαρά και με γενναιόδωρη καρδιά σε όλες αυτές τις διακονίες. 
 

2.   ΠΟΤΕ ΠΡΕΠΕΙ ΝΑ ΔΙΝΟΥΜΕ 

 Οι Ισραηλίτες στην περίοδο της Παλαιάς Διαθήκης, στην οι-

κονομία του νόμου, έδιναν στις παρακάτω περιπτώσεις, για τις ο-

ποίες αναφερθήκαμε με λεπτομέρειες, όταν μιλήσαμε για τα τρία 

είδη των δεκάτων και για τις απαρχές. Εδώ όμως θα αναφέρουμε 

μερικά επιπρόσθετα στοιχεία: 
 

134 
44 



(α) Το πρώτο μερίδιο από κάθε τι (Δευτερονόμιο ΙΗ/18:4, Έξοδος 

ΚΒ/22:29-30, Αριθμοί ΙΗ/18:12,24, Β' Κορινθίους Η/8:5, κλπ). 
 

(β) Από τις απαρχές των καρπών των γεννημάτων τους (βλ. 

Παροιμίες Γ/3:9-10, Β' Χρονικών ΛΑ/31:5, Αριθμοί ΙΓ/13:20, Δευτε-

ρονόμιο ΙΗ/18:3-4, Νεεμίας Ι'/10:35-37, κλπ).   
 

(γ) Κάθε έτος (Δευτερονόμιο ΙΔ/14:22). 
 

(δ) Τρεις φορές το έτος (Δευτερονόμιο Ις'/16:16-17). 
 

 Σήμερα στην περίοδο της Καινής Διαθήκης (οικονομία της 

χάρης), ανεξάρτητα εάν το εισόδημα του πιστού είναι μηνιαίο, ή 

εβδομαδιαίο, ή οτιδήποτε άλλο, ο Κύριος πρέπει να έχει πάντα το 

πρώτο μερίδιο, γιατί πριν ακόμα Του δώσουμε οτιδήποτε το υλι-

κό, Του έχουμε προσφέρει τον εαυτό μας ως «θυσία ζώσα, αγία και 

ευάρεστη εις Αυτόν» (Ρωμαίους ΙΒ/12:1-2). Ο Παύλος αναφερόμενος 

για τους πιστούς Θεσσαλονικείς, λέγει προς τους Κορίνθιους 

πιστούς: «...Αλλ' εαυτούς έδωκαν πρώτον εις τον Κύριον και (έπειτα) 

εις εμάς διά θελήματος του Θεού» (Β' Κορινθίους Η/8:5). 
 

 Στην Καινή Διαθήκη συγκεκριμένος χρόνος για το πότε πρέ-

πει να προσφέρουμε στον Κύριο ρητά δεν αναφέρεται. Πρέπει ό-

μως να δίνουμε και εμείς, όπως έκαναν οι Ισραηλίτες, το "πρώτο 

μερίδιο" από κάθε τι που έχουμε, γιατί δεν είναι δικά μας, αλλά εί-

ναι δικά Του και μας τα έχει εμπιστευθεί: «Αλλά ποιος είμαι εγώ, και 

ποιος (είναι) ο λαός μου, ώστε να δυνηθούμε να προσφέρουμε προθύ-

μως εις Σε κατά ταύτα; ΔΙΟΤΙ τα πάντα έρχονται εκ Σου και εκ των 

δικών Σου δίδομεν εις Σε» (Α' Χρονικών ΚΘ/29:14). 
 

 Υπάρχουν χριστιανικές ομάδες ή ομολογίες που διδάσκουν 

ότι η Καινή Διαθήκη ρητά αναφέρει πως πρέπει να δίνουμε υπο-

χρεωτικά την "Πρώτη ημέρα" της εβδομάδας (σημερινή Κυριακή), 

στηριζόμενοι στα λόγια του Παύλου προς τους Κορίνθιους πι-

στούς: «Κατά την πρώτην της εβδομάδος έκαστος από εσάς ας ενα-

ποθέτει παρ' εαυτώ θησαυρίζων ό,τι αν ευπορεί, ώστε όταν έλθω να 

μη συνάγωνται τότε συνεισφοραί...» (Α' Κορινθίους Ις'/16:2). Εδώ ο 

Παύλος φαίνεται πολύ καθαρά ότι δεν μιλάει για ΔΕΚΑΤΑ, αλλά 
48 

135 



αναφέρεται σε έκτακτες ΣΥΝΕΙΣΦΟΡΕΣ για να καλύψουν τις ανά-

γκες της εκκλησίας της Ιερουσαλήμ: «Και όταν έλθω, οποίους εγκρί-

νετε, δι' επιστολών τούτους θέλω πέμψει διά να φέρουν την δωρεάν 

σας εις Ιερουσαλήμ» (Α' Κορινθίους Ις'/16:3). 
 

 Ο Παύλος εδώ δεν θέτει εντολή, αλλά τους προτρέπει κατά 

την Πρώτη ημέρα της εβδομάδας (ημέρα εργάσιμη τότε), να βάζουν 

στην άκρη κάποια χρήματα για τους αδελφούς στην Ιερουσαλήμ 

και όταν αυτός θα πήγαινε στην Κόρινθο, θα τα έπαιρνε για να τα 

μεταφέρει στην Ιερουσαλήμ. Το ίδιο είχε πει να κάνουν και οι πι-

στοί της εκκλησίας της Γαλατίας, όπως αναφέρεται στο προηγού-

μενο εδάφιο: «Περί δε της συνεισφοράς της υπέρ των αγίων, καθώς 

διέταξα εις τας εκκλησίας της Γαλατίας, ούτω κάμετε και σεις» (Α' 

Κορινθίους Ις'/16:1). 
 

 Το ότι ο Παύλος στην περίπτωση αυτή δεν "ξεχωρίζει" την 

Πρώτη ημέρα και δεν μιλάει για δέκατα, φαίνεται πολύ καθαρά ό-

ταν τους λέγει «...έκαστος από εσάς ας εναποθέτει παρ' εαυτώ», δη-

λαδή να μαζεύει τα χρήματα στο σπίτι του και όχι στην εκκλησία 

(ή στο χώρο που συναθροίζονταν τότε), γιατί τα χρήματα αυτά ήσαν 

για διαφορετικό σκοπό. 
 

 Πρέπει λοιπόν και εμείς σήμερα, να αποκτήσουμε μια καλή 

συνήθεια και μια καλή αρχή στη ζωή μας, που είναι, όταν πληρω-

νόμαστε, πριν ακόμα βάλουμε τα χρήματα στην τσέπη μας να τα 

αποδεκατίζουμε. Σήμερα που οι πληρωμές γίνονται και ηλεκτρο-

νικά (απευθείας σε κάποιο τραπεζιτικό λογαριασμό), θα πρέπει το 

πρώτο μέλημά μας να είναι να αφαιρούμε το ανάλογο ποσό για 

τον Κύριο ή να έχουμε έναν λογαριασμό που να είναι αποκλει-

στικά για το έργο του Κυρίου και να μεταφέρουμε αμέσως εκεί 

το δέκατο και μετά να το χρησιμοποιούμε, σύμφωνα με τον Λόγο 

του Θεού. Προσωπικά έχω εφαρμόσει αυτή την τακτική και γεύο-

μαι τις πλούσιες ευλογίες του Κυρίου. Η Αγία Γραφή μας προτρέ-

πει συνέχεια να "δοκιμάζουμε" τον Κύριο: «Γεύθητε και ιδέτε...» 

(Ψαλμός ΛΔ/34:8, Α' Πέτρου Β/2:3). 
 

136 
44 



3.   ΠΩΣ ΠΡΕΠΕΙ ΝΑ ΔΙΝΟΥΜΕ ΣΤΟΝ ΘΕΟ 

 Για το "πως" πρέπει να δίνουμε στον Κύριο, ο Λόγος του 

Θεού είναι αρκετά αποκαλυπτικός. Τα παρακάτω είναι μια γενική 

συνόψιση, όλων όσων έχουμε αναφέρει στα προηγούμενα κεφά-

λαια (διάβασε τα εδάφια από την Βίβλο σου): 
 
 

 ΙΛΑΡΩΣ - ΜΕ ΧΑΡΑ: Β' Κορινθίους Θ/9:7, Η/8:2, Νεεμίας ΙΒ/12:43. 

 ΓΕΝΑΙΟΔΩΡΑ: Παροιμίες ΙΑ/11:25, Β' Κορινθίους Η/8:2-3,9. 

 ΑΝΙΔΙΟΤΕΛΩΣ (χωρίς ανταπόδοση): Ματθαίος Ι΄/10:8, Εκκλησ.ΙΑ/11:1. 

 ΜΥΣΤΙΚΑ (όχι φανερά): Ματθαίος Ζ/7:3-4. 

 ΕΝΤΙΜΑ - ΔΙΚΑΙΑ: Παροιμίες ΙΑ/11:1, Πράξεις Ε/5:1-11. 

 ΜΕ ΠΙΣΤΟΤΗΤΑ: Β' Χρονικών ΛΑ/31:12, Πράξεις Ε/5:1-11. 

 ΜΕ ΑΓΑΠΗ: Ιωάννης ΙΔ/14:14-15, Β' Κορινθίους Η/8:1-5.   

 ΑΝΑΛΟΓΑ: Α' Κορινθίους Ις'/16:2, Β' Κορινθίους Η/8:12.   

 ΜΕ ΧΑΡΗ και ΜΕ ΔΥΝΑΜΗ: Πράξεις Δ/4:32-37.  

 ΜΕ ΑΠΛΟΤΗΤΑ: Ρωμαίους ΙΒ/12:8. 

 ΜΕ ΥΠΑΚΟΗ: Ιωάννης ς'/6:1-14. 

 ΜΕ ΕΥΣΠΛΑΧΝΙΑ: Πράξεις Κ/20:35. 

 ΑΥΘΟΡΜΗΤΑ: Πράξεις Δ/4:32-37. 

 ΑΥΤΟΠΡΟΑΙΡΕΤΑ: Πράξεις ΙΑ/11:29. 

 ΠΡΟΣ ΔΟΞΑ ΤΟΥ ΘΕΟΥ: Α' Κορινθίους Ι'/10:31. 

 ΣΤΟΝ ΘΕΟ (όχι σε ανθρώπους): Κολοσσαείς Γ/3:23, Ματθαίος ς'/6:2-4. 

 ΤΑΚΤΙΚΑ: Έξοδος Λς'/36:3, Εκκλησιαστής ΙΑ/11:6, Α' Κορινθίους Ις'/16:2. 

 ΚΑΤΑ ΤΗΝ ΙΚΑΝΟΤΗΤΑ: Πράξεις ΙΑ/21:29, Έσδρας Β/2:68, Λουκ.ΙΒ/12:48. 
 

 ΕΚΟΥΣΙΑ (με τη θέλησή μας): Έξοδος ΚΕ/25:2,ΛΕ/35:5, Λευιτικό ΚΒ/22:29, 

Πράξεις Δ/4:32-37, Β' Κορινθίους Η/8:3, Εφεσίους ς'/6:5,8. 
 

 ΜΕ ΘΥΣΙΑ: Β' Κορινθίους Η/8:1-5, Μάρκος ΙΒ/12:41-44, Λουκάς ς'/6:38, Φι-

λιππησίους Δ/4:18, Α' Τιμόθεου ς'/6:17, Ρωμαίους ΙΒ/12:8.    
 

 Πάντοτε ΣΤΟ ΟΝΟΜΑ ΤΟΥ ΙΗΣΟΥ: Κολοσσαείς Γ/3:17 

 
 
 
 

137 



από τις εκδόσεις μας 
 

 
ISBN:  978 - 618 - 80075 -  1 - 2 

 

Α΄ έκδοση: 06/2012  -  Β΄ έκδοση: 03/2021 

  Σελίδες 84 
 

«ΑΝΑΖΗΤΩΝΤΑΣ ΑΠΑΝΤΗΣΕΙΣ»: Πρόκειται για ένα βιβλίο με άρθρα 

που έχουν σχέση με τη Βίβλο (ερμηνευτικά, απολογητικά, θεολογικά και 

εσχατολογικά) τα οποία κατά καιρούς έχουν δημοσιευτεί στο facebook και 

τα περισσότερα θέματα είναι απαντήσεις σε ερωτήσεις και απορίες  χρη-

στών του internet.  
 

Μερικά από τα περιεχόμενα του βιβλίου: 
 

 «Δόγματα, Ομολογίες και Κινήσεις στον Ελλαδικό χώρο». 

 «Ερμηνευτική της Βίβλου» και «Τυπολογία των συμβόλων». 

 Βάπτισμα στο νερό (Ματθαίος ΚΗ/28:19) και ερμηνεία «οπτόν εν πυρί» 

 «Ο Ιησούς είναι ο Λόγος» (Ιωάννης Α/1:1) 

 «Η γέννηση του ΙΣΧΥΡΟΥ ΠΟΛΕΜΙΣΤΗ της εκκλησίας των Εσχάτων Καιρών» 

 
 
 

138 



 

Κεφάλαιο ΔΕΚΑΤΟ 
 

ΚΑΝΕ ΤΟΝ ΘΕΟ ΣΥΝΕΤΑΙΡΟ ΣΟΥ  
 

   

1. ΣΥΝΕΡΓΟΙ ΤΟΥ ΘΕΟΥ:  

 Στην Κόρινθο οι πιστοί είχαν δημιουργήσει 4 φατρίες (ομάδες) 

με αρχηγούς η κάθε ομάδα τον Ιησού, τον Απολλώ, τον Κηφά και 

τον Παύλο (βλ. Α' Κορινθίους Γ/3:1-11). Καυτηριάζοντας αυτή τη σαρ-

κική τους συμπεριφορά ο Παύλος τους μίλησε για την αναγκαιότη-

τα της ενότητας του σώματος του Χριστού και ότι ο ένας έχει ανά-

γκη τον άλλον για να προχωρήσει το έργο του Κυρίου, καθόσον ο 

καθένας έχει διαφορετική διακονία. Τους είπε πολύ απλά πως, άλ-

λος είναι ο φυτεύων, άλλος είναι ο ποτίζων και άλλος είναι ο αυ-

ξάνων, δεν μπορεί να τα κάνει όλα ένας μόνος του και δεν είναι 

αυτό που ο Κύριος Ιησούς θέλει για το σώμα της εκκλησίας Του.  
 

 Θα έπρεπε να καταλάβουν ότι μεταξύ τους είναι συνεργοί 

στον αγρό του Κυρίου και όχι αντίπαλοι: «Ο φυτεύων δε και ο πο-

τίζων είναι ΕΝΑ· και έκαστος θέλει λάβει τον εαυτού μισθόν κατά τον 

κόπον αυτού» (Α' Κορινθίους Γ/3:8). Πρέπει να υπάρχει τέλεια ενότη-

τα ανάμεσα στον φυτεύοντα και στον ποτίζοντα. Εάν δεν υπάρξει ο 

ποτίζων, για να ποτίσει αυτό που αρχικά έσπειρε ο φυτεύων, δεν 

πρόκειται ποτέ αυτό να καρποφορήσει, γιατί χωρίς νερό θα ξερα-

θεί και όλος ο κόπος θα είναι μάταιος. 
 

 Ο Παύλος δεν μένει μόνο σε αυτό, προχωρεί ακόμα πιο βα-

θιά, δείχνοντας ότι οι πιστοί είναι συνεργάτες του Θεού: «Διότι του 

Θεού είμεθα συνεργοί· σεις είσθε του Θεού αγρός, του Θεού οικοδο-

μή» (Α' Κορινθίους Γ/3:9). Τι μεγάλη τιμή και ευλογία για τον πιστό 

άνθρωπο, ο άγιος Θεός, ο δημιουργός του σύμπαντος να είναι ο 

συνεργάτης του. Αυτό δείχνει την καρδιά της αγάπης του Θεού, 

δείχνει το πόσο πολύ ενδιαφέρεται για τα παιδιά Του. Από τη μια 

μεριά, εμείς σαν πιστοί είμαστε ο αγρός του Θεού και από την άλ-

λη μεριά, ο Θεός συνεργάζεται μαζί μας για να αυξηθούμε πνευ-

ματικά, αλλιώς από μόνοι μας θα είμαστε ανίσχυροι εναντίον του 

139 



εχθρού της ψυχής μας, του Διαβόλου, που συνέχεια σπέρνει στον 

αγρό ζιζάνια για να καταστρέφουν τη σοδειά. 
 

 Το ερώτημα είναι "εάν ο Θεός μας κάνει την τιμή να είμαστε δι-

κοί Του ΣΥΝΕΡΓΑΤΕΣ στον αγρό και όταν γνωρίζουμε ότι Αυτός είναι 

πιστός στον λόγο Του, εμείς δεν θα πρέπει να Τον κάνουμε ΣΥΝΕ-

ΤΑΙΡΟ στα οικονομικά μας;"  
 

 Τι σημαίνει "κάνω συνέταιρο τον Θεό;" Όλοι θέλουν στη ζωή 

τους να έχουν στην επιχείρησή τους, στη δουλειά τους, σε κάθε 

δραστηριότητά τους αξιόπιστους συνεταίρους και εάν στην πορεία 

τα πράγματα δεν πάνε καλά, αυτό φανερώνει ότι ήταν μία λάθος 

συνεργασία και επιλογή. Ο Θεός ζητεί από τον άνθρωπο την υπα-

κοή στους νόμους Του, ζητεί υπακοή και στην εντολή των δεκά-

των. Εάν ο πιστός κάνει τον Θεό συνέταιρό του στα οικονομικά 

του, τότε οι καταρράκτες των ευλογιών θα ανοίξουν και ο λαός του 

Θεού θα δει τη δόξα Του σε κάθε ενέργειά του: «Εάν περιπατείτε 

εις τα προστάγματά μου και φυλάσσετε τας εντολάς μου και εκτελεί-

τε αυτάς, τότε θέλω δώσει τας βροχάς σας εις τους καιρούς αυτών...» 

(Λευιτικό Κς'/26:3-4).  
 

 Εάν κάνουμε τον Θεό συνέταιρό μας όταν σπέρνουμε, τότε 

Αυτός «θα δώσει βροχές εις τους καιρούς αυτών» και στην εποχή 

του θερισμού ο Θεός θα βρέξει χρυσή βροχή ευλογιών. Μέσα στη 

ζωή της εκκλησίας του Ιησού Χριστού έχουμε πολλές τέτοιες θαυ-

μαστές ενέργειες επάνω στα παιδιά Του, που εάν τις καταγράψου-

με όλες θα χρειαστεί ένας τόμος ολόκληρος.  
 

 Θα αναφέρουμε παρακάτω μερικές περιπτώσεις πιστών αν-

θρώπων, που αποφάσισαν στη ζωή τους να κάνουν τον Θεό συνέ-

ταιρό τους, που αποφάσισαν να κάνουν πράξη αυτό που ο Θεός 

στον καθένα μας ξεχωριστά, "δοκιμάστε Με!" 
 

2. ΟΥΙΛΙΑΜ ΓΚΟΛΓΚΕΪΤ  

 Πριν από πολλές δεκαετίες υπήρχε ένας πιστός επιχειρημα-

τίας, ο οποίος ζήτησε από τον Κύριο να τον ευλογήσει στη δουλειά 

του, κάνοντας μια συμφωνία μαζί Του, να γίνει ο Θεός συνέται-
50 

140 



ρος στην επιχείρησή του. Το αποτέλεσμα ήταν το όνομά του να 

γίνει παγκόσμια γνωστό, γιατί ποιος είναι αυτός που σήμερα δεν 

γνωρίζει ή δεν έχει χρησιμοποιήσει την οδοντόκρεμα Colgate, για-

τί αυτό ήταν τ' όνομά του, Ουίλιαμ Γκολγκέιτ! Στον άνθρωπο αυ-

τόν εκπληρώθηκε ο Λόγος του Θεού ότι είχε εξουσία να τρώγει 

από τα πλούτη που ο Θεός του έδωσε, γιατί ήταν ΔΩΡΟ δικό Του: 

«Και εις όποιον άνθρωπον ο Θεός, αφού έδωσε πλούτη και υπάρχοντα, 

έδωκεν εις αυτόν και εξουσίαν να τρώγει απ' αυτών και να λαμβάνει 

το μερίδιον αυτού και να ευφραίνεται εις τον κόπον αυτού, τούτο εί-

ναι δώρον Θεού» (Εκκλησιαστής Ε/5:19).  
 

 Εδώ ο Σολομώντας λέγει με πολύ σαφήνεια ότι «ο Θεός ΕΔΩ-

ΣΕ πλούτη και υπάρχοντα» και «τούτο είναι ΔΩΡΟΝ Θεού». Αυτό είναι 

μια θαυμαστή διακήρυξη της Γραφής, ότι ο πλούτος όταν προέρχε-

ται από τον Θεό είναι μεγάλη ευλογία στη ζωή του πιστού και δεν 

είναι αμαρτία. Ο Θεός τίμησε τον συνέταιρό του Γκολγκέιτ και του 

έδωσε πολλά πλούτη.  
 

3. ΡΟΒΕΡΤΟΣ ΛΕΤΟΥΡΝΩ  

 Στον χριστιανικό κόσμο είναι πολύ γνωστός ο επιχειρηματίας 

Ροβέρτος Λετουρνώ, μηχανικός και εφευρέτης επαγγελματικών 

μηχανών. Ένα βράδυ που η καρδιά του είχε σπάσει ενώπιον του 

Κυρίου, έκανε μια προσευχή, που έβγαινε από μια ειλικρινή καρ-

διά: "Ω Θεέ μου, έως τώρα η χριστιανική ζωή μου ήταν μια αποτυχία, 

δεν έζησα για Σένα. Πολλές φορές προσπάθησα να γυρίσω σελίδα στη 

ζωή μου, αλλά δεν το κατόρθωσα. Εάν Κύριε, μου δώσεις νικηφόρα 

πνευματική ζωή, εάν βάλεις στην καρδιά μου την αγάπη που λείπει 

και εάν με πληρώσεις με το άγιο Πνεύμα Σου, ώστε να δίνω τη μαρτυ-

ρία μου για Σένα, θα κάνω σήμερα κάθε τι που θα μου ζητήσεις!"  
 

 Η ζωή του Λετουρνώ από την προσευχή εκείνη άλλαξε ορι-

στικά, ούτε ο ίδιος δεν μπορούσε να φανταστεί τι θα επακολουθού-

σε. Ο πόθος μέσα του ήταν να γίνει ιεραπόστολος και την επομένη 

ημέρα αυτό που είχε μέσα του το συμμερίστηκε μ' έναν πνευματικό 

αδελφό, που τον εμπιστευόταν πνευματικά. Τα λόγια εκείνου του 

141 



ανθρώπου ήταν καταλύτης για την παραπέρα πορεία του Λετουρ-

νώ, όταν του είπε: "Μείνε στην εργασία σου, ο Θεός έχει ανάγκη 

από αφιερωμένους επιχειρηματίες". 
 

 Αποφάσισε ο Λετουρνώ να κάνει τον Θεό συνέταιρο 

στις επιχειρήσεις του. Αρχικά Του αφιέρωνε το δέκατο κατά τον 

Λόγο Του. Αργότερα μέσα στο πνεύμα του, κατάλαβε ότι ο Θεός, 

σαν συνέταιρός Του, του ζητούσε περισσότερα. Τότε έκανε μία 

συμφωνία (διαθήκη) μαζί Του, που ήταν να αφιερώνει στον συνέ-

ταιρό του το 90 τοις εκατό, δηλαδή τα εννέα δέκατα και να κρατά 

για τον εαυτό του και για την οικογένειά του το υπόλοιπο 10 τοις 

εκατό, δηλαδή το ένα δέκατο. 
 

 Μετά από αυτή συμφωνία, ο Λετουρνώ έγινε στην εποχή του 

ο μεγαλύτερος επιχειρηματίας, πραγματικός όμως διαχειριστής 

ήταν ο συνέταιρός του, ο Θεός. Μέσα σε λίγο χρονικό διάστημα, 

κατά το έτος 1940, είχε 4 εργοστάσια, 3.000 εργάτες και οι "μηχα-

νές Λετουρνώ" ήσαν περιζήτητες σε όλο τον κόσμο. Δεν έμεινε 

όμως μόνο σε αυτό, αλλά συντηρούσε οικονομικά πολλές ιεραπο-

στολές στο εξωτερικό, μισθοδοτούσε πολλούς εργάτες του ευαγγε-

λίου, χρηματοδοτούσε ενάμισι εκατομμύρια φυλλάδια και ενίσχυε 

οικονομικά την οργάνωση των Γεδεωνιτών, που τοποθετούσε Βί-

βλους σε δωμάτια ξενοδοχείων, νοσοκομείων και σε σχολεία, στην  

οποία οργάνωση για ένα διάστημα ήταν και πρόεδρός της. Όλος ο 

κόσμος γνώριζε (γιατί το έλεγε) ότι ο Λετουρνώ είχε ως συνέταιρο 

στις επιχειρήσεις του τον Θεό.   
  

 ΣΗΜΕΙΩΣΗ: Η ζωή - βιογραφία του Ροβέρτου υπάρχει σε βιβλίο από 

τις εκδόσεις "Ο ΛΟΓΟΣ", την οποία έγγραψε ο Albert W. Lorimer, σε με-

τάφραση Δημήτρη Μαγκριώτη (έκδοση 1961).  
 

4. ΔΗΜΟΣ ΣΑΚΑΡΙΑΝ  

 Μέσα στην Βίβλο διαβάζουμε: «Αλλά θέλεις ενθυμείσθαι Κύ-

ριον τον Θεόν σου· διότι Αυτός είναι, ο οποίος σου δίδει δύναμιν να 

αποκτάς πλούτη, διά να στερεώσει την διαθήκην Αυτού....» (Δευτερο-

νόμιο Η/8:18). Σε όλους όσους κάνουν συμφωνία με τον Θεό, τους 

142 
52 



δίνει δύναμη να αποκτούν πλούτη, όπως έκανε με τον Γκολγκέιτ, 

τον Λετουρνώ και χιλιάδες άλλους πιστούς επιχειρηματίες σε ολό-

κληρο τον κόσμο, όπως συνέβηκε και με τον Δήμο Σακαριάν για 

τον οποίο θα αναφερθούμε στη συνέχεια. 
 

 Ο παππούς του Δήμου Σακαριάν το έτος 1905 προειδοποιη-

μένος από μια προφητεία για την Τουρκική καταδίωξη των Αρμε-

νίων έφυγε και εγκαταστάθηκε στην Αμερική. Ο Δήμος Σακαριάν 

μαζί με τον Όραλς Ρόμπερτς ιδρύουν το 1952 την "Διεθνή Αδελφό-

τητα Επαγγελματιών Χριστιανών Ανδρών" (F.G.B.M.F.I.), η οποία θεω-

ρήθηκε την περίοδο εκείνη ως το μεγαλύτερο διαδογματικό έργο 

και στην οποία συμμετείχαν μόνο πιστοί επιχειρηματίες, άνδρες 

και γυναίκες.  
 

 Όλοι οι επιχειρηματίες που συμμετείχαν στην κίνηση αυτή, εί-

χαν αφιερώσει τη διαχείριση των οικονομικών τους στον Κύριο, ο 

οποίος τους οδηγούσε σε όλες τις ενέργειές τους, γιατί είχε τη 

πρώτη θέση στην καρδιά τους: «...Επειδή όπου είναι ο θησαυρός 

σας, εκεί θέλει είσθαι και η καρδία σας» (Ματθαίος ς'/6:21).Μέσα στα 

πρώτα 20 χρόνια της ίδρυσής της η αδελφότητα είχε 2.600 πα-

ραρτήματα σε όλον τον κόσμο.  
 

5. ΤΖΑΚ ΧΑΡΤΜΑΝ  

 Ο Τζακ Χάρτμαν (Jack Hartman) ήταν ένας ελεύθερος επι-

χειρηματίας, του οποίου η επιχείρηση στις αρχές της δεκαετίας του 

70 άρχισε να παρουσιάζει σοβαρά οικονομικά προβλήματα και πο-

λύ σύντομα βρέθηκε να έχει χρέη δέκα φορές περισσότερα από τα 

ετήσια έσοδα. Τα χρέη μεγάλωναν πολύ γρήγορα και η κατάσταση 

καθημερινά γινόταν χειρότερη και φαινόταν μη αναστρέψιμη. Επί 

μήνες ο Χάρτμαν ήταν στα πρόθυρα νευρικής κρίσης, γιατί δεν 

γνώριζε πως έπρεπε να ενεργήσει για να ανακάμψει η επιχείρησή 

του. Όσους συμβουλεύτηκε, η απάντηση ήταν πάντα η ίδια, να 

κηρύξει πτώχευση, αλλά αυτό μέσα του δεν μπορούσε να το δε-

χτεί,  πίστευε ότι θα υπήρχε κάποια άλλη λύση. 
 

 Ένας φίλος του, σ' αυτή τη δύσκολη περίοδο που περνούσε, 

143 



του μίλησε ότι έπρεπε να δεχθεί τον Ιησού Χριστό ως σωτήρα του 

και ότι δεν χρειαζόταν να κηρύξει πτώχευση και τον προέτρεψε να 

μελετήσει την Βίβλο, μέσα στην οποία θα έβρισκε τη λύση για το 

πρόβλημά του. Ο Χάρτμαν πίστεψε στον Ιησού και για μερικούς 

μήνες άρχισε να μελετά την Βίβλο και να εμβαθύνει σε θέματα που 

είχαν σχέση με τα οικονομικά. Άρχισε να εφαρμόζει τις Βιβλικές 

αρχές, που είχαν σχέση με τα οικονομικά θέματα και αυτό άρχισε 

να φέρνει αποτελέσματα.  
 

 Τα οικονομικά της επιχείρησης άρχισαν να ανακάμπτουν, 

όλα τα χρέη σιγά - σιγά εξοφλήθηκαν και παρά το γεγονός ότι υ-

πήρχε την περίοδο εκείνη οικονομική κρίση, είχε κάθε χρόνο στα-

θερή ανοδική οικονομική πορεία. Φυσικά αυτά δεν έγιναν ξαφνικά 

όλα, αλλά χρειάστηκε κάποιο χρονικό διάστημα για να αλλάξουν οι 

καταστάσεις στην επιχείρησή του. Η σπορά που άρχισε να κάνει 

σύμφωνα με τον Λόγο του Θεού, άρχισε να αποδίδει καρπούς. Δέ-

κα χρόνια μετά την παρ' ολίγο πτώχευση της επιχείρησής του (αρ-

χές της δεκαετίας του 80) τα πράγματα είχαν αλλάξει ριζικά. 
 

 Ο Χάρτμαν δεν έμεινε αδρανής στον πνευματικό τομέα, μετά 

από τη θαυμαστή επέμβαση του Κυρίου και της σωτηρίας της επι-

χείρησής του, άρχισε μια φορά την εβδομάδα να έχει συνάντηση 

με τρεις άλλους επιχειρηματίες στο γραφείο του για να μελετούν τη 

Βίβλο και μάλιστα είχε επιλέξει να γίνεται κάθε Τρίτη. Στην αρχή η 

συνάντηση ξεκίνησε σαν μια απλή συζήτηση, αλλά τελικά κατέληξε 

να γίνονται συστηματικές Βιβλικές μελέτες σε τέσσερις διαφορετι-

κές ώρες, καθόσον τα μαθήματα παρακολουθούσαν περισσότερα 

από τριακόσια άτομα.  
 

 Το αποτέλεσμα όλων αυτών των γεγονότων ήταν να δημι-

ουργηθεί μία εκκλησία με δύο ποιμένες πλήρους απασχόλησης, 

έναν βοηθό ποιμένα επίσης πλήρους απασχόλησης και ένα μεγά-

λο διοικητικό προσωπικό. Είκοσι χρόνια μετά, αρχές του έτους 

2.000, η εκκλησία αριθμούσε περίπου χίλια μέλη. Όλα ξεκίνησαν 

από την παρ' ολίγον πτώχευση της επιχείρησης, που δεν συνέ-

144 



βηκε, γιατί ο Χάρτμαν αποφάσισε να εφαρμόσει τους οικονομικούς 

νόμους της Γραφής και δεν θέρισε μόνο υλικά αγαθά, αλλά η επι-

χείρησή του έγινε μια πηγή οικονομικής βοήθειας για την εξάπλω-

ση του μηνύματος της σωτηρίας. 
 

 Είναι συγκλονιστική η μαρτυρία του ίδιου πως ξεκίνησε να 

δίνει τον Κύριο. Το έτος 1983 εξέδωσε το βιβλίο "Trust God for your 

Finances" (Εμπιστεύσου τον Θεό για τα οικονομικά σας), μέσα στο οποίο 

δίνει την ακόλουθη μαρτυρία (οι επισημάνσεις με ζωηρά γράμματα, ή 

κεφαλαία, ή υπογραμμίσεις είναι δικές μας): 
 

 "Εάν θέλουμε ο Θεός να επιστρέψει ΠΟΛΛΑΠΛΑΣΙΑ σ' εμάς, θα 

πρέπει να Του δώσουμε τους σπόρους να τους πολλαπλασιάσει. Εάν 

χρειαζόμαστε να λάβουμε μια μεγάλη οικονομική σοδειά, πρέπει να 

φυτεύουμε ΠΟΛΛΟΥΣ ΣΠΟΡΟΥΣ. Όταν για πρώτη φορά, κατάλαβα 

αυτή τη μεγάλη αλήθεια, εννέα χρόνια πριν, ήμουν στο μέσον μια οι-

κονομικής κατάρρευσης. Παρ' όλα αυτά άρχισα να σπέρνω οικονομι-

κούς πόρους. Έσπειρα με αφθονία. Ημέρα με την ημέρα καθοδηγού-

σα τη γραμματέα μου να στέλνει συνεισφορές σε διάφορες διακονίες. 

Όσο πιο άσχημα πήγαιναν τα οικονομικά, τόσα περισσότερα εμβά-

σματα εμείς στέλναμε" 
 

 Η γραμματέας του Τζακ Χάρτμαν για το θέμα αυτό είπε: 

"....Πριν από εννέα χρόνια τα οικονομικά της επιχείρησης ήταν σε 

φαινομενικά κακή κατάσταση. Όμως ο κος Χάρτμαν εξακολουθούσε 

να μου λέγει να στέλνω εμβάσματα στην εκκλησία του και σε διάφο-

ρους χριστιανικούς οργανισμούς. Όσο χειροτέρευαν τα οικονομικά, 

τόσο περισσότερο στέλναμε χρήματα. Εγώ δεν το καταλάβαινα, 

αλλά έκανα όπως μου έλεγε ο προϊστάμενός μου. Τα αποτελέσματα 

υπήρξαν θαυμαστά. Κατ' επανάληψη στη διάρκεια των εννέα ετών, 

όταν είχαμε οικονομικά προβλήματα, ο κος Χάρτμαν αύξανε τις δω-

ρεές και κάθε φορά είχαμε τα χρήματα που χρειαζόμασταν". 

 

. . .  / / /  . . .  

 
 

145 



6. ΠΝΕΥΜΑΤΙΚΗ ΑΙΧΜΑΛΩΣΙΑ  

 Η πατρίδα μας έχει ανάγκη από οικονομικά εύπορους πι-

στούς που μέσα τους να υπάρχει η επιθυμία να κάνουν συνέταιρό 

τους τον Θεό, για να ευλογηθεί όλο το σώμα της εκκλησίας. Κατά 

καιρούς έχουν συμβεί στη χώρα μας παρόμοιες περιπτώσεις, αλλά 

ήταν περιορισμένης έκτασης, γι' αυτό και δεν έγιναν γνωστές. Έ-

νας πιστός παθολόγος γιατρός, που σήμερα δεν εξασκεί το ε-

πάγγελμα λόγω ηλικίας, δεν έπαιρνε ποτέ χρήματα από αδελφούς, 

καθόσον το θεωρούσε ως το δέκατο της εργασίας του. Επί πλέον 

είχε αφιερώσει μία ημέρα την εβδομάδα να πηγαίνει σε μονάδα η-

λικιωμένων για να προσφέρει αμισθί τις υπηρεσίες του. Ένας ελαι-

οπαραγωγός από την επαρχία, κάθε χρόνο μέρος της σοδειάς 

του την προσφέρει σε διάφορα φιλανθρωπικά ιδρύματα.  
 

 Δυστυχώς στη χώρα μας το μήνυμα των δεκάτων από ΟΛΑ 

τα υπάρχοντά μας, όπως από τις τέχνες μας, από την επι-

στήμη μας, από την επιχείρησή μας, κλπ, δεν διδάσκεται στις 

εκκλησίες, αλλά και στις περιπτώσεις που γίνεται κάποια διδασκα-

λία, γίνεται μόνο για οικονομική ενίσχυση μέσω χρημάτων και 

συνήθως η προτροπή που γίνεται είναι αρκετά χαλαρή, γιατί οι 

υπεύθυνοι φοβούνται μήπως σκανδαλιστεί το ποίμνιο και φύγει. Ε-

φόσον όμως είναι εντολή του Λόγου του Θεού, θα πρέπει να διδά-

σκεται εξίσου, όπως διδάσκονται και όλες οι άλλες Βιβλικές αλή-

θειες και όχι να αποσιωπείται. 
  

 ΠΡΟΣΕΞΤΕ! Εάν ο εργάτης του Θεού δεν το κάνει αυτό και 

διδάσκει μόνο όσα γαργαλίζουν την ακοή των πιστών, κλέβει αυ-

τός την ευλογία από τους πιστούς, καθόσον τους αφήνει στην ά-

γνοια, αλλά το πιο τραγικό είναι ότι αφήνει το λαό του Θεού σε 

πνευματική αιχμαλωσία και αυτό γίνεται, γιατί και ο ίδιος είναι 

"αιχμάλωτος" στο ίδιο στρατόπεδο. Ο ίδιος ο Θεός λέγει: «Διά 

τούτο ο λαός μου εφέρθη εις αιχμαλωσίαν, διότι δεν έχει επίγνωσιν...» 

(Ησαΐας Ε/5:13).  
 

 Η πλειοψηφία των πιστών, όσον αφορά τις οικονομικές διδα-

146 



σκαλίες της Γραφής, βρίσκονται στο σκοτάδι, δεν δίνουν δέκατα 

και προσφορές γιατί έχουν αιχμαλωτισθεί από τον εχθρό της ψυ-

χής τον Διάβολο και η διδασκαλία να κάνει κάποιος πιστός επιχει-

ρηματίας τον Θεό συνέταιρό του ακούγεται σαν κάτι το ξένο. 
 

 Όταν οι Ισραηλίτες ήταν αιχμάλωτοι στους Βαβυλώνιους δεν 

έδιναν δέκατα. Όταν, μετά από εβδομήντα χρόνια αιχμαλωσίας 

επέστρεψαν, τότε άρχισαν και πάλι να δίνουν τα δέκατα και τις 

προσφορές τους (Νεεμίας Ι'/10:37-39). Αυτό ακριβώς γίνεται και σή-

μερα με τους πιστούς, επειδή είναι αιχμάλωτοι από τον Μαμω-

νά του κόσμου τούτου, δεν δίνουν στον Θεό αυτά που Του ανή-

κουν, όταν όμως ελευθερωθούν και αποκτήσουν επίγνωση του θε-

λήματος του Θεού, τότε προσφέρουν πλούσια και με χαρά, τότε 

είναι που η καρδιά τους θα τους οδηγήσει να γίνουν και συνέταιροι 

του Θεού. 
 

 Συνεργάτες και συνέταιροι του Θεού είμαστε σε όλους τους 

τομείς της πνευματικής μας ζωής, όπως στο να συμφιλιώσουμε 

τους ανθρώπους με τον Θεό για να αποκτήσουν αιώνια λύτρωση, 

να τους διδάξουμε τον Λόγο του ευαγγελίου, να τους ευεργετή-

σουμε γιατί εμείς είμαστε τα χέρια του Θεού που ευεργετούν και 

γενικά να τους διακονούμε σε κάθε ανάγκη τους και στα ΟΙΚΟΝΟ-

ΜΙΚΑ ΘΕΜΑΤΑ, αφού πάψουμε να βρισκόμαστε σε αιχμαλωσία 

από τον εχθρό μας της ψυχής μας. 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

147 



 
από τις εκδόσεις μας 

 

 
 

ISBN:  978 - 960 - 6783 - 26 - 5 
 

7η έκδοση:2021  -  Σελ.570 

 

  Το βιβλίο αυτό αναλύει με ακριβή ιστορικά στοιχεία τις σύγχρονες πολεμι-

κές κινητοποιήσεις που συμβαίνουν επάνω σ’ ολόκληρο τον κόσμο, με τελική 

κατάληξη την περιγραφή της μελλοντικής επίθεσης της Ρωσίας με τους συμ-

μάχους της εναντίον του λαού Ισραήλ. Αν και τα γεγονότα αναλύονται κάτω από 

το φως των προφητειών της Βίβλου, το βιβλίο αυτό δεν μπορεί να χαρακτηριστεί 

σαν «θρησκευτικό», αλλά αποτελεί ένα «σπάνιο σύγχρονο ιστορικό ντο-

κουμέντο», μοναδικό στην Ελληνική βιβλιογραφία, ένα μνημειώδες έργο που 

προχωρεί μέσα στο μέλλον. 
 

  Ερωτήματα όπως τα παρακάτω βρίσκουν απάντηση: Ποιο θα είναι 

το μέλλον του κόσμου; Θα υπάρξει ειρήνη μεταξύ Αράβων και Ισραήλ στη Μέση 

Ανατολή; Ποιος θα είναι ο ρόλος της Ενωμένης Ευρώπης; Ποιος θα είναι ο 

μελλοντικός «Παγκόσμιος Υπέρ-Ηγέτης;» Θα γίνει 3
ος

 παγκόσμιος πόλεμος και 

πότε;  Είναι κοντά η 2
η
  έλευση του Ιησού Χριστού; 

 

 
 
 

148 



 

Κεφάλαιο ΕΝΔΕΚΑΤΟ 
 

Ο ΘΕΟΣ ΕΙΝΑΙ ΠΡΟΜΗΘΕΥΩΝ  
 

 

1.   Ο ΘΕΟΣ ΠΡΟΜΗΘΕΥΣΕ ΤΟΝ ΑΒΡΑΑΜ 

 Ο Θεός θέλει να μας μορφώσει σύμφωνα με τη δική Του ει-

κόνα εν Χριστώ Ιησού και σαν παιδιά Του θέλει να μας προμηθεύ-

σει τα πάντα, υλικά και πνευματικά αγαθά, μας αγαπά και μας ευ-

λογεί πλούσια, αλλά αυτό είναι και αποτέλεσμα της δικής μας υ-

πακοής στις εντολές Του. Βλέπουμε μέσα στην Αγία Γραφή ότι 

Θεός φροντίζει να μας προμηθεύει τα πάντα προς ζωή και ευσέ-

βεια, γιατί μία από τις ιδιότητές Του είναι ο Θεός ο προμηθεύων, 

είναι ο "Γιαχβε Ιρέ" όπως αποκαλύφθηκε στον Αβραάμ. 
 

 Ο Θεός για να δοκιμάσει την πίστη του Αβραάμ του είπε να 

πάρει τον γιο του Ισαάκ και να τον θυσιάσει (βλ. Γένεση ΚΒ/22:1-18). 

Ο Ισαάκ τον οποίο ο Αβραάμ απέκτησε σε περασμένη ηλικία ήταν 

ο γιος της υπόσχεσης, ήταν ο γιος από το σπέρμα του οποίου θα 

ερχόταν ο Μεσσίας. Ο Αβραάμ υπάκουσε, φόρτωσε στο γάιδαρό 

του ξύλα για το ολοκαύτωμα, πήρε τον Ισαάκ και δύο δούλους του 

και έφυγαν. Όταν έφτασαν στον τόπο της θυσίας, ο Ισαάκ γεμάτος 

απορία ρώτησε τον πατέρα του, που θα βρουν το πρόβατο για τη 

θυσία, αφού μαζί τους είχαν μόνο τα ξύλα και τη φωτιά, γιατί ο Ισα-

άκ ακόμα δεν γνώριζε ότι ο ίδιος θα γινόταν θυσία στον Θεό.  
 

 Η απάντηση του Αβραάμ προς τον Ισαάκ ήταν δύο λέξεις 

"Γιάχβε Ιρέ" (Γένεση ΚΒ/22:7-8,14), δηλαδή ο Κύριος θα προνοή-

σει. Είπε στον Ισαάκ ότι ο Θεός είναι αυτός που ΘΑ ΠΡΟΜΗΘΕΥ-

ΣΕΙ για τη θυσία, όπως και έγινε στη συνέχεια, γιατί ο Θεός δεν 

άφησε τον Αβραάμ να θυσιάσει τον γιο του και του φανέρωσε ένα 

κριάρι για να θυσιάσει.  
 

 Ο Αβραάμ πέρασε νικηφόρα τη δοκιμασία της πίστης και ο-

νομάσθηκε "ο πατέρας της πίστης", ο Θεός τον υπέρ ευλόγησε 

όχι μόνο πνευματικά, αλλά του προμήθευσε τόσα πολλά υλικά 

149 



αγαθά που ήταν ένας από τους πλουσιότερους ανθρώπους της ε-

ποχής του. Όταν συνάντησε τον αρχιερέα Μελχισεδέκ και του πρό-

σφερε το δέκατο από όλα τα υπάρχοντά του (Γένεση ΙΔ /14:18-

20), αυτά που του πρόσφερε ήταν ένα υπερβολικά μεγάλο μέρος 

της περιουσίας του, δηλαδή εάν είχε 4.000 πρόβατα, του πρόσφε-

ρε τα 400 πρόβατα! Πόσους πλούσιους αναγεννημένους πιστούς 

γνωρίζουμε σήμερα, που το κάνουν αυτό; Ο Αβραάμ το έκανε και 

ο Θεός, κατά τον λόγο Του, εκατονταπλασίασε όλα τα υπάρχοντά 

του. Ο Αβραάμ αναφέρει η Γραφή ότι «ήτο πλούσιος σφόδρα εις 

κτήνη, εις αργύριον και εις χρυσίον» (Γένεση ΙΓ/13:2). Αυτός είναι ο 

ΘΕΟΣ Ο ΠΡΟΜΗΘΕΩΝ που μας αποκαλύπτει η Γραφή. 
 

2.  Ο ΘΕΟΣ ΠΡΟΜΗΘΕΥΣΕ ΤΟΝ ΑΔΑΜ & ΤΗΝ ΕΥΑ 

 Το πρώτο θαύμα προμήθειας του Θεού έγινε πριν ακόμα δη-

μιουργήσει τον πρώτο άνθρωπο, τον Αδάμ. Φρόντισε όταν ο Αδάμ 

έρθει στην ύπαρξη να μη στερείται από τίποτα, αλλά να έχει τα 

πάντα. Ο Θεός  δεν δημιούργησε τον άνθρωπο και τον άφησε α-

κάλυπτο, ώστε μόνος του να αρχίσει να δημιουργεί για να αποκτή-

σει τα αναγκαία, αλλά του προμήθευσε τα πάντα: «Και είπεν ο 

Θεός, Ιδού, σας έδωκα πάντα ΧΟΡΤΟΝ κάμνοντα σπόρον, ο οποίος 

είναι επί του προσώπου πάσης της γης, και παν δένδρον, το οποίον 

έχει εις τον εαυτό του (μέσα του) καρπόν ΔΕΝΔΡΟΥ, κάμνοντος σπόρον· 

ταύτα θέλουν είσθε εις εσάς προς τροφή....» (Γένεση Α/1:29).  
 

 Αυτή είναι μια θαυμαστή αποκάλυψη του Λόγου του Θεού. Ο 

Θεός έδωσε στον άνθρωπο πλήρη κυριαρχικά δικαιώματα επάνω 

σε όλη τη δημιουργία Του, είπε στον Αδάμ και στην Εύα «αυξά-

νεσθε και πληθύνεσθε και γεμίσατε την γην και ΚΥΡΙΕΥΣΑΤΕ αυτήν, 

και εξουσιάζετε...» (Γένεση Α/1:28).  
 

 Προμήθευσε ο Θεός με αγαθά τον άνθρωπο, πριν ακόμα τον 

δημιουργήσει και του είπε να εργάζεται και να τα προστατεύει. 

Στην πορεία όμως ο άνθρωπος έκανε κακή χρήση της ελευθερίας 

του και της εξουσίας του και έχασε όλες αυτές τις προμήθειες του 

Θεού, υλικές και πνευματικές, αλλά ο Θεός όμως είχε ενεργήσει 

150 



"προ καταβολής κόσμου" να προμηθεύσει στον άνθρωπο τον 

τρόπο της σωτηρίας του και τον τρόπο να επανακτήσει τα πλούσια 

αγαθά που έχασε μέσα στον κήπο της Εδέμ με την παρακοή του. 
 

3.   Ο ΘΕΟΣ ΠΡΟΜΗΘΕΥΣΕ ΤΟΝ ΙΩΒ 

 Όπως ο Θεός δοκίμασε την πίστη του Αβραάμ, βλέπουμε να 

συμβαίνει το ίδιο και με τον Ιώβ, ο οποίος ήταν άμεμπτος, φοβόταν 

τον Θεό και έμενε μακριά από το κακό. Ο Θεός για την πιστότητά 

του αυτή, τον ευλόγησε και ήταν ο πλουσιότερος από τους κατοί-

κους της ανατολής. Η Βίβλος γράφει ότι είχε 7 γιους και 3 θυγατέ-

ρες και «ήσαν τα κτήνη αυτού 7.000 πρόβατα και 3.000 κάμηλοι και 

500 ζεύγη βοών και 500 όνοι και πλήθος πολύ υπηρετών...» (Ιώβ Α/1:3).  
 

 Όταν ο Σατανάς έλαβε την άδεια να πειράξει τον Ιώβ, βλέ-

πουμε ότι ο Ιώβ, αντιμετώπισε με μεγάλη υπομονή και καρτερία 

όλες τις συνεχείς καταστροφές που ακολούθησαν. Έχασε όλα τα 

υπάρχοντά του και έγινε ο φτωχότερος πάντων, έχασε την υγεία 

του, έχασε τους γιους του και τις θυγατέρες του, στην κυριολεξία 

τα έχασε όλα, δεν του έμεινε τίποτα. Μέσα σ' αυτή την τραγική 

κατάσταση δεν είχε κανέναν απολύτως να του συμπαρασταθεί, 

ούτε η ίδια η γυναίκα του, η οποία του είπε «ακόμα κρατείς την ακε-

ραιότητά σου; Βλασφήμησον τον Θεόν και απόθανε...» (Ιώβ Β/2:9). 
 

 Ο Ιώβ δεν αμάρτησε, περίμενε με υπομονή την επέμβαση 

του Θεού, ο οποίος στο τέλος έδωσε στον Ιώβ ακριβώς τα διπλά-

σια απ' όσα είχε πριν: «Και ευλόγησεν ο Κύριος τα έσχατα του Ιώβ 

μάλλον παρά τα πρώτα· ώστε απέκτησε 14.000 προβάτων και 6.000 

καμήλους και 1.000 ζεύγη βοών και 1.000 όνους. Εγεννήθησαν ακόμη 

εις αυτόν 7 υιοί και 3 θυγατέρες...» (Ιώβ ΚΒ/42:12-13). Εδώ, βλέπουμε 

ότι ο Θεός δεν έδωσε στον Ιώβ 14 γιους και 6 θυγατέρες, γιατί τα 

10 πρώτα παιδιά του που πέθαναν ζούσαν, βρισκόντουσαν μέσα 

στον κόλπο του Αβραάμ, που πήγαινα οι ψυχές των δικαίων προ 

Χριστού, γιατί ο Θεός δεν είναι Θεός νεκρών, αλλά είναι Θεός ζώ-

ντων (Μάρκος ΙΒ/12:27). 
 

 Αυτός είναι ο Θεός ο προμηθεύων, όταν ο άνθρωπος μένει 

151 



πιστός μέχρι τέλους και τηρεί τις εντολές Του. Τα δέκατα δεν είναι 

εάν θέλουμε να τα δώσουμε στον Κύριο, είναι εντολή Του και πρέ-

πει να εκτελεστεί για τη δική μας ευλογία, γιατί εάν απειθήσουμε 

εμείς είναι που θα στερηθούμε τις πλούσιες ευλογίες Του και θα 

ζούμε πνευματικά και υλικά μέσα σε στέρηση. 
 

4.   Ο ΘΕΟΣ ΠΡΟΜΗΘΕΥΕΙ ΜΕ ΤΟΝ ΗΛΙΑ 

(α) Στην πόλη Σαρεπτά της Σιδώνας, στην εποχή του προφήτη 

Ηλία έγινε μεγάλη ξηρασία και επειδή η γη δεν έδινε καρπούς,  υ-

πήρχε μεγάλη έλλειψη τροφών. Στην πόλη αυτή ζούσε μία χήρα, 

που ήταν χωρίς πόρους και προμήθειες, είχε μόνο την τροφή μιας 

ημέρας για να ζήσει αυτή και ο γιος της. Μέσα σ’ αυτή την κατά-

σταση, ο Θεός είπε στον Ηλία να πάει στην Σαρεπτά, όπου "είχε 

διατάξει" μία χήρα για να τον τρέφει (Α΄ Βασιλέων ΙΖ/17:9). Όταν ο 

Ηλίας πήγε στην Σαρεπτά και συνάντησε τη χήρα, αυτή κατάλαβε 

ότι ήταν άνθρωπος του Θεού γιατί του είπε «Ζει Κύριος ο Θεός σου» 

και μετά του εξήγησε ότι έχει πολύ λίγο αλεύρι και λάδι, που φτάνει 

για να φάνε μόνο μια φορά αυτή και ο γιος της και μετά να πεθά-

νουν (βλ. Α΄ Βασιλέων ΙΖ/17:7-12). Η λεπτομέρεια ήταν ότι η γυναίκα 

αυτή ήταν εθνική, γι' αυτό είπε στον Ηλία "ζει Κύριος ο Θεός ΣΟΥ".  
 

 Ο Ηλίας της είπε να κάνει πρώτα γι’ αυτόν μια πίττα και έπει-

τα μια πίττα για την ίδια και μια πίττα για το γιο της και της έδωσε 

έναν προφητικό λόγο προμήθειας ότι το αλεύρι και το λάδι δεν 

θα της λείψουν ποτέ, μέχρι να έρθει πάλι βροχή και να υπάρχει 

καρποφορία στη γη: «…Διότι ούτω λέγει Κύριος ο Θεός του Ισραήλ· 

το πιθάριον του αλεύρου δεν θέλει κενωθεί (αδειάσει), ουδέ το ρωγίον 

του ελαίου θέλει ελαττωθεί (μειωθεί), έως της ημέρας κατά την οποίαν ο 

Κύριος θέλει δώσει βροχήν επί προσώπου της γης» (Α΄ Βασιλέων 

ΙΖ/17:14). Η εθνική αυτή γυναίκα εδώ ενήργησε με πίστη στα λόγια 

του Ηλία και στο σπιτικό της υπήρχε αφθονία αγαθών.  
] 

 Όλα πήγαιναν μια χαρά, μέχρι που συνέβηκε στη χήρα ένα 

απρόσμενο και συγκλονιστικό γεγονός, αρρώστησε ο γιος της και 

πέθανε. Πίστεψε ότι ο γιος της πέθανε επειδή η ίδια ήταν αμαρτω-

152 
56 



λή και αυτό το είπε καθαρά στον Ηλία: «Τι έχεις μετ' εμού, άνθρωπε 

του Θεού; Ήλθες προς εμέ διά να φέρεις εις ενθύμησιν τις ανομίες 

μου και να θανατώσεις τον υιόν μου;» (Α΄ Βασιλέων ΙΖ/17:18). Η συνέ-

χεια της ιστορίας ήταν ανατρεπτική για τη χήρα, συνέβηκε το αδια-

νόητο για την εποχής της, έγινε κάτι που δεν είχε ποτέ. Ο Ηλίας 

ζήτησε το νεκρό παιδί της, το ανέβασε στο υπερώο όπου τον φιλο-

ξενούσε και εκεί αφού δεήθηκε στον Θεό, ζήτησε να επανέλθει η 

ψυχή του και ο Κύριος απάντησε στην προσευχή του Ηλία (Α΄ Βα-

σιλέων ΙΖ/17:22). Ο Ηλίας κατέβασε το παιδί από το υπερώο και το 

έδωσε ζωντανό στη μητέρα του και ήταν ένα γεγονός που άλλαξε 

όλη τη ζωή της. Η ανάσταση του γιου της χήρας είναι η πρώτη Βι-

βλική αναφορά που ανασταίνεται άνθρωπος.      
 

 Όταν αργότερα θα τελείωνε η ξηρασία και η πείνα, η γυναίκα 

αυτή θα θυμόταν σαν εμπειρία μια διπλή ευλογία, που ήταν (α) η 

καθημερινή προμήθεια του φαγητού της με υπερφυσικό τρόπο και 

(β) η ανάσταση του γιου της. Αυτή την εθνική χήρα επαίνεσε ο 

Ιησούς, που είδε τα θαύματα του Θεού και ομολόγησε την πα-

ντοδυναμία Του: «Και επ' αληθείας σας λέγω, Πολλαί χήραι ήσαν 

εις τον Ισραήλ επί των ημερών Ηλίου, όταν εκλείσθη ο ουρανός επί 

έτη τρία και έξι μήνας, κατά τον οποίον καιρόν έγεινε πείνα μεγάλη εφ' 

όλην την γην, και προς ουδεμίαν αυτών επέμφθη ο Ηλίας, ειμή εις Σα-

ρεπτά της Σιδώνος προς γυναίκα χήραν..» (Λουκάς Δ/4:25-26).  
 

 Μία εθνική γυναίκα έσπειρε πίστη και θέρισε ευλογίες από 

έναν Θεό προμηθευτή. Αυτό είναι ένα θαυμάσιο παράδειγμα πί-

στης προς μίμηση για εμάς σήμερα. Εάν η γυναίκα αυτή μέσα στη 

μεγάλη της φτώχεια ολιγοπιστούσε και δεν έσπερνε, πράγματι θα 

πέθαινε από την πείνα μαζί με το γιο της, γι' αυτό και εμείς πρέπει 

να υπακούμε στον Λόγο του Θεού και να σπέρνουμε με πίστη και 

μέσα στην "φτώχεια" και θα θερίζουμε τις προμήθειες του ουρα-

νού, που ο Θεός υποσχέθηκε ότι θα μας δώσει.   
 

(β) Το ΠΡΩΤΟ θαύμα προμήθειας του Ηλία, δεν ήταν το περι-

στατικό με τη χήρα της Σαρεπτά, αλλά όταν προσευχήθηκε για να 

153 



μη βρέξει (Α΄ Βασιλέων ΙΖ/17:1) και μετά από τρία χρόνια προσευχή-

θηκε και έγινε βροχή μεγάλη (Α΄ Βασιλέων ΙΗ/18:41-45). Η προσευχή 

πίστης του Ηλία είχε τη δύναμη να κλίνει του ουρανούς για να μη 

βρέχει και να ανοίγει τους ουρανούς σε δυνατές βροχές για να 

φέρνουν πλούσια καρποφορία.  
 

 Στην αρχή της πείνας ο Θεός προμήθευσε θαυμαστά τον Η-

λία, όπου είχε διατάξει ένα κοράκι να του πηγαίνει το πρωί και την 

εσπέρα ψωμί και κρέας (Α΄ Βασιλέων ΙΖ/17:2-6). Αυτός είναι ο Κύριος 

ο προμηθεύων, ο Γιάχβε Ιρέ, που δεν θα αφήσει τα παιδιά Του να 

πεινάσουν, αλλά θα τους προμηθεύσει τα αγαθά Του. 
 

 Το ΤΕΛΕΥΤΑΙΟ θαύμα προμήθειας που συνέβηκε στον Ηλία 

συνέβηκε όταν αναχώρησε για τον Ιορδάνη ποταμό και έπρεπε να 

περάσει απέναντι, όπου ένα πύρινο άρμα θα τον οδηγούσε στον 

ουρανό. Ο Θεός του προμήθευσε τον τρόπο με ένα θαύμα και 

πέρασε πεζός τον Ιορδάνη, χτυπώντας με τον χιτώνα του τα νερά 

τα οποία χωρίστηκαν στα δύο (Β΄ Βασιλέων Β/2:8). Ήταν ένα θαύμα 

προμήθειας του Θεού στη δύσκολη θέση που βρέθηκε ο Ηλίας.    
 

5.   Ο ΘΕΟΣ ΠΡΟΜΗΘΕΥΕΙ ΜΕ ΤΟΝ ΕΛΙΣΣΑΙΕ 

(α) Ο προφήτης Ελισσαιέ, όταν πήρε τη μηλωτή από τον Ηλία, 

πήρε και διπλή μερίδα ευλογίας και βλέπουμε τον Θεό να εργάζε-

ται στη ζωή του με μια συνεχή ροή θαυμάτων προμήθειας, που 

θα μπορούσα να τα χαρακτηρίσω ως απίθανα να συμβούν και ό-

μως συνέβηκαν. Ένα τέτοιο θαύμα συνέβηκε, όταν μία χήρα γυναί-

κα ήρθε στον Ελισσαιέ για βοήθεια, γιατί δεν είχε να πληρώσει 

τους δανειστές της και οι δύο γιοι της θα πουλιώνταν σαν σκλάβοι 

(βλ. Α' Χρονικών, κεφ.Δ/4).  
 

 Ο προφήτης όταν του είπε ότι είχε μόνο ένα δοχείο λάδι, που 

ήταν κάτι το μηδαμινό, της είπε να πάει στους γείτονές της και να 

φέρει όσα περισσότερα κενά δοχεία μπορούσε και στη συνέχεια να 

χύσει σ' αυτά από λίγο λάδι. Το θαύμα της προμήθειας έγινε, ο 

Θεός αύξησε θαυματουργικά το λάδι της και σταμάτησε μόνον 

όταν δεν είχε άλλα δοχεία για να γεμίσει (Α' Χρονικών Δ/4:6-7). Τότε 

154 
58 



ο Ελισσαιέ της είπε να πουλήσει το λάδι και να πληρώσει τους λο-

γαριασμούς της, ώστε αυτή και οι γιοι της να ζήσουν ελεύθεροι και 

με αφθονία αγαθών.  
 

 Ο Θεός είναι ο προμηθεύων, από λίγο λάδι γέμισαν πολλά 

δοχεία μέχρι επάνω λάδι και εάν η γυναίκα έβρισκε και άλλα δο-

χεία και αυτά θα γέμιζαν. Το θαύμα του Θεού ήταν μέσα στο σπίτι 

της, το ίδιο θα γίνει και σε σένα εάν σπείρεις το "δέκατο του λα-

διού σου", τότε τα δοχεία σου (υλικά και πνευματικά) θα ξεχειλί-

σουν. Το λάδι είναι σύμβολο του Πνεύματος του Θεού, το λίγο ο 

Κύριος, βλέποντας την πιστότητά σου, θα το αυξήσει στη ζωή σου 

και θα σε πλημμυρίσει με το Πνεύμα Του.   
 

(β) Ένα άλλο θαύμα προμήθειας που συνέβηκε από τη διακο-

νία του προφήτη Ελισσαιέ, ήταν με τη Σουναμίτισσα γυναίκα, η 

οποία ενώ ήταν πλούσια και μπορούσε να έχει μια άνετη ζωή, 

χωρίς να την νοιάζει για τους άλλους, το ενδιαφέρον της ήταν να 

υπηρετεί τον πλησίον της, αυτόν που είχε ανάγκη και ιδιαίτερα 

τους ανθρώπους του Θεού. Αυτό έκανε και με τον προφήτη του 

Θεού, που τον φιλοξενούσε κάθε φορά που περνούσε από το σπί-

τι της, ώσπου σε συμφωνία με τον άνδρα της πήραν την απόφαση 

να του παραχωρήσουν έναν ξενώνα για να τον έχει μαζί με τον 

υπηρέτη του Γιεζεί (Β΄ Βασιλέων Δ/4:8-10). 
 

 Η γυναίκα αυτή δεν είχε αποκτήσει παιδί και είχε μέσα της 

μεγάλη θλίψη. Ο Ελισσαιέ με προφητικό λόγο της είπε ότι σε ένα 

χρόνο θα αποκτήσει γιο, όπως και έγινε. Αυτό ήταν μια ευλογία 

του Θεού στη σπορά που έκανε στον προφήτη Του, αλλά ό-

μως λίγα χρόνια αργότερα ήρθε και η δοκιμασία. Το παιδί που 

ήταν με τον πατέρα του στα χωράφια πέθανε. Πήρε η μητέρα το 

νεκρό παιδί και το έβαλε στο κρεβάτι του ξενώνα που είχαν δώσει 

στον Ελισσαιέ για να προσεύχεται και να κοιμάται. Η Σουναμίτισσα 

είχε τώρα περισσότερη πίστη. Σκέφτηκε, αφού ο Θεός της είχε δώ-

σει ένα παιδί, ενώ ο άνδρας της ήταν γέρος και αφού κάποτε ένας 

άλλος προφήτης, ο Ηλίας είχε αναστήσει το γιο μιας χήρας στην 

πόλη Σαρεπτά, άρα η μόνη λύση στο πρόβλημά της ήταν ο Θεός. 

155 



Αυτός της έδωσε το γιο και Αυτός έχει τη δύναμη να της τον ξανα-

δώσει. Αυτό ακριβώς έγινε, ο Ελισσαιέ προσευχήθηκε «…και το 

παιδίον επταρνίσθη έως επτάκις και άνοιξε τους οφθαλμούς αυτού» 

(Β΄ Βασιλέων Δ/4:35). Η Σουναμίτισσα πήρε το γιο της για δεύτερη 

φορά. Την πρώτη φορά όταν γεννήθηκε και τώρα τον πήρε από 

τους νεκρούς.  
 

 Η Σουναμίτισσα γυναίκα είχε σπείρει ευλογίες στους αν-

θρώπους του Θεού και πλούσιες ευλογίες ελάμβανε σε όλη την 

πορεία της ζωής της. Μερικά χρόνια αργότερα η χώρα που κατοι-

κούσε απειλήθηκε με πείνα και προειδοποιήθηκε εγκαίρως από 

τον Ελισσαιέ να φύγει (Β΄ Βασιλέων Η/8:1). Έφυγε και πήγε στη γη 

των Φιλισταίων, αλλά όταν επέστρεψε μετά από επτά έτη είχε χά-

σει το σπίτι της και τα χωράφια της. Αποφάσισε να πάει στο βασι-

λιά για να του ζητήσει την περιουσία της. Ο Θεός είχε προετοιμά-

σει με θαυμαστό τρόπο το δρόμο, ώστε η καρδιά του βασιλιά να 

είναι ανοιχτή προς αυτήν και επέστρεψε όλη την περιουσία της (Β΄ 

Βασιλέων Η/8:5-6). Ο Θεός της έδωσε πολύ περισσότερα απ’ ότι εί-

χε αφήσει. Είναι ένα ευλογημένο παράδειγμα προς μίμηση για 

κάθε πιστό, να δίνουμε στον Θεό και Αυτός θα μας δίνει πολύ 

περισσότερα, ανοίγοντας τους καταρράκτες των ευλογιών Του 
 

(γ) Το τελευταίο θαύμα που έγινε στη ζωή του Ελισσαιέ ήταν και 

αυτό θαύμα προμήθειας. (βλ. Β' Βασιλέων, κεφ.Ζ/7). Οι Σύριοι είχαν 

περικυκλώσει την Σαμάρεια, με αποτέλεσμα να σταματήσουν όλες 

οι προμήθειες και οι άνθρωποι της πόλης να πεθαίνουν από την 

πείνα. Ο Θεός έδωσε ένα προφητικό λόγο σωτηρίας και προμή-

θειας στον Ελισσαιέ, ότι την επόμενη ημέρα θα μπορούν να αγο-

ράσουν τροφή πάμφθηνη: «…Ούτω λέγει Κύριος· Αύριο, περί την 

ώραν ταύτην, ένα μέτρον σεμιδάλεως θέλει πωληθεί δι' ένα σίκλον 

και δύο μέτρα κριθής δι' ένα σίκλον, εις την πύλη της Σαμαρείας» (Β΄ 

Βασιλέων Ζ/7:1). 
 

 Ο Θεός ενήργησε μ' έναν θαυματουργικό τρόπο προμήθειας, 

χρησιμοποιώντας τέσσερις λεπρούς, οι οποίοι όταν μπήκαν στο 

αντίπαλο στρατόπεδο ήταν τελείως άδειο και μπορούσαν να πά-

156 



ρουν ελεύθερα ότι ήθελαν, ασήμι, χρυσάφι, φαγητό και ρουχισμό. 

Στη συνέχεια ενημερώθηκε ο βασιλιάς και είδαν ότι αυτό ήταν αλή-

θεια, ο λόγος του προφήτη του Θεού ήταν αληθής και εκπληρώ-

θηκε. Ο Θεός έκανε ένα θαύμα σωτηρίας του λαού του από τους 

Σύριους και ταυτόχρονα ένα θαύμα προμήθειας, ώστε να φάνε και 

να χορτάσουν. 
 

6.   Ο ΙΗΣΟΥΣ ΣΥΝΕΧΕΙΑ ΠΡΟΜΗΘΕΥΕ 

 Η Καινή Διαθήκη είναι γεμάτη από θαύματα προμήθειας του 

Θεού. Η επίγεια ζωή του Ιησού Χριστού ήταν γεμάτη από θαύματα 

προμήθειας και πνευματικών αγαθών (σωτηρία, απελευθέρωση 

από πονηρά δεσμά, κλπ) και υλικών αγαθών, ήταν γεμάτη από 

προσφορά και θυσία, για τριάμισι χρόνια «διήλθεν ευεργετών και θε-

ραπεύων πάντας τους καταδυναστευομένους υπό του Διαβόλου...» 

(Πράξεις Ι'/10:38). 
 

 Ο Ιησούς ξεκίνησε την επίγεια διακονία Του με ένα θαύμα 

προμήθειας όταν βρέθηκε με τους μαθητές Του και τη μητέρα Του 

σ' έναν γάμο στην πόλη Κανά της Γαλιλαίας. Το κρασί είχε τελειώ-

σει και δημιουργήθηκε πρόβλημα με τους προσκεκλημένους. Τότε 

ο Ιησούς ζήτησε να γεμίσουν έξι μεγάλες υδρίες που υπήρχαν εκεί 

με νερό μέχρι επάνω και προσευχήθηκε, μετατρέποντας το νερό 

σε κρασί (Ιωάννης Β/2:1-11).  
 

 Ο Ιησούς τελείωσε τη διακονία του επίσης με ένα θαύμα 

προμήθειας, το οποίο έκανε λίγο πριν το Πάσχα, όπου Τον συνέ-

λαβαν (Ιωάννης ς'/6:4). Πολλαπλασίασε πέντε ψωμιά και δύο ψάρια 

και όχι μόνο χόρτασαν οι πέντε χιλιάδες συγκεντρωμένοι άνθρω-

ποι, αλλά περίσσευσαν και δώδεκα κοφίνια γεμάτα με ψάρια και 

κρίθινα ψωμιά (βλ. Λουκάς Θ/9:12-17, Μάρκος ς'/6:35-44 και Η/8:1-9, 

Ιωάννης ς'/6:4-16). Ήταν ένα από τα μεγαλύτερα θαύματα προμή-

θειας που έκανε ο Ιησούς Χριστός. 
 

 Θαύμα προμήθειας ο Ιησούς έκανε και μετά την ανάστα-

σή Του και πριν την ανάληψή Του, όταν είπε στον Πέτρο που ψά-

ρευε να ρίξει τα δίχτυα στην άλλη μεριά του πλοίου. Όταν αυτό το 

157 
60 



έκανε ο Πέτρος έπιασε στο δίχτυ 153 μεγάλα ψάρια (Ιωάννης ΚΑ 

/21:4-11). Ο Πέτρος είχε και πάλι γνωρίσει ένα θαύμα προμήθειας 

από τον διδάσκαλό Του, όταν σε κάποια περίπτωση του είπε να 

ψαρέψει και στο στόμα ενός ψαριού βρήκε ένα νόμισμα για να 

πληρώσει τους φόρους. Ο Θεός είναι ο προμηθευτής, έχει πολπ-

λούς τρόπους για να καλύψει τις ανάγκες μας, από εμάς ζητεί 

πίστη και υπακοή στον Λόγο Του, όταν υπακούμε στον Λόγο Του 

ΣΠΕΡΝΟΥΜΕ με πίστη και ΘΕΡΙΖΟΥΜΕ ευλογίες 
 

7.   ΕΓΩ ΕΙΜΑΙ Ο ΚΥΡΙΟΣ Ο ΠΡΟΜΗΘΕΥΩΝ 
 

(α) Ο Θεός είναι ο προμηθευτής μας, αλλά θέλει από εμάς να 

σπέρνουμε για να μην μένει άγονη η γη μας. Εάν για παράδειγμα 

εγώ είμαι γαιοκτήμονας και έχω στην κατοχή μου τεράστιες εκτά-

σεις γης, είναι τελείως άχρηστες εάν δεν τις σπείρω, γιατί δεν θα 

μου δώσουν ποτέ καρπό, αντίθετα θα φυτρώνουν αγριόχορτα και 

ζιζάνια. Θα είμαι δηλαδή φαινομενικά ένας μεγάλος τσιφλικάς, 

αλλά στην πραγματικότητα θα είμαι ένας φτωχός τσιφλικάς, χωρίς 

καμιά σοδειά. 
 

 Εδώ δεν αναφέρομαι για το "ευαγγέλιο της ευημερίας", το 

οποίο έχουν κάνει σημαία τους διάφορες κινήσεις στη χώρα μας 

και στο εξωτερικό, αλλά αναφέρομαι σ' έναν ΘΕΟ ΠΡΟΜΗΘΕΥΤΗ, 

που εμείς πρέπει να κηρύξουμε και αυτή την ιδιότητά Του, όπως 

κηρύττουμε και όλες τις άλλες ιδιότητές Του. Εάν κηρύξουμε Θεό 

προμηθευτή, τότε ο Θεός θα επιβεβαιώσει το μήνυμα αυτό, ό-

πως επιβεβαιώνει τον Λόγο Του και για τις άλλες ιδιότητές Του.  
 

 Είναι λάθος να παρουσιάζουμε μόνο έναν "...Θεό φτώχειας". 

Εάν δεν κηρύξουμε το ευαγγέλιο της σωτηρίας, πόσοι άνθρωποι 

θα σωθούν; Ίσως ΚΑΝΕΝΑΣ! Εάν δεν κηρύξουμε θεραπεία, πόσοι 

θα θεραπευτούν; Πιστεύω ΚΑΝΕΝΑΣ! Εάν δεν κηρύξουμε προμή-

θεια, πόσοι άνθρωποι θα δουν τις ανάγκες τους να εκπληρώνο-

νται; Πάλι η απάντηση είναι αρνητική. 
 

 Θα πρέπει να γνωρίζουμε ότι δεν λαμβάνουμε ευλογίες, χω-

ρίς πίστη. Δεν λαμβάνουμε πίστη, χωρίς να ακούσουμε. Δεν λαμ-

158 



βάνουμε προμήθεια, εάν δεν ακούσουμε ότι υπάρχει προμήθεια. 

Δεν θερίζουμε, εάν πρώτα δεν σπείρουμε. Πολλοί πιστοί έχουν 

την εσφαλμένη άποψη ότι ο Θεός χρησιμοποιεί μόνο τους επιχει-

ρηματίες και τους πλούσιους για να κάνει το έργο Του στις περι-

πτώσεις που χρειάζονται χρήματα. Ο Θεός χρησιμοποιεί τρόπους 

που είναι έξω από το δικό μας πεπερασμένο μυαλό. Όταν ο Θεός 

ήθελε να φροντίσει τον Ηλία, δεν διέταξε τον βασιλιά να του προ-

σφέρει τροφή, αλλά ένα κοράκι, όπως και πιο αργότερα διέταξε μια 

εθνική χήρα να του δώσει από ην λίγη τροφή της. Ο Ιησούς δεν 

επαίνεσε τους πλούσιους που έριχναν επιδεικτικά το βαλάντιό τους 

στο γαζοφυλάκιο, αλλά επαίνεσε το δίλεπτο της χήρας. 
 

 Μπορεί οικονομικά να είσαι σαν το "κοράκι" ή σαν τη χήρα, 

αλλά ο Θεός έχει τρόπους να σε χρησιμοποιήσει. Εσύ άρχισε να 

προσφέρεις αυτό που έχεις γιατί είναι σπόρος, πρόσφερε το 

δέκατο που ανήκει στον Κύριο και Αυτός θα το ευλογήσει και 

θα το αυξήσει. Μπορεί να έχεις λίγα χρήματα, αλλά όταν σπέρνεις 

έχεις μεγάλο εισόδημα. Όπως σπέρνεις "σπόρο σωτηρίας και θε-

ραπείας" και θερίζεις αυτό που έσπειρες, έτσι ακριβώς να σπέρνεις 

και "σπόρο προμήθειας υλικών αγαθών", για να θερίσεις την προμή-

θεια του Κυρίου, είναι Λόγος δικός Του και κάθε Λόγος του Θεού 

είναι "Ναι και Αμήν".   
 

(β) ΠΡΟΜΗΘΕΙΑ ή ΑΠΛΗΣΤΙΑ; Δεν πρέπει να συγχέουμε την 

προμήθεια και την ευημερία του Θεού από τη μια μεριά και το ά-

πληστο πνεύμα από την άλλη μεριά. Αυτά τα δύο δεν μπορούν να 

συνυπάρχουν σε μια αναγεννημένη καρδιά, γιατί ο Θεός δεν θα 

μας προμηθεύσει αγαθά για να πλουτίζουμε και να γινόμαστε λά-

τρεις του Μαμωνά. Θα πρέπει να προσέξουμε να μην πέσουμε 

στην παγίδα του Διαβόλου και περάσουμε τη λεπτή διαχωρι-

στική γραμμή μεταξύ των δύο αυτών καταστάσεων.  
 

 Ο σοφός Σολομώντας λέγει: «Ο πιστός άνθρωπος θέλει έχει 

πολλήν ευλογίαν· αλλ' όποιος σπεύδει να πλουτίσει δεν θέλει μείνει ατι-

μώρητος....» (Παροιμίες ΚΗ/28:20). Εδώ έχουμε δύο αντίθετες κατα-

62 
159 



στάσεις, τον πιστό άνθρωπο που θερίζει "πολλήν ευλογίαν" γιατί 

με πίστη και υπακοή μένει στο θέλημα του Θεού και έχουμε τον 

άνθρωπο που θέλει να πλουτίσει για να ικανοποιήσει μόνο τη σάρ-

κα του και τις αμαρτωλές επιθυμίες του, γι' αυτό και ο θερισμός του 

θα είναι η τιμωρία.  
 

 Ο απόστολος Παύλος μπαίνει πιο βαθιά στο θέμα, λέγοντας 

πως «όσοι θέλουν να πλουτίζουν ΠΙΠΤΟΥΝ εις πειρασμόν και παγίδα 

και εις επιθυμίας πολλάς ανοήτους και βλαβεράς, οι οποίες βυθίζουν 

τους ανθρώπους εις όλεθρον και απώλειαν» (Α' Τιμόθεου ς'/6:9). Εδώ η 

Γραφή αναφέρεται σ' αυτούς που έχουν πέσει στην παγίδα του 

πλουτισμού και ζουν μόνο για τα χρήματα, έχοντας αποκτήσει μια 

άπληστη καρδιά. Πριν πει αυτά τα λόγια ο Παύλος έδειξε την απλή 

και ταπεινή του πιστού, του οποίου ο πρώτος στόχος στη ζωή του 

είναι να ευαρεστεί τον Θεό και έχει επίγνωση και πληροφόρηση 

μέσα του ότι ο Θεός ποτέ - ποτέ δεν θα του στερήσει τα καθημερι-

νά, θα του προμηθεύσει τα αναγκαία για να καλύψει όλες τις ανά-

γκες του, γι' αυτό ο Παύλος είπε «έχοντες δε διατροφάς και σκεπά-

σματα, ας αρκώμεθα εις ταύτα» (Α' Τιμόθεου ς'/6:8). Αυτά τα λόγια 

εκφράζουν την τέλεια εμπιστοσύνη μας στον Θεό, ότι θα προνοή-

σει για τα παιδιά Του και όχι ότι ο πιστός θα πρέπει να ζει μέσα 

στη φτώχεια και στην κακομοιριά, γιατί αυτό δεν συμβαδίζει με τα 

παιδιά με του μεγάλου Βασιλιά. 
 

 Πρέπει σε όλες τις καταστάσεις να έχουμε πνεύμα ευχαρι-

στίας και δοξολογίας και ποτέ να μην αποκάνουμε. Πρέπει με πί-

στη και με υπομονή να περιμένουμε την επέμβαση του Κυρίου, γι' 

αυτό σε όλες τις καταστάσεις, ακόμα και στις αντίξοες, θα πρέπει 

να φανερώνεται μέσα μας η παρουσία του Κυρίου και να ξεχυλίζει 

η ευγνωμοσύνη μας προς Αυτόν που μας χάρισε αιώνια ζωή και 

μας ελευθέρωσε από τη δυναστεία του Διαβόλου. Αυτό μας κάνει 

να ταπεινωνόμαστε και να είμαστε αυτάρκεις και στο περίσσευμα 

και στο υστέρημα. Ο Παύλος λέγει: «Όχι ότι λέγω τούτο διότι υστε-

ρούμαι· επειδή εγώ έμαθον να είμαι αυτάρκης εις όσα έχω. Εξεύρω να 

ταπεινόνωμαι, εξεύρω και να περισσεύωμαι· εις πάντα τόπον και 

160 



κατά πάντα είμαι δεδιδαγμένος και να χορτάζωμαι και να πεινώ, και 

να περισσεύωμαι και να υστερώμαι....» (Φιλιππησίους Δ/4:11-12). 
 

 Εάν ο πιστός ξεφύγει από το θέλημα του Θεού και δεν τηρεί 

τους νόμους Του, αλλά αρχίζει να ελπίζει σε ανθρώπους και να στη-

ρίζεται στα οικονομικά συστήματα του κόσμου τούτου, αυτό φανε-

ρώνει μια καρδιά που έχει ανοίξει πόρτα σε πνεύματα φιλαργυρίας 

και σε δρόμους ολισθηρούς, που στο τέρμα τους θα υπάρχουν πολ-

λές θλίψεις και αυτό είναι που επισημαίνει ο Παύλος στη συνέχεια, 

λέγοντας ότι «ρίζα πάντων των κακών είναι η φιλαργυρία, την οποίαν 

μερκοί ορεγόμενοι απεπλανήθησαν από της πίστεως και διεπέρασαν 

εαυτούς με οδύνας πολλάς» (Α' Τιμόθεου ς'/6:10). 
  

 Δεν πρέπει να ζητούμε από τον Κύριο υλικά πράγματα, τα 

οποία θα γίνουν εμπόδιο στην πνευματική μας ζωή. Ο Ιάκωβος 

λέγει: «Επιθυμείτε και δεν έχετε· φονεύετε και φθονείτε, και δεν δύ-

νασθε να επιτύχετε. Μάχεσθε και πολεμείτε· αλλά δεν έχετε, επειδή δεν 

ζητείτε. Ζητείτε και δεν λαμβάνετε, διότι κακώς ζητείτε, διά να δαπα-

νήσετε εις τας ηδονάς σας...» (Ιάκωβος Δ/4:2-3). Θα πει κάποιος ότι 

τα λόγια αυτά αφορούν μόνο τους μη αναγεννημένους πιστούς, 

γιατί ο Ιάκωβος λέγει "φονεύετε και φθονείτε" και ένας πιστός δεν 

μπορεί ποτέ να σκοτώσει κάποιον. Η επιστολή του Ιακώβου απευ-

θύνεται σε πιστούς (Ιάκωβος Α/1:1-2) και δεν αναφέρεται κατά 

γράμμα σε φόνο, αλλά σε πνευματικό φόνο, όταν εύκολα πληγώ-

νουμε τους άλλους και ιδιαίτερα τους οικείους της πίστης. 
 

 Αυτό φαίνεται και από επόμενα λόγια του Ιακώβου, που δεί-

χνει ότι απευθύνεται σε συγκεκριμένη κατηγορία μεταξύ των πι-

στών, απευθύνεται στους χλιαρούς πιστούς που βρίσκονται μεταξύ 

δύο φρονημάτων, που έχουν συμβιβαστεί με το σύστημα του κό-

σμου: «Μοιχοί και μοιχαλίδες, δεν εξεύρετε ότι η φιλία του κόσμου 

είναι έχθρα του Θεού; Όποιος λοιπόν θελήσει να είναι φίλος του κό-

σμου, εχθρός του Θεού καθίσταται....» (Ιάκωβος Δ/4:2-3). Πνευματικά 

μοιχός είναι αυτός που έχει το ένα πόδι του στο δρόμο του Θεού 

και το άλλο στο δρόμο του άρχοντα του κόσμου αυτού. Μπορεί ποτέ 

161 



ένας τέτοιος πιστός να δίνει δέκατα και προσφορές στον Κύριο; 

Όχι, γιατί η καρδιά του είναι γεμάτη πλεονεξία και φιλαργυρία. 
 

 Πρέπει σαν παιδιά του Θεού, με υπακοή στον Λόγο Του, να 

Του ζητάμε με παρρησία σύμφωνα με το άγιο θέλημά Του: «Και 

αύτη είναι η παρρησία, την οποίαν έχομεν προς Αυτόν, ότι εάν ζητώ-

μεν κάτι κατά το θέλημα Αυτού, ακούει εμάς. Και εάν εξεύρωμεν ότι 

ακούει εμάς ό,τι αν ζητήσωμεν, εξεύρομεν ότι λαμβάνομεν τα ζητή-

ματα, τα οποία εζητήσαμεν παρ' Αυτού....» (Α' Ιωάννου Ε/5:14-15). 
 

 Ο Θεός ποτέ δεν είναι εναντίον των πλουσίων, αντίθετα βλέ-

πουμε μέσα στην Βίβλο ανθρώπους να τους υπέρ ευλογεί, όπως 

τον Αβραάμ, τον Ισαάκ, τον Σολομώντα, ή τον Ιώβ μετά τη δοκιμα-

σία του και πολλούς άλλους (βλ. Γένεση ΙΓ/13:2, ΚΔ/24:35, ΚΖ/27:12, Α' 

Χρονικών ΚΘ/29:28, κλπ). Όλοι αυτοί δεν ζήτησαν οικονομική ευημε-

ρία για να ικανοποιήσουν τα πάθη τους και το εγώ τους, ούτε 

ήρθαν ξαφνικά τα πλούτη στη ζωή τους. Χρησιμοποίησαν από τη 

μία μεριά την πίστη και την υπακοή τους στον Λόγο του Κυρίου 

και από τη άλλη μεριά εργάστηκαν με σύνεση και σοφία για να τα 

αποκτήσουν και να ευημερήσουν.  
 

 Γνώριζαν ότι ο Θεός καταδικάζει την οκνηρία, την τεμπελιά αι 

τον εργατικό άνθρωπο τον παρομοιάζει με το μερμήγκι: «Ύπαγε 

προς τον μύρμηκα, ω οκνηρέ· παρατήρησον τας οδούς αυτού και γίνου 

σοφός» (Παροιμίες ς'/6:6). Δεν πρέπει ο πιστός να πέφτει σε πνευ-

ματικό ύπνο γιατί το αποτέλεσμα θα είναι υλική και πνευματική 

φτώχεια και στέρηση: «Λίγος ύπνος, λίγος νυσταγμός, λίγο δίπλωμα 

των χεριών στον ύπνο· έπειτα, η φτώχεια σου έρχεται σαν ταχυδρόμος, 

και η στέρησή σου σαν ένοπλος άνδρας» (Παροιμίες ΚΔ/24:33-34).  
 

 Το συμπέρασμα είναι ότι ο Θεός προμηθεύει για όλες τις 

ανάγκες μας όταν εμείς σπέρνουμε με καρδιά καθαρή, αλλά σε 

καρδιά φιλάργυρη και οκνηρή είναι ξένος ο "καλός σπόρος" και δεν 

μπορεί φέρει καρπό ευλογίας. Σπέρνουμε με ευγνωμοσύνη και χα-

ρά τα δέκατα και τις προσφορές μας, αυτό είναι το δικό μας μέρος 

και ο Κύριος αναλαμβάνει να κάνει το δικό Του μέρος.  
 

 

162 



 

Κεφάλαιο ΔΩΔΕΚΑΤΟ 
 

Ο Ι Κ Ο Ν Ο Μ Ο Ι  
ΤΗΣ ΠΕΡΙΟΥΣΙΑΣ ΤΟΥ ΘΕΟΥ  

  

   
 

1.   ΥΠΗΡΕΤΕΣ και ΟΙΚΟΝΟΜΟΙ ΤΟΥ ΘΕΟΥ 
 

 «Έκαστος κατά το χάρισμα, το οποίον έλαβεν, υπηρετείτε 

κατά τούτο εις αλλήλους ως καλοί οικονόμοι της πολυειδούς 

χάριτος του Θεού» (Α' Πέτρου Δ/4:10). 
 

 «Ούτως ας μας θεωρεί κάθε άνθρωπος ως υπηρέτας του 

Χριστού και οικονόμους των μυστηρίων του Θεού. Το δε 

επίλοιπον ζητείται μεταξύ των οικονόμων, να ευρεθεί έκα-

στος ΠΙΣΤΟΣ.....» (Α' Κορινθίους Δ/4:1-2)  
 

 Σύμφωνα με τον Λόγο του Θεού είμαστε ΥΠΗΡΕΤΕΣ και ΟΙ-

ΚΟΝΟΜΟΙ του Θεού. Ο υπηρέτης εκτελεί τις εντολές του κυρίου 

του και στα παραπάνω εδάφια βλέπουμε ότι ο κύριος του οίκου 

έχει καταστήσει τον υπηρέτη του να είναι και διαχειριστής (οικονό-

μος) περιουσίας του. Στα παραπάνω εδάφια "κύριος" (αφεντικό) 

είναι ο Θεός που έχει καταστήσει τα παιδιά Του οικονόμους, όχι 

μόνο στα βιοτικά θέματα, αλλά και στα πνευματικά, γιατί λέγει ότι 

είμαστε "οικονόμοι της πολυειδούς χάρης Του" και "οικονόμοι των 

μυστηρίων Του".  
 

 Σε τι δηλαδή είμαστε διαχειριστές του Θεού; Τι είναι αυ-

τό που μας έχει εμπιστευθεί; Μέσα στην Βίβλο διαβάζουμε για 

πολλά μυστήρια, που ο άνθρωπος εάν δεν του τα αποκαλύψει ο 

Θεός, δεν μπορεί να τα καταλάβει με το πεπερασμένο μυαλό που 

έχει, γιατί η γνώση του είναι ατελής. Ο Θεός όμως, μας τα αποκα-

λύπτει και σαν αναγεννημένα παιδιά Του που είμαστε, μας κάνει 

διαχειριστές των αποκεκαλυμμένων μυστηρίων Του. Αυτά, που 

μάτια δεν είδαν, αυτιά δεν άκουσαν, στόμα δεν λάλησε και σε 

καρδιά ανθρώπου δεν ανέβηκαν, αυτά μας αποκάλυψε ο Κύριος 

των κυρίων, μας τα αποκάλυψε όταν με ταπεινή καρδιά μπήκαμε 

163 



μέσα στα άγια των αγίων και γεμίσαμε με τη δόξα Του. 
 

 Η ετυμολογία της λέξης "οικονόμος" προέρχεται από το "οί-

κον νέμειν /νέμεσθαι", που σημαίνει "αυτός που διαχειρίζεται και 

διοικεί τα του οίκου". Άρα, όταν κάποιος είναι διαχειριστής ενός οί-

κου ή μιας υπηρεσίας, είναι άμεσα υπεύθυνος για τη σωστή λει-

τουργία όλων αυτών που του έχουν ανατεθεί και αυτό είναι και το 

μήνυμα του Κυρίου Ιησού μέσα από την παραβολή του πιστού και 

του φρόνιμου δούλου (βλ. Λουκάς ΙΒ/12:42-44) και μέσα από την  πα-

ραβολή των ταλάντων, για την οποία θα αναφερθούμε αμέσως 

παρακάτω (βλ. Ματθαίος ΚΕ/25:14-30). Η σωστή διαχείριση από τον 

οικονόμο μιας οικίας είναι το αποτέλεσμα της πιστότητάς του, ό-

πως αναφέρει ο Παύλος: «Το δε επίλοιπον ζητείται μεταξύ των οικο-

νόμων, να ευρεθεί έκαστος ΠΙΣΤΟΣ...» (Α' Κορινθίους Δ/4:2).   
 

 Η πιστότητα που εμείς θα δείξουμε σ' αυτά που ο Κύριος 

μας έχει εμπιστευθεί, είναι και η προϋπόθεση για να μας εμπιστευ-

θεί μεγαλύτερα πράγματα, όπως το είπε ο ίδιος ο Ιησούς: «Εύγε, 

δούλε αγαθέ και πιστέ· εις τα ολίγα εστάθης πιστός, επί πολλών θέλω 

σε καταστήσει» (Ματθαίος ΚΕ/25:21).  
 

 Η πιστότητα είναι η λέξη κλειδί για να μας δώσει ο Κύριος 

τον πλούτο των αποκαλύψεών Του και η πιστότητά μας αφορά 

όλους τους τομείς, πνευματικούς και φυσικούς (βιοτικούς, κλπ) και 

ένας από τους τομείς που ο πιστός χωλαίνει είναι ο οικονομικός 

τομέας. Εφόσον είμαστε διαχειριστές αυτών που ο Κύριος μας 

εμπιστεύθηκε, μας ζητά να Του δώσουμε αυτό που Του ανήκει και 

αυτό είναι το δέκατο και οι προσφορές.   
 

 Μέσα στην Βίβλο συχνά συναντάμε τη λέξη "οικονόμος" να έ-

χει πνευματική έννοια και να αναφέρεται σε εργάτες του Κυρίου, σε 

όλους τους πιστούς και σε επισκόπους (ποιμένες) εκκλησιών: «Διό-

τι πρέπει ο επίσκοπος να είναι ανέγκλητος, ως οικονόμος Θεού 

....προσκεκολλημένος εις τον πιστόν λόγον της διδασκαλίας, διά να εί-

ναι δυνατός και να προτρέπει διά της υγιαινούσης διδασκαλίας και να 

εξελέγχει τους αντιλέγοντας» (βλ. Τίτος Α/1:7-9).  
 

164 



 Το εύλογο ερώτημα είναι: "Εάν ο Θεός μας έχει εμπιστευθεί να 

είμαστε οικονόμοι των μυστηρίων Του, δεν είναι φυσικό να μας έχει 

εμπιστευθεί να είμαστε και οικονόμοι των υλικών αγαθών Του;" Θα 

ήταν αυθαίρετο να ισχυριστούμε ότι αυτό δεν συμβαίνει, όταν η 

Αγία Γραφή αυτό μας το αποκαλύπτει με πολλούς και ποικίλους 

τρόπους. Ο οικονόμος του Θεού δεν περιορίζεται μόνο στην πνευ-

ματική διακονία, αλλά επεκτείνεται και στη διαχείριση των βιοτικών, 

όπως θα δούμε στη συνέχεια και μέσα από την παραβολή των 

ταλάντων. 
 

2.   Η ΠΑΡΑΒΟΛΗ ΤΩΝ ΤΑΛΑΝΤΩΝ 
( Ματθαίος ΚΕ/25:14-30 ) 

(α) Η παραβολή του Ιησού για τα τάλαντα, είναι το καλύτερο 

παράδειγμα για να διδαχθεί ο πιστός, τι σημαίνει να είναι κάποιος 

διαχειριστής του Θεού, πως φαίνεται η πιστότητά του και ποιο εί-

ναι το αποτέλεσμα που σφραγίζει την προσπάθειά του. Πολλοί 

εργάτες του Κυρίου, αλλά και η πλειοψηφία των πιστών δέχονται 

ότι η παραβολή των ταλάντων βασικά έχει να κάνει μόνο με τον 

πνευματικό τομέα, με τα χαρίσματα και τις ιδιότητες που έχει κά-

ποιος και όχι ότι αφορά αυτά καθ' εαυτά τα χρήματα, γιατί σύμ-

φωνα με την παραβολή "τάλαντο" είναι το "νόμισμα". 
 

 Όταν ένας λόγος της Γραφής έχει την πνευματική εκπλήρω-

ση έχει και την φυσική εκπλήρωση, για να μπορέσει μέσα από 

αυτό ο άνθρωπος να κατανοήσει το πνευματικό μέρος. Αυτό ίσως 

να είναι πολύ κατανοητό και από την παραβολή του σπορέα, ο 

οποίος σαν αγρότης στο επάγγελμα βγήκε έξω για να σπείρει το 

σπόρο του, ώστε στον κατάλληλο καιρό να θερίσει τον καρπό (βλ. 

Ματθαίος ΙΓ/13:3-9, 36-43, Μάρκος Δ/4:3-20). Αυτό είναι κάτι το πολύ 

γνωστό και γίνεται στον φυσικό (γεωργικό) τομέα, αλλά μέσα από 

αυτό, μπορεί ο πιστός να καταλάβει και την πνευματική έννοια, ότι 

δηλαδή πρέπει να σπείρει αγάπη, χαρά, θεραπεία, κλπ. για να θε-

ρίσει και τον ανάλογο καρπό και στην προκειμένη περίπτωση εάν 

σπείρει υπακοή στον Λόγο του Θεού για τα δέκατα και τις προσφο-

165 



ρές θα έχει πλούσιο θερισμό.  
 

 Η παραβολή των ταλάντων είναι πολύ απλή και κατανοητή 

από οποιονδήποτε, ακόμα και από αυτόν που δεν είναι εξοικειωμέ-

νος με τη διδασκαλία της Αγίας Γραφής: "...Ένας άνθρωπος ο οποίος 

θα αποδημούσε, κάλεσε όλους τους δούλους του και τους παρέδωσε 

τα υπάρχοντά του για να τα διαχειριστούν μέχρι να επιστρέψει. Δεν 

έδωσε σε όλους το ίδιο ποσό, αλλά σε άλλον έδωσε πέντε τάλαντα, σε 

άλλον δύο τάλαντα και άλλον ένα τάλαντο, ανάλογα με την ικανότητά 

του. Όταν ο κύριος επέστρεψε από την αποδημία του, αυτοί που είχαν 

παραλάβει από πέντε και δύο τάλαντα τα διπλασίασαν, ενώ αυτός που 

είχε λάβει μόνο ένα τάλαντο, δεν το διαχειρίστηκε σωστά και το έκρυ-

ψε στη γη και κατά συνέπεια δεν είχε θερισμό...."   
 

 Ιστορικά, το "τάλαντο" ήταν μονάδα σταθμών και νομισμά-

των, που χρησιμοποιούσαν διάφοροι αρχαίοι λαοί, όπως Εβραίοι, 

Έλληνες, Βαβυλώνιοι, Ασύριοι, κλπ., σε κάθε λαό όμως είχε δια-

φορετική αξία ή βάρος. Τα τάλαντα των Εβραίων διακρίνονταν σε 

χρυσά και αργυρά. Το ένα χρυσό τάλαντο ήταν ισοδύναμο με 300 

σίκλους (Έξοδος ΛΗ/38:25-27) και το αργυρό τάλαντο ήταν ίσο με το 

μισό της αξίας των χρυσών (Έξοδος Κ/20:13,15). Γενικά μέσα στην 

Βίβλο το τάλαντο αναφέρεται με την έννοια ποσού μεγάλης 

αξίας, όπως για παράδειγμα φαίνεται στην παραβολή του άσπλα-

χνου δούλου (Ματθαίος ΙΗ/18:24), ή στην κατασκευή της Σκηνής του 

Μαρτυρίου, για την οποία δαπανήθηκαν 29 τάλαντα και 730 σίκλοι 

(Έξοδος ΛΗ/38:24). Αναφέρεται ότι η βασίλισσα της Σεβά πρόσφερε 

στον Σολομώντα 120 χρυσά τάλαντα, τα οποία ήταν ένα πολύ με-

γάλο ποσό, αντάξιο δώρο για έναν βασιλιά (Α' Βασιλέων Ι'/10:10).  
 

(β) Κατά συνέπεια, τα τάλαντα που έδωσε ο κύριος στους δού-

λους του για να τα διαχειριστούν ήταν ένα σεβαστό ποσό, ακόμα 

και το ένα αργυρό (ασημένιο) τάλαντο που έδωσε στον έναν από 

τους δούλους του. Η παραβολή αυτή έχει μεγάλη εφαρμογή κατά 

πόσο εμείς υπακούμε στην εντολή των δεκάτων, ανεξάρτητα από 

το ποσό που μας έχει εμπιστευθεί ο Κύριος για να διαχειριζόμαστε. 

166 



Στην παραβολή των ταλάντων και στην εντολή των δεκάτων, βρί-

σκουμε πολλά κοινά σημεία, στα οποία θα πρέπει να δώσουμε ι-

διαίτερη προσοχή. 
 

 Το ΠΡΩΤΟ στοιχείο και βασικό είναι ότι τα τάλαντα δεν α-

νήκαν στους δούλους, αλλά ήταν ιδιοκτησία του κυρίου τους. Οι 

δούλοι υπηρετούσαν μέσα στο αρχοντικό του κυρίου τους, ο ο-

ποίος τους έδινε απλόχερα στέγη και τροφή. Το ίδιο και εμείς σή-

μερα, τα χρήματα που έχουμε δεν μας ανήκουν, αλλά επειδή υ-

πηρετούμε τον Κύριο και σωτήρα μας, Αυτός μεριμνά για εμάς και 

μας προμηθεύει τα αναγκαία και στα βιοτικά και στα πνευματικά. 
 

 Το ΔΕΥΤΕΡΟ στοιχείο που είναι συνυφασμένο με το πρώ-

το είναι ότι τα τάλαντα ανήκαν στον κύριο των δούλων. Το ίδιο 

συμβαίνει και σ' εμάς σήμερα, τα τάλαντα (τα χρήματα) που έχουμε 

εμείς ανήκουν στον Κύριο, γιατί κάθε καλό δώρο έρχεται από τον 

ουρανό: «Πάσα δόσις αγαθή και παν δώρημα τέλειον είναι άνωθεν 

καταβαίνον από του Πατρός των φώτων, εις τον οποίον δεν υπάρχει 

αλλοίωσις ή σκιά μεταβολής» (Ιάκωβος Α/1:17).  
 

 Το ΤΡΙΤΟ στοιχείο είναι ότι, ενώ τα τάλαντα ήταν του κυρίου 

και δεν ανήκαν στους δούλους, τους τίμησε και τους έκανε δια-

χειριστές της περιουσίας του. Το ίδιο και ο Κύριος σήμερα μας 

κάνει διαχειριστές των δικών Του αγαθών, μας κάνει διαχειριστές 

των χρημάτων (ταλάντων), που μας εμπιστεύθηκε γι' αυτό και ζητά 

το δικό Του μερίδιο που είναι το ένα δέκατο.  
 

 Μας κάνει όμως και διαχειριστές των αποκαλύψεών Του και 

των πνευματικών χαρισμάτων που μας δίνει και από αυτά επίσης 

μας ζητεί το δικό Του "μερίδιο". Ποιο είναι το μερίδιο αυτό, θα το 

δούμε παρακάτω στο 4ο στοιχείο.  
 

 Το ΤΕΤΑΡΤΟ στοιχείο που συναντάμε στην παραβολή και 

που έχει μεγάλη σημασία είναι ότι οι δούλοι σαν διαχειριστές, έ-

πρεπε να αυξήσουν τα τάλαντα και να μην παραδώσουν στον 

κύριό τους το αρχικό ποσό που τους έδωσε. Το ίδιο πρέπει να γί-

167 



νει και μ' εμάς, να αυξήσουμε αυτά που μας έδωσε ο Κύριος  και 

από τα κέρδη μας να δώσουμε το μερίδιο που Του ανήκει. Δεν 

πρέπει να κάνουμε κακή διαχείριση όπως έκανε ο δούλος της πα-

ραβολής, ο οποίος έλαβε το ένα τάλαντο και το έκρυψε στη γη. 

Εδώ αναφερόμαστε ότι πρέπει να αυξήσουμε τα υλικά υπάρχοντά 

μας και να δώσουμε στον Θεό το μερίδιο που Του ανήκει. 
 

 Πρέπει όμως να αυξήσουμε και τα πνευματικά αγαθά που 

μας έχει δώσει, δηλαδή τις αποκαλύψεις και τα πνευματικά χαρί-

σματα και μέσα από αυτή την "αύξηση" να πάρει το δικό Του μερί-

διο. Αυτά μας τα έδωσε για να τα διαχειριστούμε με τέτοιον 

τρόπο ώστε να οικοδομηθεί ο λαός Του και ψυχές να έρθουν 

μέσα στην ποίμνη Του. Αυτό είναι το δικό του μερίδιο, δεν μας 

έδωσε τα χαρίσματα για προσωπική χρήση και όφελος, αλλά για 

την οικοδομή όλου του σώματος της εκκλησίας Του.   
 

 Το ΠΕΜΠΤΟ στοιχείο που βλέπουμε στην παραβολή είναι 

η επιβράβευση ή η κατάκριση των δούλων από τον κύριό τους, 

ανάλογα με το πως διαχειρίστηκαν τα τάλαντα που τους εμπιστεύ-

θηκε. Αυτό είναι μια μεγάλη ευθύνη για εμάς σήμερα, γιατί ότι 

σπείρουμε, αυτό και θα θερίσουμε. Πρέπει αυτά που μας έχει εμπι-

στευθεί ο Κύριος να τα χειριζόμαστε με σοφία, δεν πρέπει να τα 

χρησιμοποιούμε μόνο για τις προσωπικές μας ανάγκες, όπως γί-

νεται από τη μεγάλη πλειοψηφία των πιστών, λόγω άγνοιας. Για το 

θέμα αυτό έχει προβλέψει ο Κύριος να έχουμε εμείς τα εννέα δέ-

κατα, που είναι ένα μεγάλο ποσό. 
 

 Πρέπει τα αγαθά, τα χρήματα και ότι άλλο μας δίνει ο Κύριος 

να τα επενδύουμε στο "χρηματιστήριο" του ουρανού και ένας κα-

λός τρόπος επένδυσης  είναι όταν χρησιμοποιούμε τα χρήματα για 

να εξαπλωθεί το μήνυμα του ευαγγελίου στους συνανθρώπους 

μας που ζουν μέσα στο πνευματικό σκοτάδι, υποταγμένοι στη δυ-

ναστεία του Σατανά. 
 

 Ο Θεός θα ανταμείψει την πιστότητά μας και μια ημέρα θα 

ακούσουμε αυτό που άκουσαν και οι δούλοι με τα πέντε και τα δύο 

168 



τάλαντα: «Εύγε, δούλε αγαθέ και πιστέ· εις τα ολίγα εστάθης πιστός, 

επί πολλών θέλω σε καταστήσει· είσελθε εις την χαράν του κυρίου 

σου...» (Ματθαίος ΚΕ/25:21,23).  
 

 Εάν δεν αυξήσουμε αυτά που ο Κύριος μας έδωσε και δεν 

Του δώσουμε αυτά που Του ανήκουν, τότε θα βρεθούμε στην τρα-

γική θέση που βρέθηκε ο δούλος με το ένα τάλαντο: «...Και τον α-

χρείον δούλον ρίψατε εις το σκότος το εξώτερον· εκεί θέλει είσθαι ο 

κλαυθμός και ο τριγμός των οδόντων» (Ματθαίος ΚΕ/25:30). Ο δούλος 

αυτός ήταν πονηρός και μέσα στην Βίβλο "Πονηρός" είναι ο Διάβο-

λος, που σημαίνει ότι ο δούλος αυτός είχε παγιδευτεί και πλανηθεί 

με αποτέλεσμα να μην εκτελέσει την εντολή του κυρίου του να αυ-

ξήσει αυτό που του εμπιστεύθηκε. 
 

 Το ίδιο μήνυμα έχουμε και με την παραβολή των 10 δούλων, που 

ο κύριός τους όταν έφυγε, τους έδωσε 10 μνες, από μία στον καθένα και 

τους είπε «πραγματευθείτε εωσού έλθω» (βλ. Λουκάς ΙΘ/19:11-26).   
 

(β) Στην παραβολή των ταλάντων βρίσκει την τέλεια εφαρμογή ο 

νόμος της σποράς και του θερισμού. Αυτός ο νόμος αρχικά ξεκί-

νησε μέσα στον κήπο της Εδέμ και είχε σχέση με τον φυσικό κό-

σμο (Γένεση Α/1:11-12), αλλά ότι ισχύει στον φυσικό τομέα έχει και 

την αντίστοιχη εφαρμογή και στον πνευματικό τομέα, όπως μας 

αποκαλύπτει ο Λόγος του Θεού: «Μη πλανάσθε, ο Θεός δεν εμπαίζε-

ται· επειδή ό,τι αν σπείρει ο άνθρωπος, τούτο και θέλει θερίσει» (Γα-

λάτες ς'/6:7). Αυτός ο νόμος έχει εφαρμογή σε όλους τους τομείς της 

ζωής μας και ένας τομέας που είναι καθοριστικός και για την πνευ-

ματική αύξηση είναι και ο οικονομικός τομέας, το πως δηλαδή δια-

χειριζόμαστε αυτά που ο Κύριος μας εμπιστεύθηκε. 
 

 Το να δίνουμε είναι μια αρχή που ο Θεός έθεσε και εάν γίνει 

εφαρμογή αυτής της αρχής, τότε θα θερίσουμε τα αποτελέσματα 

της σποράς μας και στην οικογένειά μας και στο σώμα της εκκλη-

σίας του Χριστού, αλλά και ευρύτερα μέσα στην κοινωνία που ζού-

με και αποτελούμε μέρος της. Η Βίβλος λέγει: 
 

1) «Οι μεν σκορπίζουν, και όμως περισσεύονται· οι δε παρά το δέον 

169 



φείδονται, και όμως έρχονται εις ένδειαν. Η αγαθοποιός ψυχή 

θέλει παχυνθεί· και όποιος ποτίζει, θέλει ποτισθεί και αυτός...» 

(Παροιμίες ΙΑ/11:24-25). 

 Αυτοί που με καρδιά αγάπης και απλόχερα σκορπίζουν θα 

έχουν περίσσευμα και το περίσσευμα αυτό δεν θα είναι μικρό, 

αλλά θα είναι πολύ μεγάλο, γιατί αυτός που αγαθοποιεί, θα θερίσει 

αυτό που έσπειρε και "θα παχυνθεί". Πότισε τους άλλους με ιλαρή 

καρδιά, θα ποτισθεί και ο ίδιος.  
 

 Το αντίθετο, αυτοί  που είναι φειδωλοί στο να δίνουν, θα θε-

ρίσουν φτώχεια. Φειδωλός είναι αυτός που δίνει με δυσκολία ή 

κατά τη λαϊκή έκφραση είναι ο "σφιχτοχέρης", ή ακόμα σε πιο 

σκληρή έκφραση ο "τσιγκούνης". Οι φειδωλοί μας αποκαλύπτει η 

Γραφή ότι «ερχονται εις ένδειαν» και αυτό συμβαίνει γιατί δεν μπο-

ρούν να θερίσουν πολύ, αφού έσπειραν λίγο ή ελάχιστο σπόρο. 

Βλέπουμε ότι στα λόγια αυτά του Σολομώντα ο νόμος της σποράς 

και του θερισμού βρίσκει την τέλεια εφαρμογή. 
 

2) «Ρίψον τον άρτον σου επί πρόσωπον των υδάτων· διότι μέσα εις 

τας πολλάς ημέρας θέλεις ευρεί αυτόν» (Εκκλησιαστής ΙΑ/11:1). 
 

 Εδώ ο Σολομώντας αναφέρει το ίδιο, όπως και πριν με την 

επισήμανση ότι αυτό μπορεί να μη συμβεί αμέσως, αλλά μετά από 

πολλές ημέρες. Αυτό σημαίνει πως ότι δώσαμε στον Κύριο, θα μας 

επιστραφεί αργά ή γρήγορα, γιατί αυτό που σπείραμε στον έχοντα 

ανάγκη ήταν ένα δάνειο προς τον Κύριο, ο οποίος στον ορισμένο 

καιρό μας το ανταποδίδει: «Ο ελεών πτωχόν δανείζει εις τον Κύριον· 

και θέλει γείνει εις αυτόν η ανταπόδοσις αυτού» (Παροιμίες ΙΘ/19:17). 
 

3) «Δίδετε, και θέλει δοθή εις εσάς· μέτρον καλόν, πεπιεσμένον και 

συγκεκαθισμένον και υπερεκχυνόμενον θέλουσι δώσει εις τον κόλπον 

σας. Διότι με το αυτό μέτρον, με το οποίον μετρείτε, θέλει αντιμετρηθή 

εις εσάς» (Λουκάς ς'/6:38). 
 

 Εδώ ο Ιησούς κάνει μια προειδοποίηση γι' αυτούς που σπέρ-

νουν με "φειδωλία", ότι θα μετρηθούν με το ίδιο μέτρο που οι ίδιοι 

μετρούν. Θα λέγαμε ότι, κατά τη σημερινή έκφραση, "θα πληρω-

170 



θούν με το ίδιο νόμισμα", το οποίο έχει πολλές ονομασίες, όπως 

φιλαργυρία, απληστία, αχαριστία, σκληροκαρδία, εγωισμό, φιλαυ-

τία, κλπ. Ο θερισμός τους θα είναι απογοητευτικός.  

4) «Τούτο δε λέγω, ότι ο σπείρων με φειδωλίαν και με φειδωλίαν 

θέλει θερίσει, και ο σπείρων με αφθονίαν και με αφθονίαν θέλει 

θερίσει. Έκαστος κατά την προαίρεσιν της καρδίας αυτού, ουχί 

με λύπην ή εξ ανάγκης· διότι τον ιλαρόν δότην αγαπά ο Θεός» 

(Β' Κορινθίους Θ/9:6-7). 
 

 Τα παραπάνω λόγια του απόστολου Παύλου στη μελέτη μας 

αυτή, συχνά τα έχουμε αναφέρει, αλλά πιστεύω ότι είναι ο ΒΑΣΙ-

ΚΟΣ ΝΟΜΟΣ που ισχύει για τη σπορά και το θερισμό. Θα ήταν 

άφρων εάν κάποιος ισχυριστεί το αντίθετο, γιατί εάν το κάνει ση-

μαίνει ότι είναι ανώριμος και φυσικά και πνευματικά, γιατί πιθανόν 

να έχει την πλανεμένη αντίληψη ότι με ένα τσουβάλι στάρι θα μπο-

ρούσε να σπείρει και να καλύψει μια έκταση ενός στρέμματος, η 

οποία για να καλυφθεί επαρκώς χρειάζεται εκατό τσουβάλια.  
 

 Κατά την ίδια αναλογία, ως σαρκικός πιστός και απειθής 

στον Λόγο του Θεού, ενεργεί και στα πνευματικά, πιστεύει ότι 

σπείροντας με φειδωλία θα θερίσει με αφθονία, ενώ διαβάζει μέσα 

στην Βίβλο ότι αυτός που σπέρνει με φειδωλία θα θερίσει με φει-

δωλία και ότι αυτός που σπέρνει με αφθονία θα θερίσει και με 

αφθονία. Μετά έχει την απορία, γιατί στη ζωή του δεν υπάρχει ευ-

λογία και ευημερία, γιατί ο Θεός αργεί να απαντήσει στις προσευ-

χές του και γιατί συνέχεια αντιμετωπίζει προβλήματα! 
 

(γ) Εάν συνοψίσουμε όλα τα παραπάνω, έχοντας σαν αφετηρία 

την παραβολή των ταλάντων, τα παρακάτω λόγια του Σολομώντα 

είναι το ευλογημένο συμπέρασμα που βγαίνει, γι' αυτόν που με 

πιστότητα και με χαρά εκτελεί τον Λόγο του Θεού: «Τίμα τον Κύριον 

από των ΥΠΑΡΧΟΝΤΩΝ σου και από των ΑΠΑΡΧΩΝ πάντων των γεν-

νημάτων σου· και θέλουν γεμίσει οι σιταποθήκες σου από αφθονίας 

και οι ληνοί σου θέλουν εκχειλίζει από νέου οίνου» (Παροιμίες Γ/3:9-10). 
 

 Εδώ είναι μια θαυμαστή υπόσχεση του Θεού και ο ΛΟΓΟΣ 

171 



του Θεού είναι πιστός και άξιος αποδοχής (Α' Τιμόθεου Α/1:15, Δ/4:9, 

κλπ), ο Θεός είναι αληθής και δεν ψεύδεται (Ρωμαίους Γ/3:4), ότι λέ-

γει θα το εκτελέσει "μέχρι κεραίας". Η υπόσχεσή Του είναι θα γεμί-

σει τις σιταποθήκες μας με αφθονία και θα υπερχειλίζουμε από 

οίνο ευφροσύνης. Η υπόσχεση αυτή του Κυρίου έχει την φυσική 

εκπλήρωσή της και την πνευματική εκπλήρωσή της, θα μας δώσει 

υλική ευημερία και πνευματικά αγαθά, θα μας γεμίσει με τον Λόγο 

Του (σίτος) και θα μας πλημμυρίσει με την ευφροσύνη του Πνεύ-

ματός Του (οίνος). Όλα αυτά θα τα απολαύσουμε εάν τιμήσουμε 

τον Κύριο από όλα τα υπάρχοντά μας. 
 

 Ο Παύλος ευρισκόμενος στην Μίλητο και μιλώντας προς 

τους πρεσβυτέρους της εκκλησίας, μεταξύ των πολλών που τους 

είπε, τους ανέφερε και το νόμο του Κυρίου «μακάριον είναι να δίδει 

κάποιος, παρά να λαμβάνει» (Πράξεις Κ/20:35). Ο Ιησούς όταν δίδα-

σκε στο όρος Ελαιών τους μαθητές Του, τους ανάφερε και δέκα 

περιπτώσεις που οι άνθρωποι μπορούν να είναι "μακάριοι", είναι 

οι γνωστοί μακαρισμοί". Εδώ ο Παύλος "προσθέτει" έναν ακόμα 

μακαρισμό (τον ενδέκατο κατά σειρά), ότι είναι μακάριος όποιος δί-

νει και δεν λαμβάνει. Ο Παύλος τα λόγια αυτά, τα πήρε από τη δι-

δασκαλία του Ιησού Χριστού, σχετικά με την ευλογία που έχουμε 

όταν δίνουμε. 
 

 Θα πρέπει να προσέξουμε και να μην πέσουμε στην παγίδα 

του Διαβόλου ότι στον Θεό "δίνουμε για να πάρουμε". Εάν αυτά 

είναι τα κίνητρά μας, τότε έχουμε χάσει τον πνευματικό μας  στόχο. 

Δεν δίνουμε για να σωθούμε\, αλλά επειδή σωθήκαμε, αυτό είναι 

το ξεχείλισμα της καρδιάς μας, είναι η έκφραση της ευγνωμοσύνης 

μας προς τον Θεό που μας γλύτωσε από την κόλαση, που μια η-

μέρα θα πηγαίναμε, εφόσον θα συνεχίζαμε να βρισκόμαστε μακριά 

Του. Το κίνητρο που δίνουμε είναι μόνο μία λέξη "αγάπη" και αυ-

τή η λέξη είναι ο ίδιος ο Θεός, γιατί «ο Θεός είναι αγάπη» (Α' Ιωάννου 

Δ/4:8,16) και εφόσον δίνουμε επειδή αγαπάμε, τότε θα θερίσουμε 

και τις πλούσιες ευλογίες του ουρανού. 

 
 

172 



 

 

Κεφάλαιο ΔΕΚΑΤΟ ΤΡΙΤΟ 
 

ΜΙΣΘΩΤΟΙ -ΠΛΗΡΟΥΣ ΑΠΑΣΧΟΛΗΣΗΣ- ΕΡΓΑΤΕΣ  
 

   

1.  ΜΙΑ ΑΝΤΙΚΡΟΥΟΜΕΝΗ ΘΕΣΗ 

 Ένα πολύ συνηθισμένο ερώτημα που πολλοί θέτουν και για 

το οποίο υπάρχουν αντικρουόμενες απόψεις, είναι το εξής: "Ο υ-

πεύθυνος μιας διακονίας (ποιμένας, ιεραπόστολος, κλπ) ή γενικά ο ερ-

γάτης του Κυρίου μπορεί να πληρώνεται και να είναι μισθωτός σή-

μερα στην περίοδο της Καινής Διαθήκης, ή το μήνυμα του ευαγγελίου 

πρέπει να είναι πάντα αδάπανο;" 
 

 Πριν απαντήσουμε και σχολιάσουμε την παραπάνω ερώτη-

ση και για να προκαταλάβουμε τον καλοπροαίρετο αναγνώστη, ώ-

στε να μη σχηματίσει από άγνοια εσφαλμένη άποψη για το θέμα 

αυτό, επιγραμματικά αναφέρουμε ότι (ανάλογα με τις κοινωνικές, 

θρησκευτικές και λοιπές ιδιαιτερότητες της κάθε χώρας, ή τη διακονία 

του κάθε εργάτη, ή την κοινωνική του θέση ή ιδιότητα, εάν εργάζεται ή 

όχι σε κάποια ιδιωτική επιχείρηση ή δημόσια υπηρεσία), όποια από 

τις δύο περιπτώσεις και εάν ακολουθείται από μία τοπική εκ-

κλησία, ή χριστιανική οργάνωση, ομολογία, κλπ, είτε δηλαδή μι-

σθοδοτείται ο εργάτης του Κυρίου, είτε όχι, αυτό όχι μόνο ΔΕΝ ΕΡ-

ΧΕΤΑΙ ΣΕ ΑΝΤΙΘΕΣΗ με τον Λόγο του Θεού, αλλά με σαφήνεια και 

καθαρότητα στηρίζονται και οι δύο περιπτώσεις.  
 

 Εδώ, όμως θα ασχοληθούμε ιδιαίτερα και με λεπτομέρειες 

για τους μισθωτούς εργάτες του Κυρίου, καθόσον αυτή η περίπτω-

ση είναι το αντιλεγόμενο σημείο και όχι η περίπτωση που το ευαγ-

γέλιο είναι αδάπανο, για το οποίο θα αναφερθούμε στο αμέσως 

επόμενο κεφάλαιο της μελέτης μας.  
 

 Στην περίοδο της Παλαιάς Διαθήκης οι ιερείς είχαν απο-

κλειστική υπηρεσία στο ναό και ζούσαν από τα δέκατα και αυτό 

ήταν εντολή του ίδιου του Θεού, όπως λεπτομερώς αναφέρθηκε σε 

προηγούμενα κεφάλαια (διάβασε: Δευτερονόμιο ΙΔ/14:28-29, Αριθμοί 

173 



ΙΗ/18:21, Α' Κορινθίους Θ/9:13, Εβραίους Ζ/7:5, κλπ).  
 

 Στην περίοδο της Καινής Διαθήκης όλοι οι αναγεννημένοι 

πιστοί είναι ιερείς ενώπιον του Θεού, είναι «βασίλειον ιεράτευμα» (Α' 

Πέτρου Β/2:9), δεν υπάρχει πλέον ειδική τάξη ιερέων, όπως ήταν η 

Λευιτική ιεροσύνη. Η εκκλησία, το σώμα του Χριστού, δεν διοικείται 

πλέον από το Λευιτικό ιερατείο, αλλά διοικείται από τα χαρίσματα 

διακονίας (βλ. Εφεσίους Δ/4:11-13, Α' Κορινθίους ΙΒ/12:27-28), ηγεσία 

της εκκλησίας είναι οι απόστολοι, οι ποιμένες, οι προφήτες, οι 

ευαγγελιστές και οι διδάσκαλοι.  
 

 Την πνευματική ευθύνη της τοπικής εκκλησίας έχει ο 

ποιμένας, όπως βλέπουμε και από τις Πράξεις των Αποστόλων, 

όπου ο πρώτος ποιμένας της εκκλησίας της Ιερουσαλήμ ήταν ο Ιά-

κωβος, ο αδελφός του Ιησού (Πράξεις ΙΕ/15:13, Γαλάτες Β/2:9, κλπ). 

Ανώτερη πνευματική εξουσία από τον ποιμένα είναι ο απόστο-

λος, οποίος ιδρύει εκκλησίες και τοποθετεί ποιμένες για να τις 

υπηρετήσουν, όπως έκανε και ο απόστολος Παύλος, ο οποίος δη-

μιούργησε και τις τοπικές εκκλησίες στη δική μας χώρα (Φιλίππους, 

Θεσσαλονίκη, Βέροια, Αθήνα και Κόρινθο). 
 

2.  Ο ΕΡΓΑΤΗΣ ΑΞΙΟΣ ΤΟΥ ΜΙΣΘΟΥ ΤΟΥ 

 Εφόσον η τοπική εκκλησία, είναι πολυπληθής και έχει την οι-

κονομική δυνατότητα να συντηρεί τον εργάτη του Κυρίου, ώστε να 

ασχολείται αποκλειστικά με το έργο του Κυρίου, αυτό δεν αντι-

βαίνει με τον Λόγο του Θεού, γιατί η Βίβλος λέγει ότι ο "εργάτης εί-

ναι άξιος του ΜΙΣΘΟΥ του και της ΤΡΟΦΗΣ του". Αυτό όμως δεν πρέ-

πει να γίνει καθεστώς ή να γίνει νόμος που πρέπει να επιβληθεί 

και να γενικευθεί, αλλά στις περιπτώσεις, λίγες ή πολλές, κατά τις 

οποίες αποφασίζεται ο εργάτης του Κυρίου (ποιμένας, ιεραπόστολος, 

ευαγγελιστής, κλπ) να μισθοδοτείται από τις εισφορές του ποιμνίου, 

ώστε να μπορεί να ασχολείται αποκλειστικά με το έργο του Κυ-

ρίου, αυτό πρέπει να το στηρίζουμε με χαρά, καθόσον η Αγία 

Γραφή το αναφέρει με σαφήνεια και καθαρότητα. όπως θα δούμε.  
 

 Στο "Κεφάλαιο ΠΕΜΠΤΟ", αναφερθήκαμε με λεπτομέρειες για 

174 



τις αποδείξεις που έχουμε μέσα στην Καινή Διαθήκη ότι ο νόμος 

του Θεού για το δέκατο είναι για όλες τις εποχές και εξακολουθεί 

να ισχύει και σήμερα. Ένα από τα πιο ισχυρά επιχειρήματα που 

χρησιμοποιεί ο απόστολος Παύλος προς τους Κορίνθιους πιστούς 

(βλ. Α' Κορινθίους Θ/9:13-14) για να στηρίξει τη συντήρηση των εργα-

τών του Κυρίου τόσο στις ημέρες του (πολλά χρόνια μετά την Πεντη-

κοστή), όσο αλλά και για όλες τις επερχόμενες γενιές, είναι η ανα-

φορά του στο νόμο του Μωυσή για το τι ακριβώς συνέβαινε με 

τους εργαζόμενους στο ναό και στο θυσιαστήριο στην περίοδο της 

Παλαιάς Διαθήκης.  
 

 Επειδή το θέμα αυτό είναι εξαιρετικής σημασίας και επειδή 

ήδη ασχοληθήκαμε με το συγκεκριμένο επιχείρημα του Παύλου και 

το εξετάσαμε με λεπτομέρειες, εδώ θα κάνουμε μόνο μια σύντομη 

αναφορά, καθόσον έχει άμεση σχέση με το θέμα που εξετάζουμε 

και θα το αναφέρουμε σαν πρώτη περίπτωση: 
 

1) Α' ΚΟΡΙΝΘΙΟΥΣ Θ/9:13-14 «Δεν εξεύρετε ότι οι εργαζόμενοι 

τα ιερά εκ του ιερού τρώγουν, οι ενασχολούμενοι εις το θυσια-

στήριον μετά του θυσιαστηρίου λαμβάνουν μερίδιον; Ούτω και 

ο Κύριος διέταξεν οι κηρύττοντες το ευαγγέλιον να ζουν εκ του 

ευαγγελίου». 
 

 Εδώ ο Παύλος κάνει έναν παραλληλισμό με το τι συνέβαινε 

στην περίοδο του ΝΟΜΟΥ (Παλαιά Διαθήκη) και με το τι πρέπει να 

συμβαίνει στην περίοδο της ΧΑΡΗΣ (Καινή Διαθήκη). Δεν αναφέρει "οι 

ιερείς", αλλά "οι εργαζόμενοι", όπως δηλαδή όσοι εργάζονται μέσα 

στο ναό τρώγουν από τα υπάρχοντα στο ιερό, το ίδιο και ο Κύριος 

παραγγέλλει οι κηρύττοντες τον άγιο Λόγο Του να ζουν από την 

εργασία τους αυτή. Πως μπορεί να γίνει αυτό; Το έχει προβλέψει 

ο Θεός "απ' αρχής" και ένας από τους τρόπους που γίνεται σήμε-

ρα, που οι κοινωνικές συνθήκες είναι πολύ διαφορετικές από την 

εποχή των αποστόλων είναι τα ΔΕΚΑΤΑ και οι ΠΡΟΣΦΟΡΕΣ, από 

τα οποία θα ζουν οι εργαζόμενοι το ευαγγέλιο. 
 

2)  Α' ΤΙΜΟΘΕΟΥ Ε/5:18 «...Διότι λέγει η Γραφή· Δεν θέλεις εμ-

175 



φράξει το στόμα ΒΟΟΣ αλωνίζοντος· και, άξιος είναι ο εργάτης 

του μισθού αυτού». 
  

 Εάν τα επιχειρήματα του Παύλου τα αριθμούσαμε, ανάλογα 

με τη βαρύτητα που έχουν, θα λέγαμε ότι το επιχείρημα αυτό (το 

οποίο ο Παύλος επαναλαμβάνει και στην Α' Κορινθίους Θ/9:9), είναι το 

2ο πιο ισχυρό επιχείρημά του για να στηρίξει τη συντήρηση των 

λειτουργών του Κυρίου. Για τον λόγο αυτό, εδώ θα αναφερθούμε 

επιγραμματικά και θα ασχοληθούμε εκτενώς στην αμέσως επόμε-

νη ενότητα (βλ. "Ο ΝΟΜΟΣ ΤΟΥ ΜΩΥΣΗ και Ο ΠΑΥΛΟΣ").  
 

 Με τα λόγια αυτά ο Παύλος αναφέρεται στους εργάτες του 

Κυρίου, που παρομοιάζονται με "βόδια που αλωνίζουν", με βόδια 

που τρέχουν πάνω κάτω, μέχρι να τελειώσουν την εργασία τους 

στο αλώνι. Δεν αναφέρεται ο Παύλος για τον εργάτη του Κυρίου, ο 

οποίος ασκεί κάποιο βιοποριστικό επάγγελμα, γιατί σε μία τέτοια 

περίπτωση δεν υπήρχε κανένας λόγος να πει ότι "είναι άξιος του 

ΜΙΣΘΟΥ του" και μέσα στη λέξη "μισθός" είναι και η αναγκαία τρο-

φή, αλλά και ο πνευματικός μισθός, οι πνευματικοί δηλαδή καρποί 

της διακονίας του.  
 

 Άρα ο Παύλος εδώ αναφέρεται για τους εργάτες του Λόγου 

του Θεού, που εμπιστεύονται τον Κύριο για τα βιοποριστικά έξοδά 

τους, όπως πολύ καθαρά φαίνεται και στο επόμενο εδάφιο, που 

αφορά τη συνομιλία του Ιησού με τους μαθητές Του. 
 

3)  ΜΑΤΘΑΙΟΣ Ι'/10:10 «Μην έχετε χρυσόν, μηδέ άργυρον, μηδέ 

χαλκόν εις τας ζώνας σας, μην (έχετε) σακκίον διά την οδόν, μη-

δέ δύο χιτώνας, μηδέ υποδήματα, μηδέ ράβδον· ΔΙΟΤΙ ο εργάτης 

είναι άξιος της ΤΡΟΦΗΣ αυτού».  
 

 Εδώ είναι η περίπτωση που ο Ιησούς αποστέλλει τους δώ-

δεκα μαθητές Του να κηρύξουν το ευαγγέλιο της βασιλείας και 

τους λέγει να μην έχουν μαζί τους κανένα εφόδιο, που θα τους ή-

ταν εμπόδιο για την αποστολή τους, γιατί ο ουράνιος Πατέρας θα 

φροντίσει για όλες τις ανάγκες τους και θα τους προμηθεύσει και 

το φαγητό τους, γιατί ο εργάτης είναι ΑΞΙΟΣ ΤΗΣ ΤΡΟΦΗΣ του.  
 

64 
176 



 Ο Λόγος του Θεού, ενώ στο προηγούμενο εδάφιο (Α' Τιμόθεου 

Ε/5:18) λέγει ότι ο εργάτης είναι "άξιος του ΜΙΣΘΟΥ του", εδώ λέγει ότι 

είναι "άξιος της ΤΡΟΦΗΣ του", δηλαδή ταυτίζει τον μισθό με την τρο-

φή, όπως συμβαίνει και με το επόμενο εδάφιο, όπου φαίνεται με 

περισσότερη σαφήνεια. 
 

4)  ΛΟΥΚΑΣ Ι'/10:7 «Εις την αυτή δε την οικία μένετε τρώγοντες 

και πίνοντες τα παρ' αυτών διδόμενα· ΔΙΟΤΙ ο εργάτης είναι 

άξιος του ΜΙΣΘΟΥ αυτού· μη μεταβαίνετε εξ οικίας εις οικίαν».  
 

 Εδώ είναι η παρόμοια περίπτωση που ο Ιησούς αποστέλλει 

τους εβδομήντα μαθητές Του και τους λέγει στο σπίτι που θα μέ-

νουν να τρώνε και να πίνουν ότι τους δίνουν, γιατί ο εργάτης είναι 

άξιος του "μισθού" του και εδώ ο Ιησούς ταυτίζει τον μισθό με το 

φαγητό και το ποτό, για τα οποία δεν πρέπει αυτοί να μεριμνούν. 
 

5) ΓΑΛΑΤΕΣ ς'/6:6 «...Ο δε κατηχούμενος τον λόγον ας κάμνει τον 

κατηχούντα μέτοχον εις πάντα τα αγαθά αυτού\. 
 

 Απλός και κατανοητός εδώ ο λόγος του Παύλου, ότι αυτός 

που πνευματικά κατηχείται τον Λόγο του Κυρίου, θα πρέπει να 

κάνει μέτοχο σε ΟΛΑ τα αγαθά του αυτόν που τον κατηχεί. Εδώ 

έχουμε το νόμο της σποράς και του θερισμού. Ο κήρυκας ΣΠΕΡΝΕΙ 

τον Λόγο του Κυρίου, αυτός πέφτει σε εύφορη γη (καρδιά) και όταν 

φυτρώσει υπάρχει και ο ΘΕΡΙΣΜΟΣ για τον κατηχούντα. 
 

 Υπάρχει μεγάλη ευλογία όταν οι πιστοί δίνουν και ενισχύουν 

τους εργάτες του Κυρίου, γιατί με τις προσφορές τους δεν ενισχύε-

ται μόνο το έργο του Κυρίου στην τοπική εκκλησία που πνευματικά 

τρέφονται, αλλά υπάρχει η δυνατότητα να οργανώνονται ιεραπο-

στολές, για να μεταφέρουν στους συνανθρώπους μας τα καλά νέα 

του ευαγγελίου όχι μόνο στη χώρα μας, αλλά και στο εξωτερικό 

όταν ο Κύριος μας οδηγήσει, όπου εκεί οι εργάτες του Κυρίου αντι-

μετωπίζουν διάφορα προβλήματα, καθόσον οι συνθήκες διαβίω-

σης παρουσιάζουν, ιδιαιτερότητες, δυσκολίες προσαρμογής, κλπ.  

 

. . .  / / /  . . .   

177 
66 



3.  Ο ΝΟΜΟΣ ΤΟΥ ΜΩΥΣΗ και Ο ΠΑΥΛΟΣ 
 

Α' ΤΙΜΟΘΕΟΥ Ε/5:17-18 

«Οι καλώς προϊστάμενοι πρεσβύτεροι ας αξιόνωνται διπλής 

τιμής, μάλιστα όσοι κοπιάζουν εις λόγον και διδασκαλίαν· 

ΔΙΟΤΙ λέγει η Γραφή: "Δεν θέλεις εμφράξει το στόμα ΒΟΟΣ αλω-

νίζοντος" κ α ι  "άξιος είναι ο εργάτης του μισθού αυτού"...»  
 

Α' ΚΟΡΙΝΘΙΟΥΣ Θ/9:8-9 

 «...ΔΙΟΤΙ εις τον νόμον του Μωυσέως είναι γεγραμμένον: "Δεν 

θέλεις εμφράξει το στόμα βοός αλωνίζοντος". Μήπως μέλει τον 

Θεόν περί των βοών; ή δι' ημάς βεβαίως λέγει τούτο;»  
 

(α) Η ΔΙΚΑΙΟΣΥΝΗ ΤΟΥ ΘΕΟΥ: Ίσως σε πολλούς να προξενεί 

εντύπωση τι εννοεί εδώ η Γραφή με τη φράση "δεν θα φράξεις το 

στόμα του βοδιού που αλωνίζει". Αυτό είναι ένα πολύ συνηθισμένο 

γεγονός που συνέβαινε στους αγρούς στην αρχαιότητα. Πολλοί 

αρχαίοι λαοί χρησιμοποιούσαν βόδια για να αλωνίζουν τα στάχια 

τους και για να μην μπορούν τα ζώα να τρώνε το στάρι που αλώνι-

ζαν τα φίμωναν. 
 

 Αυτό όμως που έκαναν οι ειδωλολάτρες, ο νόμος του Μωυ-

σή το απαγόρευε ρητά να το κάνουν οι Ισραηλίτες στα δικά τους 

βόδια (Δευτερονόμιο ΚΕ/25:4). Δεν ήταν δίκαιο να φιμώνουν το βόδι 

όταν αλώνιζε, γιατί δικαιούταν σαν ανταμοιβή για την προσφορά 

του να φάει από αυτά που αλώνιζε. Εδώ έχουμε μια τυπολογία: 

Τα βόδια μέσα στην Αγία Γραφή συμβολίζουν τους εργάτες του 

Κυρίου και εφόσον εργάζονται μέσα στον αγρό Του δικαιούνται να 

τρώνε από τον κόπο της εργασίας τους.  
 

 Ο Παύλος για να υποστηρίξει την οικονομική στήριξη της των 

εργατών του Κυρίου χρησιμοποιεί το νόμο αυτό του Μωυσή και 

εφόσον ο Θεός ήταν δίκαιος με τα βόδια, δεν θα μπορούσε να μην 

ήταν και δίκαιος με τους εργάτες Του, γιατί δεν μπορεί ο Θεός να 

ενδιαφέρεται περισσότερο για τα βόδια από τους ανθρώπους, ό-

πως πολύ εύστοχα το επισημαίνει, λέγοντας «μήπως μέλει τον Θεόν 

περί των βοών;».  
 

178 



 Η βάση του θρόνου του Θεού επάνω στον οποίο κάθεται 

είναι «δικαιοσύνη και κρίσις» (Ψαλμός 97:2) και εφόσον η δικαιοσύ-

νη είναι ιδιότητα του Θεού, δεν μπορεί ο Θεός να την παραβιάσει 

και να είναι δίκαιος μόνο στην Παλαιά Διαθήκη και όχι στην Καινή 

Διαθήκη, αυτό είναι έξω από την άγια φύση Του. Εφόσον ο Θεός 

αποκάλυπτε τον εαυτό Του σαν δίκαιο στην περίοδο του ΝΟΜΟΥ, 

το ίδιο αποκαλύπτει τον εαυτό Του δίκαιο και στην περίοδο της 

ΧΑΡΗΣ. Η συντήρηση των εργατών Του είναι νόμος του Θεού "απ' 

αρχής" και εφόσον εργάζονται μέσα στον δικό Του αγρό, Αυτός 

έχει και την ευθύνη για τη συντήρησή τους. Γι' αυτό ακριβώς λέγει 

"δεν θέλεις φράξει το στόμα του βοδιού που αλωνίζει", δηλαδή σε 

ελεύθερη απόδοση ο Θεός λέγει "δεν θα φράξεις το στόμα του ερ-

γάτη Μου που αλωνίζει μέσα στον δικό Μου αγρό, θα είναι το στό-

μα του ελεύθερο για να τρώγει από αυτά που ο ίδιος αλωνίζει". 
 

 Αυτή τη θέση ο Παύλος την επικυρώνει με τρία εύστοχα επι-

χειρήματα μέσα από την καθημερινότητα, που καλύπτουν όλες τις 

πλευρές της τότε κοινωνικής ζωής (γεωργία, κτηνοτροφία, στρα-

τό), τα οποία είναι: Ποιος γεωργός που φυτεύει ένα αμπέλι, δεν 

τρώει από τους καρπούς του; Ποιος ποιμένας δεν πίνει από το 

γάλα των ζώων του; Ποιος στρατιώτης μπορεί να εκστρατεύσει 

με δικά του έξοδα; (Α' Κορινθίους Θ/9:7). Για τα τρία αυτά επιχειρή-

ματα του Παύλου θα αναφερθούμε με περισσότερες λεπτομέρειες 

παρακάτω στο 4ο μέρος του παρόντος κεφαλαίου. 
 

 Τελειώνοντας ο Παύλος με τα επιχειρήματά του βάζει και τη 

σφραγίδα γνησιότητας του νόμου του Θεού, δηλαδή, όπως ο γε-

ωργός τρώει από τα σταφύλια του αμπελώνα του και ο ποιμένας 

πίνει το γάλα από τα πρόβατά του, έτσι ακριβώς είναι γεγραμμένο 

στο νόμο του Μωυσή ότι "δεν θα φράξεις το στόμα του βοδιού που 

αλωνίζει, αλλά θα του δώσεις να φάει από τον κόπο της εργασίας 

του". Κατά συνέπεια, δεν θα φράξεις του στόμα του εργάτη που 

εργάζεται μέσα στον αγρό του Κυρίου, αλλά δικαιούται να φάει 

από τους καρπούς των κόπων του. 
 

179 



(β) ΑΡΜΟΝΙΑ ΝΟΜΟΥ ΚΑΙ ΧΑΡΗΣ: Ο Παύλος στην επιστολή του 

προς τον συνεργάτη του Τιμόθεο, αναφέρει ακόμα πιο καθαρά, ότι 

τα παραπάνω που έγραψε στους Κορίνθιους πιστούς, αφορούν 

τους εργάτες του Κυρίου: «Οι καλώς προϊστάμενοι πρεσβύτεροι ας 

αξιόνωνται διπλής τιμής, μάλιστα όσοι κοπιάζουν εις λόγον και διδα-

σκαλίαν....». (Α' Τιμόθεου Ε/5:17-18). Εδώ ο Παύλος πηγαίνει ένα βή-

μα ακόμα παραπέρα, μιλώντας όχι απλά να συντηρούνται πρε-

σβύτεροι από το ποίμνιο, αλλά να συντηρούνται με διπλή μερίδα, 

ειδικότερα αυτοί που κοπιάζουν με τη διδασκαλία του Λόγου του 

Θεού. Και συνεχίζει ο Παύλος ότι αυτό πρέπει να γίνεται, γιατί δεν 

είναι ανθρώπινη εντολή, αλλά είναι νόμος του Κυρίου: «...Δ ι ό τ ι  

λέγει η Γραφή: Δεν θέλεις εμφράξει το στόμα ΒΟΟΣ αλωνίζοντος· και, 

άξιος είναι ο εργάτης του μισθού αυτού...». 
 

 Ο Παύλος στο κείμενο των δύο εδαφίων του Α' Τιμόθεου Ε/5: 

17-18), έκανε μία κίνηση που θα την χαρακτηρίζαμε στρατηγικής 

σημασίας για να στηρίξει το επιχείρημά του για τη συντήρηση των 

εργατών του Λόγου. Ένωσε το κείμενο του νόμου του Μωυσή  

(Δευτερονόμιο ΚΕ/25:4) με ένα αντίστοιχο κείμενο από την Καινή Δια-

θήκη, χρησιμοποιώντας τα λόγια του Ιησού προς τους μαθητές 

Του: «...Εις αυτήν την οικία μένετε τρώγοντες και πίνοντες τα διδόμε-

να παρ' αυτών· διότι ο εργάτης είναι άξιος του μισθού αυτού...» (Λου-

κάς Ι'/10:7). Σύμφωνα με το νόμο του Μωυσή η συντήρηση του ερ-

γάτη του Κυρίου ήταν μια αρχή της δικαιοσύνης του Θεού στην 

Παλαιά Διαθήκη, η οποία αρχή διέπει και τους πιστούς του σώμα-

τος της εκκλησίας του Χριστού στην περίοδο της Καινής Διαθήκης, 

γιατί ο Θεός δεν αλλοιούται και η δικαιοσύνη Του είναι αναλλοίωτη. 
 

 Ο Παύλος επικαλέστηκε το νόμο του Μωυσή για να τεκμη-

ριώσει και να αποδείξει την εγκυρότητα του ισχυρισμού του για τη 

συντήρηση του εργάτη του Κυρίου. Εδώ απορρίπτεται και το επι-

χείρημα αυτών που διακηρύττουν ότι η εντολή για το δέκατο είναι 

νόμος του Μωυσή και κατά συνέπεια σήμερα δεν ισχύει. Εάν το 

επιχείρημά τους είναι σωστό, τότε γιατί ο Παύλος επικαλέστηκε 

το νόμο του Μωυσή στο θέμα που εξετάζουμε, λαμβάνοντας υ-

180 



πόψη και το γεγονός ότι ο Θεός χρησιμοποίησε τον απόστολο των 

εθνών περισσότερο από κάθε άλλον για να καταπολεμήσει την 

τυπολατρία του Ιουδαϊσμού; 
 

 Δεν είμαστε κάτω από το νόμο του Μωυσή σαν μέσο δικαίω-

σης ενώπιον του Θεού, αλλά ο Θεός μας έχει δώσει το δέκατο για 

τη συντήρηση των εργατών του. Θα μπορούσαμε να πούμε ότι το 

δέκατο δεν ισχύει "σαν μέρος του νόμου", αλλά ισχύει "η αρχή 

του δεκάτου" που καθιερώθηκε πριν το νόμο και σήμερα εί-

ναι το πρότυπο, το οποίο έχει καθιερώσει ο Θεός για τη διαχείρι-

ση των οικονομικών της εκκλησίας της Καινής Διαθήκης.  
 

 Δεν πρέπει σε καμία περίπτωση να φοβόμαστε να αντλούμε 

από το νόμο του Μωυσή διδασκαλίες για την πνευματική μας πο-

ρεία, γιατί το πνεύμα του νόμου (και όχι το γράμμα του νόμου) που 

περιέχεται μέσα στις διδασκαλίες του, στηρίζει πολλά δόγματα της 

εκκλησίας, όπως είναι το θέμα της άγιας ζωής και του ξεχωρισμού 

από τον κόσμο και την αμαρτία του.  
 

(γ) ΘΕΡΙΖΟΝΤΑΣ ΥΛΙΚΑ από ΠΝΕΥΜΑΤΙΚΗ ΣΠΟΡΑ: Ο Παύλος 

λέγει ότι η αγάπη «...δεν χαίρει εις την αδικίαν, συγχαίρει δε εις την 

αλήθειαν» (Α' Κορινθίους ΙΓ/13:6), αυτό σημαίνει ότι είναι "άδικο" να 

μη δίνουμε στον ποιμένα αυτό που του ανήκει. Όπως ακριβώς 

είναι άδικο να φράζουμε το στόμα του βοδιού που αλωνίζει, έτσι 

είναι άδικο να στερούμε από τον εργάτη του Κυρίου το δικαίωμα 

της οικονομικής συντήρησης για το έργο του. Η εκκλησία πρέπει 

να είναι δίκαιη με τον ποιμένα της που κοπιάζει για τη σωτηρία του 

ποιμνίου του. 
 

 Εκείνο που θα πρέπει να προσέξει ο πιστός είναι να μην 

σταματήσει να δίνει δέκατα, επειδή ήρθε σε αντίθεση με τον ποιμέ-

να του και δυσαρεστήθηκε και σαν αντίδραση προβαίνει στην αντί 

Βιβλική αυτή ενέργεια. Τα χρήματα αυτά ανήκουν στον Κύριο και 

όταν τα δίνουμε, εκτελούμε την εντολή του Κυρίου, γι' αυτό δεν 

ενεργούμε ανάλογα με τα συναισθήματά μας, αλλά ενεργούμε 

με την πίστη μας. Θα πρέπει να σκεφτούμε, εάν ο Θεός προέβλε-

181 



ψε για τα βόδια, πόσο περισσότερο ενδιαφέρεται για τους εργάτες 

του αγρού Του, οι οποίοι μας υπηρετούν.  
 

 Ο Παύλος με πολύ γλαφυρό τρόπο το επισημαίνει: «Μήπως 

μέλει τον Θεόν περί των βοών; ή δι' ημάς βεβαίως λέγει τούτο;....». Για 

εμάς τα λέγει αυτά ο Θεός και όχι για τα βόδια, τα λέγει για τους 

εργάτες Του που νυχθημερόν επαγρυπνούν για τις ψυχές μας. Για 

εμάς τα λέγει, γιατί για εμάς γράφτηκε ότι «ο αροτριών με ελπίδα 

πρέπει να αροτριά, και ο αλωνίζων με ελπίδα να μετέχει της ελπίδος 

αυτού» (Α' Κορινθίους Θ/9:9-10). Ποια ελπίδα έχει αυτός που αρο-

τριάζει και που αλωνίζει; Έχει την ελπίδα ότι θα απολαύσει από 

τους κόπους του, αυτό ελπίζει και ο γεωργός ότι θα έχει καλή σο-

δειά και ο κτηνοτρόφος ότι θα έχει πολλά γεννήματα. 
 

 Ο Παύλος δεν τελειώνει το θέμα και συνεχίζει: «Εάν εμείς 

σπείραμε εις εσάς τα ΠΝΕΥΜΑΤΙΚΑ, μέγα είναι εάν εμείς θερίσουμε 

τα ΣΑΡΚΙΚΑ σας;» (Α' Κορινθίους Θ/9:11). Είναι τόσο καθαρό και κα-

τανοητό το επιχείρημα του Παύλου, που δεν χρειάζεται κανένα 

σχόλιο για επιβεβαίωση. Οι εργάτες του Κυρίου έχουν σαν απο-

στολή να σπέρνουν πνευματικά και αυτός ο κόπος τους ενώπιον 

του Θεού είναι πολύτιμος και εφόσον σπέρνουν αιώνια πράγματα, 

δεν θεωρείται "μέγα" πράγμα να θερίσουν και υλικά πράγματα από 

το σώμα της εκκλησίας. 
 

 Τόσο ο ποιμένας, όσο και οι πιστοί πρέπει να έχουν επίγνω-

ση της σπουδαιότητας της διακονίας του Λόγου μέσα στο σχέδιο 

του Θεού για τον άνθρωπο. Κάθε εργάτης του Λόγου (ποιμένας, α-

πόστολος, κλπ) πρέπει να γνωρίζει πως να εκτιμά την εργασία του 

στον ΚΥΡΙΟ, όπως και κάθε πιστός πρέπει να γνωρίζει πως να ε-

κτιμά την εργασία του πνευματικού του ΠΟΙΜΕΝΑ: «Σας παρακα-

λούμεν δε, αδελφοί, να γνωρίζετε αυτούς οι οποίοι κοπιάζουν μεταξύ 

σας και είναι προεστώτες σας εν Κυρίω και σας νουθετούν, και να τι-

μάτε αυτούς εν αγάπη υπερεκπερισσού διά το έργον αυτών» (Α' Θεσ-

σαλονικείς Ε/5:12-13). Το γεγονός λοιπόν να συντηρείται ο εργάτης ο 

εργάτης είναι "μικρό" πράγμα, ή απλά δεν είναι "μέγα". 
 

182 



4.  ΤΟ ΤΡΙΠΛΟ ΕΠΙΧΕΙΡΗΜΑ ΤΟΥ ΠΑΥΛΟΥ 
   ΠΟΙΜΕΝΑΣ - ΓΕΩΡΓΟΣ - ΣΤΡΑΤΙΩΤΗΣ 

 (Α' ΚΟΡΙΝΘΙΟΥΣ Θ/9:7-9) 
 

 ΠΟΙΟΣ ποτέ εκστρατεύει με ίδια αυτού έξοδα; 

  (ΣΤΡΑΤΙΩΤΗΣ) 
 

 ΠΟΙΟΣ φυτεύει αμπελώνα και δεν τρώγει εκ του καρ-

πού αυτού;  (ΓΕΩΡΓΟΣ - ΑΓΡΟΤΗΣ)  
 

 ΠΟΙΟΣ ποιμαίνει ποίμνιον και δεν τρώγει εκ του γάλα-

κτος του ποιμνίου; (ΠΟΙΜΕΝΑΣ - ΚΤΗΝΟΤΡΟΦΟΣ) 
 

 Μήπως κατά άνθρωπον λαλώ ταύτα; ή δεν λέγει ταύ-

τα και ο ΝΟΜΟΣ; 
 

ΔΙΟΤΙ εις τον ΝΟΜΟΝ του Μωυσέως είναι γεγραμμένον· 

"Δεν θέλεις εμφράξει το στόμα βοός αλωνίζοντος". Μήπως μέ-

λει τον Θεόν περί των βοών; 
 

 Ο απόστολος Παύλος με τα παραπάνω λόγια θέτει τρία εύ-

στοχα επιχειρήματα για να αποδείξει ότι ο εργάτης του Κυρίου 

πρώτος απολαμβάνει τα αγαθά από τον κόπο της διακονίας του. 

Προς τούτο χρησιμοποιεί τρία πρακτικά παραδείγματα μέσα από 

την καθημερινότητα, τα οποία καλύπτουν όλες τις πλευρές της τότε 

κοινωνικής ζωής. Αναφέρεται σε τρεις ανθρώπους, που επαγγελ-

ματικά είναι στρατιώτης, γεωργός και ποιμένας.  
 

 Θα αναφέρουμε συνοπτικά τα επιχειρήματα του Παύλου για 

να έχουμε μια σφαιρική εικόνα του θέματος και μετά θα εξετάσου-

με κατ' ιδίαν ένα προς ένα τα τρία επιχειρήματα: 
 

 Ποιος ποιμένας δεν πίνει πρώτος από το γάλα των δικών 

του ζώων; Αυτό ο ποιμένας το κάνει καθημερινά και όχι μό-

νο, αλλά από το γάλα φτιάχνει και γεύεται τυροκομικά προϊό-

ντα, αυτός και η οικογένειά του. 
 

 Ποιος γεωργός που φυτεύει ένα αμπέλι, δεν τρώει από 

τους καρπούς του, από τα σταφύλια του αρχικά και από το 

κρασί αργότερα; Θα φάει και αυτός και η οικογένειά του και 

μετά θα δώσει τη σοδειά του στο εμπόριο. 

183 



 Ποιος στρατιώτης, από μόνος του, μπορεί να εκστρατεύσει  

με δικά του έξοδα; Κανένας δεν μπορεί, γιατί τα έξοδα είναι 

μεγάλα και όχι μόνο αυτό, αλλά ο στρατιώτης ανήκει στο 

κράτος και από το κράτος συντηρείται.   
 

 Θα αναφερθούμε στη συνέχεια στις τρεις κατηγορίες των πα-

ραπάνω επαγγελμάτων που αντιπροσωπεύουν τους μισθωτούς 

εργάτες του Κυρίου, αρχίζοντας (για πρακτικούς λόγους) από το 

τέλος προς την αρχή, δηλαδή ποιμένας, γεωργός, στρατιώτης: 
 

Π Ο Ι Μ Ε Ν Α Σ 
«Ποιος ποιμαίνει ποίμνιον και δεν τρώγει εκ του γάλακτος του ποιμνίου;»  

 

 Ο ποιμένας (βοσκός) στον φυσικό τομέα είναι αυτός που κα-

λύπτει τις ανάγκες σε τροφή των προβάτων του. Η δουλειά του 

είναι να φροντίζει και να προστατεύει τα πρόβατά του, ώστε να 

μπορεί να απολαύσει και να ευφρανθεί από αυτά που έχουν να 

του δώσουν και κατά βάση αυτά που του δίνουν είναι τρία είδη:  
 

 Το ΓΑΛΑ από το οποίο παρασκευάζονται πλούσια τυροκομι-

κά προϊόντα,  
 

 Το ΜΑΛΛΙ το οποίο χρησιμεύει για την κατασκευή ενδυμά-

των και πολλών άλλων χρήσεων και  
 

 Το ΚΡΕΑΣ, γιατί θα ήταν ανόητο να σκεφτεί κάποιος ότι ο 

ποιμένας δεν τρώει από τα δικά του πρόβατα, αλλά αγοράζει 

κρέας από ξένα κοπάδια.  
 

 Επίσης ο βοσκός, αφού είναι δικό του το κοπάδι των προβά-

των, έχει το απόλυτο δικαίωμα να πουλήσει τα πρόβατά του στο 

εμπόριο και από τα χρήματα που θα εισπράξει να μπορεί στη 

συνέχεια να αγοράσει και άλλα αγαθά για να συντηρηθεί αυτός και 

η οικογένειά του. 
 

 Όπως λοιπόν ο φυσικός ποιμένας φροντίζει το κοπάδι του 

και απολαμβάνει από τα αγαθά τους, έτσι και ο πνευματικός ποι-

μένας φροντίζει το ποίμνιό του (τους πιστούς) και απολαμβάνει 

από τους δικούς του κόπους. Ο Παύλος, ευρισκόμενος στην Έφε-

184 



σο και μιλώντας στους πρεσβυτέρους (ποιμένες) τους λέγει: «Προ-

σέχετε λοιπόν εις εαυτούς και εις όλον το ποίμνιον, εις το οποίον το 

Πνεύμα το άγιον σας έθεσεν ΕΠΙΣΚΟΠΟΥΣ, διά να ποιμαίνητε την εκ-

κλησίαν του Θεού, την οποίαν απέκτησε διά του ιδίου Αυτού αίματος» 

(Πράξεις Κ/20:28). Ο Θεός είναι που τοποθετεί τους εργάτες Του για 

να επισκοπούν το ποίμνιο. 
 

 Θα πρέπει να προσέξουμε το γεγονός που συμβαίνει με 

τα πρόβατα όταν τα κουρεύουν. Επειδή δυσανασχετούν, ο ποι-

μένας δένει τα πόδια τους για να τα ακινητοποιήσουν και όταν 

συμβεί αυτό, τότε τα πρόβατα υποτάσσονται και έτσι κουρεύονται 

χωρίς καμιά αντίσταση. Αυτό συμβολίζει τον Ιησού Χριστό, ο ο-

ποίος σαν πρόβατο δέθηκε, υποτάχθηκε στο θέλημα του Πατέρα 

Θεού και φέρθηκε στη σφαγή για να πεθάνει στη δική μας θέση, 

χωρίς να βγάλει φωνή, όπως πολύ γλαφυρά και παραστατικά πε-

ριγράφει ο προφήτης Ησαΐας: «Αυτός ήτο κατατεθλιμμένος και βε-

βασανισμένος αλλά δεν άνοιξε το στόμα Αυτού· εφέρθη ως αρνίον επί 

σφαγήν, και ως πρόβατον έμπροσθεν του κουρεύοντος αυτό ΑΦΩΝΟΝ, 

ούτω δεν άνοιξε το στόμα Αυτού» (Ησαΐας ΝΓ/53:7).  
 

 Όταν ο πιστός βρίσκεται σε νηπιακή σαρκική κατάσταση, δεν 

μπορεί να καταλάβει τι μεγαλείο είναι να δίνει στον Κύριο, αυτά 

που Του ανήκουν, τα δέκατα και τις προσφορές. Παρατηρείται πο-

λύ συχνά, νέοι στην πίστη να αντιτάσσονται στο "κούρεμα", 

να αντιτάσσονται δηλαδή στο να παράγουν οικονομικά οφέλη στην 

εκκλησία και μια βασική αιτία που γίνεται αυτό είναι η έλλειψη σω-

στής διδασκαλίας για τη διαχείριση των οικονομικών της εκκλη-

σίας. Αυτό όπως παρατηρείται (έστω και σε μικρότερη κλίμακα) και 

σε πιστούς, που έχουν χρόνια στον Κύριο, όχι μόνο λόγω έλλειψη 

διδασκαλίας, αλλά και πολλών άλλων παραγόντων που ήδη έχου-

με αναφέρει σε προηγούμενα κεφάλαια. 
 

 Αντίθετα, ο πιστός που πνευματικά έχει προχωρήσει και που 

έχει επίγνωση της αλήθειας, έχοντας υποτάξει τη σάρκα του στον 

Θεό, τότε δίνει στον Θεό, χωρίς να ανοίγει το στόμα του και να πα-

185 



ραπονιέται, αφού αυτό που κάνει το κάνει με περισσή χαρά. Όπως 

συμβαίνει με το πρόβατο το οποίο κλωτσάει και δεν μπορούν να 

το κουρέψουν εάν πρώτα δεν το δέσουν, το ίδιο ακριβώς συμβαί-

νει και με τον πιστό ο οποίος μάχεται, γκρινιάζει, μουρμουρίζει και 

"κλωτσάει" επειδή τον προτρέπουν και τον διδάσκουν να δίνει για 

το έργο του Κυρίου. Το ερώτημα είναι: "Όταν ο πιστός δεν υποτάσ-

σεται στον Λόγο του μεγάλου Ποιμένα των προβάτων, του Κυρίου 

Ιησού, για να προσφέρει τα δέκατα, πως μπορεί να υποταχθεί στον 

επίγειο ποιμένα του;" Η απάντηση είναι αυτονόητη, απλά δεν υπο-

τάσσεται! 
 

 Γιατί ο απόστολος Παύλος χρησιμοποιεί το παράδειγμα του 

ποιμένα, λέγοντας «ποιος ποιμαίνει ποίμνιον και δεν τρώγει εκ του 

γάλακτος του ποιμνίου;» Εδώ υπάρχει μια θαυμαστή τυπολογία 

(συμβολισμός) μεταξύ του προβάτου και του σαρκικού πιστού.  Εάν 

ο βοσκός δεν κουρέψει τα πρόβατά του, τότε θα υπάρχει σοβαρό  

πρόβλημα σε όλο το ποίμνιό του, εξαιτίας τριών προβλημάτων 

που παρουσιάζονται:  
 

(α)  Πρόβλημα στην ΟΡΑΣΗ: Όταν μεγαλώσει το μαλλί του προ-

βάτου θα καλύψει τα μάτια του και δεν θα μπορεί να βλέπει, 

γιατί θα εμποδίζεται μερικώς ή ολικώς η όρασή του. Δεν 

είναι στη φύση του προβάτου να έχει κάποια χτένα και να 

σπρώχνει τα μαλλιά του προς τα πίσω ή να βάζει κάποιον 

ζελέ για να σταθεροποιούνται στη σωστή θέση, αυτό το κάνει 

μόνο ο άνθρωπος.  
 

(β)  Πρόβλημα στην ΠΟΡΕΙΑ: Όταν το μαλλί μεγαλώσει και είναι 

πολύ πυκνό, έχει και μεγάλο βάρος για το πρόβατο, γι' αυτό 

και υπάρχουν περιπτώσεις που το πρόβατο πέφτει προς τα 

πίσω με την πλάτη του και βρίσκεται σε μία τέτοια θέση, 

που από μόνο του δεν μπορεί να σηκωθεί. 
 

(γ)  Πρόβλημα με ΑΣΘΕΝΕΙΑ: Όταν μεγαλώσει το μαλλί σε ικανό 

βαθμό, γίνεται φωλιά διαφόρων εντόμων, τα οποία συνέ-

χεια ενοχλούν το πρόβατο και υπάρχουν φορές που πρόβα-

186 



το εξαιτίας αυτού να αρρωσταίνει. 
 

 Οι τρεις παραπάνω περιπτώσεις έχουν πνευματική εφαρμο-

γή στον κάθε πιστό που δεν δίνει στον Κύριο και σωτήρα του τα 

δέκατα και τις προσφορές, που Του ανήκουν: 
  

(α)  Τα χρήματά του θα γίνουν ένα μέσο για να εμποδίζεται η 

πνευματική του ΟΡΑΣΗ.  
 

(β)  Η αγάπη του για τα χρήματα και η παρακοή του στον λόγο 

του Κυρίου θα φέρουν στη ζωή του μεγάλο εμπόδιο στην 

πνευματική του ΠΟΡΕΙΑ και ΠΡΟΟΔΟ.  
 

(γ)  Η απείθεια στο νόμο του Θεού ανοίγει πόρτα εισόδου στα 

πνεύματα ΑΣΘΕΝΕΙΑΣ.  
 

 Η απείθεια στις εντολές του Κυρίου είναι ένα από τα σοβα-

ρότερα αμαρτήματα που κλείνει την πόρτα των ευλογιών του Κυ-

ρίου: «...Διότι η απείθεια είναι καθώς το αμάρτημα της ΜΑΓΕΙΑΣ· και 

το πείσμα, καθώς η ΑΣΕΒΕΙΑ και ΕΙΔΩΛΟΛΑΤΡΕΙΑ· επειδή συ 

απέρριψας τον λόγον του Κυρίου, διά τούτο και αυτός απέρριψε σε από 

του να είσαι βασιλεύς» (Α' Σαμουήλ ΙΕ/15:23). Τα λόγια αυτά είναι του 

προφήτη Σαμουήλ προς τον χρισμένο από τον Θεό Σαούλ, ο ο-

ποίος απείθησε στον Λόγο Του. Το ίδιο σήμερα συμβαίνει και με 

τους πιστούς που απειθούν στον Λόγο του Θεού και κλέβουν τα 

δέκατα και τις προσφορές, χωρίς να μετανοούν. 
 

Συμπέρασμα 1ο: 

 Εφόσον ο ποιμένας (ο βοσκός) παρέχει τροφή και προστα-

σία στο ποίμνιό του και έχει το δικαίωμα να απολαμβάνει το γάλα 

και το μαλλί και από αυτά να συντηρείται οικονομικά, το ίδιο και ο 

εργάτης του Κυρίου (ποιμένας, απόστολος, κλπ) έχει το δικαίωμα 

να θερίζει από το ποίμνιό του τα υλικά αγαθά, όταν ο ίδιος σπέρνει 

πνευματικά. Γι' αυτό ο κάθε ποιμένας θα πρέπει να ακούει τη συμ-

βουλή του σοφού Σολομώντα: «Πρόσεχε να γνωρίζεις την κατάστα-

σιν των ποιμνίων σου, και επιμελού καλώς τας αγέλας σου...» (Πα-

ροιμίες ΚΖ/27:23).   
  

187 



Γ Ε Ω Ρ Γ Ο Σ 
«Ποιος φυτεύει αμπελώνα και δεν τρώγει εκ του καρπού αυτού;»  

 

 Το δεύτερο παράδειγμα που χρησιμοποιεί ο Παύλος για να 

στηρίξει το επιχείρημά του για τη συντήρηση των εργατών του Κυ-

ρίου είναι του γεωργού και συγκεκριμένα ενός αγρότη που έχει 

στην ιδιοκτησία του έναν αμπελώνα, λέγοντας ότι αυτός που φυ-

τεύει έναν αμπελώνα, τρώγει και από τους καρπούς που παράγει. 
 

 Προς τους Κορίνθιους πιστούς ο Παύλος είχε χρησιμοποιή-

σει και ένα ακόμα παρόμοιο παράδειγμα: «Εγώ εφύτευσα, ο Απολ-

λώς επότισεν, αλλ' ο Θεός ηύξησεν· ώστε, ούτε ο ΦΥΤΕΥΩΝ είναι κάτι 

ούτε ο ΠΟΤΙΖΩΝ (είναι κάτι), αλλ' ο Θεός (είναι) ο ΑΥΞΑΝΩΝ. Ο φυτεύων 

δε και ο ποτίζων είναι ένα· και έκαστος θέλει λάβει τον εαυτού μισθόν 

κατά τον κόπον αυτού» (Α' Κορινθίους Γ/3:6-8). Αυτός που φυτεύει και 

αυτός που ποτίζει, ενώ είναι δύο διαφορετικοί άνθρωποι, στο έργο 

όμως που κάνουν είναι "ένα", που σημαίνει ότι το έργο για να προ-

χωρήσει χρειάζεται τη συνδρομή και των δύο, να έχουν μεταξύ 

τους ενότητα και συνεργασία. Ο φυτεύων πνευματικά είναι ο ποι-

μένας που σπέρνει τον λόγο της αλήθειας και ο ποτίζων είναι ο 

κάθε πιστός, που με την υλική συνδρομή του (δέκατα και προσφο-

ρές) βοηθά ο σπόρος που φυτεύτηκε να μην ξεραθεί, αλλά να ανα-

πτυχθεί και σε αυτή τη συνεργασία των δύο έρχεται ο Θεός για να 

επισφραγίσει με το Πνεύμα Του το έργο τους και να το αυξήσει. 
 

 Όπως ο γεωργός στον αγρό του οργώνει τη γη, σπέρνει τους 

σπόρους, καλλιεργεί και ποτίζει, έτσι ακριβώς ενεργεί και ο εργά-

της του Κυρίου σπέρνει τον Λόγο στον πνευματικό αγρό του, τον 

καλλιεργεί και τον ποτίζει πνευματικά, μέχρι να λάβει τον καρπό 

του κόπου του, που είναι να οικοδομήσει το λαό του Θεού και να 

σώσει από την αμαρτία πολύτιμες ψυχές. Παράλληλα έχει και υλι-

κά, οικονομικά οφέλη από τον αμπελώνα (την εκκλησία) που εκεί-

νος φροντίζει, καθόσον οι ψυχές που αυτός οικοδομεί, στηρίζει και 

περιθάλπει γίνονται γι' αυτόν μια οικονομική ευλογία. 
 

 Ο Παύλος τη θεία αυτή αρχή την διατυπώνει και προς τους 

188 



πιστούς της εκκλησίας της Γαλατίας: «Ο δε κατηχούμενος τον λόγον 

ας κάμνει τον κατηχούντα μέτοχον εις πάντα τα αγαθά αυτού» (Γαλά-

τες ς'/6:6). Εδώ υπάρχει μια θεία αρχή και αποκάλυψη που είναι 

ότι, αυτός που κατηχείται και διδάσκεται την αλήθεια του Λόγου 

του Θεού, οφείλει τον εργάτη του Θεού που κοπιάζει γι' αυτόν, να 

τον κάνει μέτοχο, όχι σε λίγα ή μερικά αγαθά του, αλλά "εις πάντα" 

και η εντολή του Θεού για το δέκατο δεν αναφέρεται ειδικά στα 

χρήματα, αλλά αναφέρεται "εις πάντα τα υπάρχοντα". 
 

 Ο εργάτης του Θεού και ιδιαίτερα αυτός που έχει τη διακο-

νία του ποιμένα, κηρύττει και διδάσκει τον Λόγο, προσεύχεται για 

το ποίμνιο, κάνει επισκέψεις για πνευματική ενίσχυση και παρηγο-

ριά, δίνει συμβουλές και γενικά επισκοπεί επάνω στο ποίμνιο, ώ-

στε να γίνεται κοινωνός των προβλημάτων των πιστών, γι' αυτό ο 

εργάτης είναι άξιος του μισθού του. Είναι έξω από τον Λόγο του 

Θεού ένας γεωργός να σπείρει τον αγρό του και μετά να μην γευ-

θεί τους καρπούς της σποράς του: «...Και ποιος άνθρωπος εφύτευ-

σεν αμπελώνα και δεν ευφράνθη εξ αυτού; Ας αναχωρήσει και ας επι-

στρέψει εις την οικίαν αυτού, μήποτε αποθάνει εις την μάχην και  ευ-

φρανθεί εξ αυτού άλλος άνθρωπος» (Δευτερονόμιο Κ/20:6).  
 

 Εδώ ο λόγος είναι πολύ καθαρός, επειδή αυτός που φυτεύει 

τον αμπελώνα, πρώτος ευφραίνεται τους καρπούς του, για να μην 

τους απολαύσει κάποιος άλλος, η προτροπή είναι να γυρίσει στο 

σπίτι του για να μην πεθάνει στη μάχη, ώστε να ευφρανθεί αυτός 

τους καρπούς των κόπων του. 
  

 Αυτό ακριβώς λέγει και ο Παύλος ότι αυτός που σπέρνει τον 

Λόγο του Θεού στις καρδιές των ανθρώπων θα πρέπει να ευφραί-

νεται από τους καρπούς του αμπελώνα του έχει καλλιεργήσει. Εδώ 

όμως υπάρχει μια πολύ μεγάλη ευθύνη του ποιμένα, η οποία είναι 

ότι πρέπει να το εννοήσει βαθιά μέσα του πως εάν δεν σπείρει, 

δεν θα θερίσει και σε αυτό συμπεριλαμβάνεται και η διδασκα-

λία των δεκάτων, εάν δεν διδάξει τα δέκατα έχει αυτός την ευθύ-

νη ενώπιον του Θεού, που οι πιστοί "κλέβουν" τον Θεό, αλλά και 

189 



αυτός γίνεται ηθικός αυτουργός σε αυτό και φυσικά εφόσον δεν 

διδάξει τα δέκατα, δεν θα υπάρχει και θερισμός. Ο νόμος της σπο-

ράς και του θερισμού έχει απόλυτη εφαρμογή εδώ: «Μη πλανάσθε, 

ο Θεός δεν εμπαίζεται· επειδή ό,τι αν σπείρει ο άνθρωπος, τούτο και 

θέλει θερίσει» (Γαλάτες ς'/6:7).  
  

Συμπέρασμα 2ο: 

 Εφόσον ο γεωργός (ο αγρότης) απολαμβάνει πρώτος τους 

καρπούς από τη σοδειά του και μετά διαθέτει τη σοδειά στο εμπό-

ριο για να συντηρείται οικονομικά, το ίδιο και ο εργάτης του Κυρίου 

(ποιμένας, απόστολος, κλπ) έχει το δικαίωμα να τρώγει από τους 

καρπούς του πνευματικού του αμπελώνα, σπέρνοντας και τη διδα-

σκαλία των δεκάτων για να θερίζει πλούσιους  καρπούς. Ο σοφός 

Σολομώντας λέγει: «Ο φυλάτων την συκήν θέλει φάγει τον καρπόν 

αυτής» (Παροιμίες ΚΖ/27:18). 
 

Σ Τ Ρ Α Τ Ι Ω Τ Η Σ 
«Ποιος ποτέ εκστρατεύει με ίδια αυτού έξοδα;»  

 

1. Ίσως απορήσει κάποιος, γιατί ο απόστολος Παύλος χρησι-

μοποιεί τον στρατιώτη ως ένα από τα βασικά επιχειρήματά του για 

να στηρίξει τη διδασκαλία της συντήρησης των εργατών του Κυ-

ρίου και όχι μόνο αυτό, αλλά από τα τρία επιχειρήματα που παρα-

θέτει το χρησιμοποιεί πρώτο και αυτό έχει μεγάλη σημασία. Αυτό 

σημαίνει ότι ο στρατιώτης, όσον αφορά τον πνευματικό συμβολι-

σμό, είναι μεγαλύτερης αξίας από τον συμβολισμό του ποιμένα και 

του γεωργού. 
 

 Ο στρατιώτης έχει μερικά χαρακτηριστικά, τα οποία τον καθι-

στούν ξεχωριστό και τα οποία στον φυσικό τομέα δεν τα συναντού-

με στον ποιμένα και στον γεωργό. Ο στρατιώτης: 
 

 Δεν ανήκει στον εαυτό του, αλλά την πατρίδα, την οποία ο-

φείλει να υπηρετεί θυσιάζοντας ακόμα και τη ζωή του. 
 

 Θυσιάζει οικογένεια και φίλους για να υπηρετήσει την πα-

τρίδα, που σημαίνει ότι όσο χρονικό διάστημα υπηρετεί την 

πατρίδα οι δεσμοί αυτοί αποκόπτονται. 

190 



 

 Δεν έχει δικά του αισθήματα, γιατί οφείλει να υπακούει μό-

νο στις διαταγές των ανωτέρων του. 
 

 Δεν έχει δικό του ελεύθερο χρόνο, ώστε να φτιάχνει προ-

γράμματα, είναι δεσμευμένος να υπηρετεί την πατρίδα.  
 

 Δεν έχει δικά του υλικά αγαθά, αλλά η πατρίδα φροντίζει 

για τις καθημερινές ανάγκες του (τροφή, στέγη, κλπ). 
 

 Δεν έχει δικό του τρόπο ζωής, αλλά η ζωή του εξαρτάται 

από τις ανάγκες της πατρίδας, προς τις οποίες οφείλει να 

προσαρμόζεται. 
 

 Φέρει ειδική στολή, που τον ξεχωρίσει από τους λοιπούς 

πολίτες, που σημαίνει ότι έχει μια ειδική αποστολή που οι 

άλλοι δεν μπορούν να έχουν. 
 

2. Ο εργάτης του Κυρίου είναι ένας μάχιμος στρατιώτης. Ο 

Παύλος γράφει στο συνεργάτη του Τιμόθεο: «...Συ λοιπόν κακοπά-

θησον ως καλός στρατιώτης Ιησού Χριστού. Ουδείς στρατευόμενος 

εμπλέκεται εις τας βιωτικάς υποθέσεις, διά να αρέσει εις τον στρατο-

λογήσαντα» (Β' Τιμόθεου Β/2:3-4). Για να αρέσει ο στρατιώτης στον 

στρατολογήσαντα πρέπει να εμπλέκεται και να ασχολείται μόνο με 

στρατιωτικές υποθέσεις και όχι με βιοτικές μέριμνες, θα πρέπει να 

έχει πλέον τη συνείδηση ότι έπαψε να ανήκει στον παραγωγικό το-

μέα της χώρας του, αλλά η αποκλειστική αποστολή του είναι να 

προστατεύει τη χώρα του από κάθε εχθρική επιβουλή, γι' αυτό και 

συντηρείται αποκλειστικά από το κράτος, το οποίο για τη συντήρη-

ση όλων των στρατιωτών λαμβάνει τους οικονομικούς πόρους από 

τη φορολογία των πολιτών, σημειωτέον ότι οι στρατιώτες είναι η 

μόνη κατηγορία πολιτών που δεν φορολογείται. 
 

 Το ίδιο και ο εργάτης του ευαγγελίου, ως στρατιώτης του Κυ-

ρίου, συντηρείται οικονομικά από το βασίλειο (το κράτος) του 

Θεού με τα δέκατα και τις προσφορές των πιστών, υπερασπί-

ζεται τις αλήθειες του Λόγου του Θεού και πολεμά καθημερινά για 

τις αλήθειες αυτές, εκθέτει συνέχεια τον εαυτό του σε κίνδυνο από 

191 



τις επιθέσεις του άρχοντα του κόσμου τούτου, του Διαβόλου και 

γενικά η αποστολή είναι να μάχεται τον καλόν αγώνα της πίστεως 

(Β' Τιμόθεου Δ/4:7). 
   

 Ο εργάτης του Κυρίου, ως στρατιώτης, εφόσον καθημερινά 

βρίσκεται σε πνευματικό πόλεμο με το βασίλειο του σκότους, δεν 

πρέπει να εμπλέκεται με τις βιοτικές υποθέσεις, γιατί αυτό αποτε-

λεί ένα μεγάλο εμπόδιο για την πνευματική διακονία που του έχει 

ανατεθεί. Εάν είναι εργαζόμενος στα βιοτικά, όταν θα πρέπει να 

δίνει πνευματικές μάχες για να κερδίζει ψυχές δεν θα μπορεί, κα-

θόσον θα βρίσκεται στην εργασία του και γενικά τα ενδιαφέροντά 

του θα μοιράζονται μεταξύ εκκλησίας και εργασίας. Είναι πολύ φυ-

σικό ένας εργάτης που δεν είναι απαλλαγμένος από βιοτική εργα-

σία να μην μπορεί να προσφέρει πολλά μέσα στον αγρό του Κυ-

ρίου, αλλά και το ποίμνιο δεν θα μπορεί να έχει μεγάλες προσδο-

κίες και απαιτήσεις από τον ποιμένα του και αυτό συνεπάγεται ότι 

προβλήματα δεν θα μπορούν να βρίσκουν τη λύση τους. 
 

3. Είναι πολύ μεγάλη ευλογία όταν σε μια τοπική εκκλησία ο 

εργάτης του Θεού (και αναφερόμαστε ειδικά στον ποιμένα) δεν 

είναι εργαζόμενος, αλλά ασχολείται αποκλειστικά με το έργο του 

Κυρίου, συντηρούμενος οικονομικά από το ποίμνιο για το οποίο 

μάχεται καθημερινά ως καλός στρατιώτης, ευρισκόμενος στις πρώ-

τες γραμμές της μάχης. Οφείλει ο εργάτης του Λόγου να διδάσκει 

το λαό του Θεού να στηρίζει οικονομικά τις πνευματικές διακονίες, 

γιατί εάν δεν το κάνει έχει αυτός την ευθύνη ενώπιον του Θεού.  
 

 Όταν το ποίμνιο θέλει ο ποιμένας τους να εργάζεται για να 

συντηρήσει οικονομικά τον εαυτό του και την οικογένειά, τότε θέ-

λει να εργάζεται και στα πνευματικά με δικά του έξοδα, αλλά 

αυτό είναι άδικο, γιατί ο Λόγος του Θεού λέγει ότι δεν μπορείς να 

φράξεις το στόμα του βοδιού (του ποιμένα) που αλωνίζει, αλλά θα 

του δίνεις να τρώει από αυτά που εργάζεται και εδώ που εξετά-

ζουμε ο Παύλος κάνει την ερώτηση "ποιος στρατιώτης (ποιμένας) 

πηγαίνει στον πόλεμο με δικά του έξοδα;" Κανένας, γατί ο εργάτης 

192 



του Κυρίου που πολεμά πνευματικά για να υπερασπίζεται το ποί-

μνιό του, θα πρέπει να παίρνει τα έξοδά του από την εκκλησία (το 

ποίμνιο) που υπερασπίζεται, όπως και ο στρατιώτης υπερασπί-

ζεται την πατρίδα του, συντηρούμενος αποκλειστικά με έξοδα της 

πατρίδας του.  
 

4. Τον πόλεμο σε γήινο επίπεδο δεν τον κηρύσσουν οι στρα-

τιώτες που μετέχουν ενεργά σ' αυτόν, καθόσον δεν έχουν τέτοια 

δύναμη και εξουσία, τον πόλεμο τον κηρύσσει η ηγεσία του κρά-

τους, το οποίο στη συνέχεια επιλέγει τους ικανούς στρατιώτες (Ι1) 

και τους αποστέλλει στα μέτωπα των πολέμου. Οι στρατιώτες εφό-

σον υπηρετούν την πατρίδα και αποκόπτονται από κάθε άλλη δρα-

στηριότητα, οικογενειακή, κοινωνική, εμπορική κλπ. συντηρούνται 

αποκλειστικά από το κράτος, που έχει τη φροντίδα τους, ώστε να 

του προμηθεύει τα αναγκαία υλικά αγαθά. 
 

 Στον πνευματικό πόλεμο συμβαίνει το ίδιο ακριβώς, δεν 

τον έχουν ξεκινήσει οι πιστοί, γιατί ο Διάβολος και οι πονηρές του 

δυνάμεις υπήρχαν προ της δημιουργίας του ανθρώπου, αλλά όταν 

αναγεννήθηκαν έφυγαν από το στρατόπεδο του Διαβόλου, από το 

βασίλειο του σκότους και ήρθαν στο στρατόπεδο του Κυρίου των 

δυνάμεων, ήρθαν στο βασίλειο του φωτός και αυτόματα έγιναν 

στόχος του πονηρών σκοτεινών δυνάμεων. Ο Κύριος τους χρίει, 

δίνοντάς τους εξουσία και δυνάμεις και τους αποστέλλει πάνο-

πλους στη μάχη για να έχουν τη νίκη και εφόσον ο Κύριος τους 

αποστέλλει φροντίζει και για την κάλυψη των αναγκών τους, όπως 

γίνεται και με τους στρατιώτες στον φυσικό τομέα. 
 

 Επίσης σ' έναν επίγειο πόλεμο υπάρχουν και οι εθελοντές 

στρατιώτες, τους οποίους δεν επιστρατεύει η πολιτεία, αλλά με τη 

θέλησή τους, παίρνουν την απόφαση να πολεμήσουν για να υπε-

ρασπίσουν την πατρίδα και τις οικογένειές τους και αυθόρμητα 

παρουσιάζονται για να στελεχώσουν τις δυνάμεις του στρατού. 

Στην περίπτωση αυτή, έχουν και οι εθελοντές στρατιώτες τα ίδια 

δικαιώματα με τους άλλους στρατιώτες που δεν πήγαν στον πόλε-

193 



μο εθελοντικά και απολαμβάνουν όλα τα προνόμια που απορ-

ρέουν από την απόφασή τους αυτή. Αυτό σημαίνει ότι το κράτος 

αναλαμβάνει τη συντήρησή τους, φροντίζοντας να τους εξασφαλί-

σει τα αναγκαία αγαθά. 
 

 Το ίδιο συμβαίνει και στον πνευματικό πόλεμο, υπάρχουν οι 

εθελοντές που αυθόρμητα ανοίγουν την καρδιά τους και λέγουν 

σαν τον προφήτη Ησαΐα "ιδού Κύριε, εγώ απόστειλέ με" (Ησαΐας 

ς'/6:8), οπότε τίθενται κάτω από την εξουσία του Βασιλιά των βασι-

λιάδων, ο οποίος σαν καλός κυβερνήτης αναλαμβάνει και την τρο-

φοδοσία των "εθελοντών" στρατιωτών Του. Γι' αυτό ο απόστολος 

Παύλος, πολύ εύστοχα λέγει «ποιος είναι αυτός που εκστρατεύει με 

δικά του έξοξα».  
 

Συμπέρασμα 3ο: 

 Εφόσον ο στρατιώτης ανήκει αποκλειστικά στην υπηρεσία 

του κράτους και δεν μπορεί να εκστρατεύσει και να πολεμήσει με 

δικά του έξοδα, γιατί δεν έχει προσωπικά έσοδα, αλλά συντηρείται 

από τον εργοδότη του, το ίδιο και ο εργάτης του Κυρίου, ως μάχι-

μος στρατιώτης του βασιλείου του φωτός για να εκστρατεύει ενα-

ντίον του βασιλείου του σκότους, θα πρέπει να συντηρείται από 

τον δικό Του ουράνιο εργοδότη. 
  

ΓΕΝΙΚΟ ΣΥΜΠΕΡΑΣΜΑ 

 Όταν ο Παύλος τελειώνει τα τρία επιχειρήματά του με τον 

στρατιώτη, τον γεωργό και τον ποιμένα, τα συσχετίζει άμεσα με 

το νόμο του Μωυσή και τα παρουσιάζει να είναι άρρηκτα δεμένα 

με την εφαρμογή του νόμου, γι' αυτό σαν κεντρικό παράδειγμα 

χρησιμοποιεί τι γινόταν με τα βόδια στο αλώνι, τα οποία ο ιδιο-

κτήτης τους τα φίμωνε και δεν τα άφηνε να φάνε απ' αυτά που 

αλώνιζαν, ενώ αυτό ήταν κάτι που δικαιούνταν. Κατά συνέπεια, 

αυτός που εργάζεται μέσα στον αγρό του Κυρίου δικαιούται να έχει 

μερίδιο από τον κόπο του, γιατί στο νόμο του Μωυσή είναι γεγραμ-

μένο ότι «δεν θέλεις εμφράξει το στόμα βοός αλωνίζοντος». Ο εργά-

της έσπειρε πνευματικά, τώρα θερίζει και υλικά αγαθά: «Εάν εμείς 

194 



σπείραμε εις εσάς τα ΠΝΕΥΜΑΤΙΚΑ, μέγα είναι εάν εμείς θερίσουμε 

τα ΣΑΡΚΙΚΑ σας;» (Α' Κορινθίους Θ/9:11). 
 

 Τελειώνοντας, θα ήθελα προσέξουμε μία λεπτομέρεια γιατί ο 

Παύλος στο τριπλό επιχείρημά του προτάσσει τον στρατιώτη, 

έναντι του γεωργού και του ποιμένα. Ο στρατιώτης έχει μια απο-

κλειστική υποχρεωτική ιδιότητα που τον ξεχωρίζει, ενώ οι άλλοι 

δύο την έχουν δυνητικά και την ασκούν μερικώς: 
 

 Ο στρατιώτης, επειδή είναι ιδιοκτησία του κράτους και συ-

ντηρείται από το κράτος, μπορεί να ασκεί κατ' αποκλειστικότητα τη 

διακονία και του γεωργού και του ποιμένα. Άρα, ο στρατιώτης του 

Ιησού με αποκλειστικότητα σπέρνει τον Λόγο του Θεού και με α-

ποκλειστικότητα ποιμαίνει το ποίμνιό του, το οποίο υπερασπίζεται 

καθημερινά, μαχόμενος υπέρ αυτού. 
 

 Ο γεωργός και ο ποιμένας, εάν ασκούν και κάποια άλλη 

επαγγελματική δραστηριότητα, στο πνευματικό τους έργο έχουν 

μερική αποκλειστικότητα και δεν μπορούν να είναι και στρατιώτες 

με πλήρη αποκλειστικότητα, γιατί είναι μπλεγμένοι με τα βιοτικά 

και δεν έχουν αυτή την αποκλειστικότητα που έχει ο στρατιώτης.   

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

195 



Συνόψιση των εδαφίων για την εντολή του δέκατου. 
Συντήρηση των εργατών. 

(τα εδάφια τίθενται κατά σειρά βαρύτητας της ερμηνείας τους) 
 

01) Α' ΚΟΡΙΝΘΙΟΥΣ Θ/9:13-14 «Δεν εξεύρετε ότι οι εργαζόμενοι 

τα ιερά εκ του ιερού τρώγουν, οι ενασχολούμενοι εις το θυσια-

στήριον μετά του θυσιαστηρίου λαμβάνουν μερίδιον; Ούτω και 

ο Κύριος διέταξεν οι κηρύττοντες το ευαγγέλιον να ζουν εκ του 

ευαγγελίου». 
 

02) Α' ΚΟΡΙΝΘΙΟΥΣ Θ/9:11-12 «Εάν εμείς εσπείραμεν εις εσάς τα 

πνευματικά, μέγα είναι εάν εμείς θερίσωμεν τα σαρκικά σας; 

Εάν άλλοι μετέχουν της εξουσίας επάνω εις εσάς, δεν πρέπει 

μάλλον εμείς;». 
 

03) ΓΑΛΑΤΕΣ ς'/6:6 «...Ο δε κατηχούμενος τον λόγον ας κάμνει τον 

κατηχούντα μέτοχον εις πάντα τα αγαθά αυτού». 
 

04) Α' ΚΟΡΙΝΘΙΟΥΣ Θ/9:7-9 «Ποιος ποτέ εκστρατεύει με ίδια 

αυτού έξοδα; Ποιος φυτεύει αμπελώνα και δεν τρώγει εκ του 

καρπού αυτού; Ποιος ποιμαίνει ποίμνιον και δεν τρώγει εκ του 

γάλακτος του ποιμνίου; Μήπως κατά άνθρωπον λαλώ ταύτα; ή 

δεν λέγει ταύτα και ο ΝΟΜΟΣ; ΔΙΟΤΙ εις τον ΝΟΜΟΝ του Μωυ-

σέως είναι γεγραμμένον· "Δεν θέλεις εμφράξει το στόμα βοός αλωνί-

ζοντος". Μήπως μέλει τον Θεόν περί των βοών; 
 

05)  Α' ΤΙΜΟΘΕΟΥ Ε/5:17-18 «Οι καλώς προϊστάμενοι πρεσβύτεροι 

ας αξιόνωνται ΔΙΠΛΗΣ ΤΙΜΗΣ, μάλιστα όσοι κοπιάζουν εις λό-

γον και διδασκαλίαν· ΔΙΟΤΙ λέγει η Γραφή: "Δεν θέλεις εμφράξει 

το στόμα ΒΟΟΣ αλωνίζοντος" κ α ι  "άξιος είναι ο εργάτης του μισθού 

αυτού"...».  
 

07)  ΜΑΤΘΑΙΟΣ Ι'/10:10  -  Ο Ιησούς προς τους μαθητές Του: 

 «Μην έχετε χρυσόν, μηδέ άργυρον, μηδέ χαλκόν εις τας ζώνας 

σας, μην (έχετε) σακκίον διά την οδόν, μηδέ δύο χιτώνας μηδέ 

υποδήματα, μηδέ ράβδον· ΔΙΟΤΙ ο εργάτης είναι άξιος της ΤΡΟ-

ΦΗΣ αυτού».  
 

06) ΛΟΥΚΑΣ Ι'/10:7 «Εις την αυτή δε την οικία μένετε τρώγοντες 

196 



και πίνοντες τα παρ' αυτών διδόμενα· ΔΙΟΤΙ ο εργάτης είναι 

άξιος του ΜΙΣΘΟΥ αυτού· μη μεταβαίνετε εξ οικίας εις οικίαν...».  
 

08) Α' ΚΟΡΙΝΘΙΟΥΣ Θ/9:10 «ο αροτριών με ελπίδα πρέπει να αρο-

τριά, και ο αλωνίζων με ελπίδα να μετέχει της ελπίδος αυτού». 
 

 

09)  Β' ΚΟΡΙΝΘΙΟΥΣ ΙΒ/12:13-14 «Διότι δεν χρεωστούν τα τέκνα 

να θησαυρίζουν διά τους γονείς, αλλ' οι γονείς (να θησαυρίζουν) 

διά τα τέκνα...».  Οι γονείς θησαυρίζουν πνευματικά για τα 

παιδιά τους, από τα οποία θερίζουν υλικές ευλογίες. 
 

10) ΓΑΛΑΤΕΣ ς'/6:7 «Μη πλανάσθε, ο Θεός δεν εμπαίζεται· επειδή 

ό,τι αν σπείρει ο άνθρωπος, τούτο και θέλει θερίσει». Όταν ο ερ-

γάτης του Θεού σπείρει πνευματικά, θα θερίσει και υλικά (Α' 

Κορινθίους Θ/9:11). 
 

11) Α' ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΕΙΣ Ε/5:12-13 «Σας παρακαλούμεν δε, αδελ-

φοί, να γνωρίζετε αυτούς οι οποίοι κοπιάζουν μεταξύ σας και 

είναι προεστώτες σας εν Κυρίω και σας νουθετούν, και να τιμά-

τε αυτούς εν αγάπη υπερεκπερισσού διά το έργον αυτών». 
 

12) ΔΕΥΤΕΡΟΝΟΜΙΟ Κ/20:6 «Και ποιος άνθρωπος εφύτευσεν αμπε-

λώνα και δεν ευφράνθη εξ αυτού; Ας αναχωρήσει και ας επι-

στρέψει εις την οικίαν αυτού, μήποτε αποθάνει εις την μάχην και  

ευφρανθεί εξ αυτού άλλος άνθρωπος».  
 

13) ΠΑΡΟΙΜΙΕΣ ΙΑ/11:25 

 «Η αγαθοποιός ψυχή θέλει παχυνθεί· και όποιος ποτίζει, θέλει 

ποτισθεί και αυτός». 
 

14) ΠΑΡΟΙΜΙΕΣ ΚΖ/27:18 

 «Ο φυλάτων την συκήν θέλει φάγει τον καρπόν αυτής». 
 

15)   Β' ΤΙΜΟΘΕΟΥ Β/2:3-4  

  «Ουδείς στρατευόμενος εμπλέκεται εις τας βιοτικάς υποθέσεις, 

διά να αρέσει εις τον στρατολογήσαντα». Όταν ο εργάτης του 

Θεού δεν εμπλέκεται στα βιοτικά, συντηρείται απ' Αυτόν.  
 

. .  / / /  . . .  

 

197 



από εκδόσεις μας 
 

 

ISBN:  978 - 618 - 80075 - 4 - 3 
 

Α΄ έκδοση: 1990  (σελίδες 280)  Β΄ έκδοση: 2012  (ανατύπωση)     
Γ΄ έκδοση εμπλουτισμένη : 2021 (σελίδες 526)    

 

  Ένα βιβλίο μοναδικό για την Ελληνική Χριστιανική βιβλιογραφία, καθόσον 

παρουσιάζει και αναλύει την εμπειρία της Πεντηκοστής και το λαλείν ξένες 

γλώσσες σύμφωνα με όλες τις επικρατούσες απόψεις, τόσο των υποστηρι-

κτών της, όσο και των αντιφρονούντων (αντιχαρισματικών) Πρόκειται για μια 

απολογητική και ερμηνευτική μελέτη, που θα δώσει απάντηση στα ερωτήματα 

κάθε ειλικρινή εκζητητή της αλήθειας του Λόγου του Θεού.  
 

Μερικά από τα περιεχόμενά του: 

    Η υπόσχεση του Θεού για το άγιο Πνεύμα του Θεού - Το έργο του αγίου 

Πνεύματος στην περίοδο της Παλαιάς Διαθήκης - Πεντηκοστή: Το "σημείο" 

της εκπλήρωσης της υπόσχεσης του Θεού - Παρουσίαση 12 επιχειρημάτων 

που παρουσιάζουν οι αρνητές της εμπειρίας  της Πεντηκοστής - Αποτελέσμα-

τα και οφέλη από το βάπτισμα με το άγιο Πνεύμα - Πνευματικά χαρίσματα - 

Ποια είναι η διαφορά ανάμεσα στην "αναγέννηση" και στο "βάπτισμα με το 

άγιο Πνεύμα"   
 

198 



Κεφάλαιο ΔΕΚΑΤΟ ΤΕΤΑΡΤΟ 
 

ΤΟ  ΑΔΑΠΑΝΟ ΕΥΑΓΓΕΛΙΟ  
 

   

1.  ΕΝΑ ΣΥΓΧΡΟΝΟ ΦΑΙΝΟΜΕΝΟ 

 Στο κεφάλαιο αυτό θα αναφερθούμε και να εξετάσουμε την 

κατηγορία εκείνη των εργατών του Κυρίου και κυρίως των λειτουρ-

γών (ποιμένων) των εκκλησιών που δεν είναι μισθωτοί, αλλά α-

σκούν παράλληλα και κάποιο βιοποριστικό επάγγελμα. Όλοι θα 

συμφωνήσουν ότι οι σημερινές κοινωνικές συνθήκες δεν έχουν κα-

μιά απολύτως σχέση με τις συνθήκες, τόσο των πρώτων αποστο-

λικών αιώνων που μεταδόθηκε το μήνυμα του ευαγγελίου σε όλο 

τον τότε γνωστό κόσμο, όσο και στους αιώνες που ακολούθησαν. 
 

 Σήμερα, μπορεί κάλλιστα ένας πιστός να έχει το βιοποριστι-

κό του επάγγελμα και ταυτόχρονα να είναι ένας κήρυκας του Λό-

γου του Θεού, ποιμένας, ή ευαγγελιστής, ή διδάσκαλος, ή όπως 

αλλιώς τον οδηγεί ο Κύριος του Κυρίου με πολλές δραστηριότητες. 

Σήμερα υπάρχει η δυνατότητα ο εργάτης του Κυρίου να συνδυάζει 

την πνευματική του διακονία με το βιοποριστικό του επάγγελμα και 

να κάνει αδάπανο το ευαγγέλιο, είτε λόγω της φύσης της εργασίας 

που ασκεί, η οποία του επιτρέπει να έχει ευελιξία στο χρόνο που 

θα αφιερώνει στα πνευματικά θέματα, είτε διότι έχει την οικονομική 

ευχέρεια, είτε διότι το ποίμνιο είναι μικρό (ως νεοσύστατο) και δεν 

έχει τη δυνατότητα να συντηρήσει έναν εργάτη του Θεού, είτε για 

άλλους λόγους που ποικίλουν σε κάθε περίπτωση και θα αναφέ-

ρουμε περισσότερους στη συνέχεια. 
 

 Υπάρχουν υπεύθυνοι τοπικών συναθροίσεων ή εργάτες του 

Κυρίου που είναι επιχειρηματίες, διευθυντές δημοσίων υπηρεσιών, 

ανώτατα στελέχη εταιρειών, κλινικάρχες, ιατροί, πολιτικοί μηχανι-

κοί, διευθυντές ορχήστρας, καθηγητές, δικηγόροι, νομικοί, αστυνο-

μικοί στρατιωτικοί, ιδιωτικοί ή δημόσιοι υπάλληλοι, κλπ, που είναι 

δηλαδή ενεργοί πολίτες σε όλους τους κοινωνικούς και τους εργα-

199 



σιακούς τομείς της χώρας μας και είναι κοινή η διαπίστωση ότι το 

πνευματικό τους έργο αυξάνει με πολύ καρπό και αυτό το γεγονός 

είναι θετικό και αποτελεί μία ευλογία για τη χώρα μας, γιατί χρι-

σμένοι άγιοι βρίσκονται σε καίριες θέσεις και όπου το ίχνος των 

ποδιών τους πατεί, εκεί είναι άγιος τόπος (Ιησούς του Ναυή Α/1:3) 

και εξαιτίας τους ευλογείται το περιβάλλον στο οποίο εργάζονται, 

γιατί οι πιστοί είναι το αλάτι που νοστιμίζει τον κόσμο και που τον 

συντηρεί από την πνευματική σήψη (Ματθαίος Ε/5:13). 
 

 Εδώ, δεν αναφερόμαστε για τους λειτουργούς της κατεστη-

μένης Ελλαδικής εκκλησίας, καθόσον είναι μισθωτοί υπάλληλοι και 

πληρώνονται από το κράτος (δημόσιοι υπάλληλοι), πλην όμως έχουν 

αποκλειστική αφιέρωση στο έργο που εκτελούν και δεν επιτρέπε-

ται επίσημα να έχουν και κάποια άλλη επί πλέον βιοποριστική ερ-

γασία για οικονομική ενίσχυσή τους. 
 

 Αναφερόμαστε για εργάτες, που είναι αναγεννημένοι και βα-

πτισμένοι με το άγιο Πνεύμα και που ο ίδιος ο Θεός τους χρίει για 

τη διακονία που τους αναθέτει. Στις πλείστες των περιπτώσεων 

όταν ο Κύριος τους χρίει για διακονία, ήδη εκτελούν κάποιο βιοπο-

ριστικό επάγγελμα. Στην πορεία όμως συμβαίνει, άλλοι να εγκατα-

λείπουν την εργασία τους και να ασχολούνται αποκλειστικά με το 

έργο του Κυρίου, έχοντας αυτή την οδηγία από τον Κύριο και άλ-

λοι να εξακολουθούν να ασκούν το βιοποριστικό τους επάγγελμα. 
 

 Στο προηγούμενο κεφάλαιο αναφερθήκαμε με λεπτομέρειες 

στις περιπτώσεις εκείνες που ο απόστολος Παύλος υπεραμύνθηκε 

του δικαιώματος οι εργάτες που εργάζονται στον "αμπελώνα" του 

Θεού να συντηρούνται από τον αμπελώνα αυτό. Εδώ θα αναφερ-

θούμε στις περιπτώσεις που ο Παύλος υπεραμύνεται και του δικαι-

ώματος κάποιος να θέλει να κάνει αδάπανο το ευαγγέλιο, όπως έ-

κανε και ο ίδιος. 
 

 Ο Παύλος δεν φάσκει και αντιφάσκει, στην μία περίπτωση να 

υποστηρίζει τη συντήρηση των εργατών και στην άλλη να υποστη-

ρίζει το αδάπανο ευαγγέλιο. Ο Παύλος, γνωρίζοντας την εξουσία 

200 



που έχει ο εργάτης του Κυρίου να συντηρείται από τους πιστούς 

και φερόμενος με σοφία, δεν έκανε κατάχρηση αυτής της εξουσίας 

του ως αποστόλου, γεγονός που το επισημαίνει στους Κορίνθιους 

πιστούς: «Ποιος λοιπόν είναι ο μισθός μου; Το να κάμω αδάπανον το 

ευαγγέλιον του Χριστού διά της κηρύξεώς μου, ώστε να μη κάμνω κα-

τάχρησιν της εξουσίας μου εις το ευαγγέλιον» (Α' Κορινθίους Θ/9:18). 
 

 Διαβάζουμε μέσα στον Λόγο του Θεού ότι ο Παύλος, μη θέ-

λοντας να καταβαρύνει οικονομικά τους αδελφούς, όταν βρισκόταν 

στην Κόρινθο, για να κερδίζει τα προς το ζειν εκτελούσε την εργα-

σία του σκηνοποιού, μαζί με τον συμπατριώτη του Ακύλα, που ή-

ταν ομότεχνός του: «Μετά δε ταύτα αναχωρήσας ο Παύλος εκ των 

Αθηνών, ήλθεν εις Κόρινθον· και ευρών κάποιον Ιουδαίον ονόματι Α-

ΚΥΛΑΝ, γεγεννημένον εις τον Πόντον, προσφάτως ελθόντα από της 

Ιταλίας, και ΠΡΙΣΚΙΛΛΑΝ την γυναίκα αυτού ....και επειδή ήτο ομό-

τεχνος, έμενε πλησίον αυτών και ειργάζετο· διότι ήσαν σκηνοποιοί 

την τέχνην» (Πράξεις ΙΗ/18:2-3). 
 

 Ο Παύλος, όπως παρουσίασε ισχυρά επιχειρήματα ότι ο 

Θεός θέλει οι εργάτες Του να συντηρούνται οικονομικά από τους 

πιστούς, το ίδιο και τώρα παρουσιάζει ισχυρά επιχειρήματα για να 

στηρίξει αυτούς που επιθυμούν να κάνουν το ευαγγέλιο αδάπανο 

και αυτό θα το δούμε στη συνέχεια με περισσότερες λεπτομέρειες. 

Η ειδοποιός διαφορά είναι ότι ο μεν Θεός θέλει αποκλειστική αφιέ-

ρωση και υπηρεσία από τους χρισμένους Του, οι δε εργάτες Του 

εκλέγουν εάν θα ακολουθήσουν αδάπανο ευαγγέλιο ή όχι. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

.   

 

201 



2.  ΕΞΟΥΣΙΑ  Π Ο Υ  "ΔΕΝ ΧΡΗΣΙΜΟΠΟΙΕΙΤΑΙ" 

Α' ΚΟΡΙΝΘΙΟΥΣ Θ/9:11-12 
 

 «Εάν εμείς εσπείραμεν εις εσάς τα πνευματικά, μέγα είναι 

εάν εμείς θερίσωμεν τα σαρκικά σας;  
 

 Εάν άλλοι μετέχουν της εξουσίας επάνω εις εσάς, δεν πρέ-

πει μάλλον εμείς;  
 

 Αλλά δεν μετεχειρίσθημεν την εξουσίαν ταύτην, αλλ' υ-

ποφέρομεν πάντα, διά να μη προξενήσωμεν κάποιο εμπό-

διον εις το ευαγγέλιον του Χριστού». 
 

 Από τα παραπάνω λόγια του Παύλου φαίνεται πολύ καθαρά 

το δικαίωμα του εργάτη να συντηρείται από την εκκλησία, αλλά αυ-

τό κατά βάση οφείλεται στην ευχέρεια και στην επιλογή του κάθε 

εργάτη, εάν δηλαδή θέλει να κάνει χρήση αυτού του δικαιώματος ή 

όχι και δεν εξαρτάται εάν η εκκλησία θέλει να το επιβάλλει. Άλλω-

στε το δικαίωμα αυτό δεν είναι σημείο αναφοράς ότι ένας ποιμέ-

νας που συντηρείται από την εκκλησία είναι πιο πνευματικός από 

έναν ποιμένα που δεν συντηρείται και το αντίστροφο.  
 

 Όπως αναφέρθηκε στο προηγούμενο κεφάλαιο είναι πολύ 

καλύτερο για τον εργάτη του Κυρίου να συντηρείται από την εκκλη-

σία, ώστε να μπορεί να αφιερώνεται αποκλειστικά στο έργο αυτό. 

Δεν πρέπει όμως να ασκούμε κριτική γι' αυτούς που έχουν βιοπο-

ριστική εργασία και να τους κατηγορούμε ότι παραμελούν το ποί-

μνιο. Δεν είμαστε εμείς που θέτουμε αρχές και νόμους, ο Θεός εί-

ναι Αυτός που θέτει τις αρχές διοίκησης της εκκλησίας. Πρέπει να 

υπάρχει αμοιβαία και ειλικρινή στήριξη και στις δύο κατηγο-

ρίες εργατών και σ' αυτούς που ασκούν κάποιο βιοποριστικό ε-

πάγγελμα και σ' αυτούς που δεν ασκούν.  
 

 Ειδικά οι εργάτες που απασχολούνται αποκλειστικά με το έρ-

γο του Θεού και συντηρούνται από αυτό, θα πρέπει να προσέξουν 

να μην πέσουν στην παγίδα του Διαβόλου και αρχίσουν να υπερη-

φανεύονται για το "πλούσιο έργο" τους, έναντι των άλλων εργατών 

που εργάζονται και ο χρόνος τους είναι περιορισμένος. Ο Θεός δεν 

202 



κρίνει έτσι, γιατί όταν χρίει τους εργάτες Του κάνει τέλειο έργο 

μαζί με όλους, είτε ασχολούνται με τα βιοτικά, είτε όχι και σε ό-

λους δίνει διαφορετική διακονία και αποστολή για να εκτελέσουν. 

Παράδειγμα προς αυτό αποτελεί και ο ίδιος ο Παύλος που εργαζό-

ταν για να βιοπορίζεται, έχοντας διαλέξει μία απασχόληση που του 

έδινε πολύ ελεύθερο χρόνο για να ασχολείται με το κήρυγμα του 

Λόγου του Θεού. Θα λέγαμε ότι με τα σημερινά δεδομένα, ως σκη-

νοποιός, ήταν ένας ελεύθερος επαγγελματίας που μπορούσε 

κάλλιστα να προσαρμόσει το χρόνο της εργασίας του με την πνευ-

ματική του διακονία. 
  

 Στη σημερινή εποχή, που υπάρχουν πληθώρα διαφορετικών 

επαγγελμάτων, πολλοί είναι οι εργάτες του Κυρίου που έχουν κά-

ποιο βιοποριστικό επάγγελμα που τους επιτρέπει να ακολουθούν 

το παράδειγμα του απόστολου Παύλου και να συνδυάζουν την 

κατά κόσμο εργασία τους με το έργο του Κυρίου, καθόσον πολλοί 

διάκονοι του λόγου (ποιμένες κυρίως), δεν θέλουν να ασκήσουν το 

πνευματικό δικαίωμά τους να συντηρούνται από την εκκλησία και 

οι λόγοι που το κάνουν αυτό ποικίλουν: 
 

 Άλλοι ποιμένες στερούν τους εαυτούς τους από αυτό το δι-

καίωμα, ενώ υπάρχει η δυνατότητα να το κάνουν, γιατί δεν 

έχουν το θάρρος και την πίστη να διδάξουν στο ποίμνιο, 

ποιο είναι καθήκον τους ενώπιον του Θεού, όσον αφορά στο 

να δίνουν και γι' αυτό θα είναι υπόλογοι ενώπιον Θεού, γιατί 

διδάσκουν στο ποίμνιό τους μόνο αυτά που "γαργαλίζουν 

την ακοή τους" 
 

 Άλλοι ποιμένες ενεργούν με λάθος προσωπικά κίνητρα, 

που φανερώνουν "εγωισμό", θέλοντας να δείξουν και στο 

ποίμνιο και στους άλλους εργάτες του Κυρίου ότι δεν ενδια-

φέρονται για τα χρήματα, ενέργεια που είναι αντί Βιβλική, κα-

θόσον αυτό έρχεται σε αντίθεση με την εντολή των δεκάτων 

και των προσφορών. 
 

 Υπάρχουν όμως και ποιμένες που έχουν την καρδιά του Παύ-

203 



λου και δεν δέχονται να συντηρούνται από την εκκλησία "για να 

μην εμποδίζεται το ευαγγέλιο του Χριστού" (Α' Κορινθίους Θ/9:12). 

Εδώ θα πρέπει να επισημάνουμε ότι το παράδειγμα του Παύλου 

δεν πρέπει να γίνεται καθεστώς, γιατί υπάρχουν περιπτώσεις στην 

πρακτική ζωή της (τοπικής) εκκλησίας που φανερώνουν ότι η από-

φαση αυτή δεν ήταν η σωστή. Ο ίδιος ο Παύλος για την απόφασή 

του να μην εξασκήσει το δικαίωμα να συντηρείται από την εκκλη-

σία, αργότερα ζήτησε συγνώμη από τους Κορίνθιους πιστούς: «Διό-

τι κατά τι εμείνατε κατώτεροι των λοιπών εκκλησιών, ειμή ότι αυτός 

εγώ δεν σας κατεβάρυνα; Συγχωρήσατέ μου την αδικίαν ταύτην. Ι-

δού, τρίτην φοράν είμαι έτοιμος να έλθω προς εσάς, και δεν θέλω σας 

καταβαρύνει· διότι δεν ζητώ τα δικά σας, αλλά (ζητώ) εσάς. Διότι δεν 

χρεωστούν τα τέκνα να θησαυρίζουν διά τους γονείς, αλλ' οι γονείς (να 

θησαυρίζουν) διά τα τέκνα...» (Β' Κορινθίους ΙΒ/12:13-14). 
 

 Ο Παύλος, ενώ ζητεί συγχώρεση που δεν ασκεί το δικαίωμά 

του να συντηρείται σαν εργάτης του Θεού, ταυτόχρονα διδάσκει 

τους Κορίνθιους πιστούς ποιο είναι το δικό τους καθήκον σαν δικά 

του πνευματικά παιδιά, που είναι να συντηρούν τον πνευματικό 

τους πατέρα, γιατί «δεν χρεωστούν τα τέκνα να θησαυρίζουν διά τους 

γονείς, αλλ' οι γονείς διά τα τέκνα...». Ο  Παύλος τους είπε κάτι το 

αυτονόητο, που γίνεται σήμερα σε όλες τις οικογένειες, ότι οι γο-

νείς αποταμιεύουν για τις ανάγκες των παιδιών τους και όχι τα παι-

διά για τους γονείς. Ο Παύλος, σαν πνευματικός πατέρας, ενερ-

γούσε σαν φυσικός πατέρας, δεν επιβάρυνε υλικά τα παιδιά του. 
 

 Άρα, τα πνευματικά παιδιά πρέπει να ενδιαφέρονται και να 

φροντίζουν τους πνευματικούς γονείς τους, οι οποίοι δεν τους γέν-

νησαν σαρκικά για να ζήσουν λίγα χρόνια στον κόσμο αυτό, αλλά 

τους γέννησαν πνευματικά για να ζήσουν αιώνια μέσα στην βασι-

λεία του Θεού. 
 

 Ο Παύλος αυτό το έλεγε σε κάθε περίπτωση. Δεν έπαυε να 

διακηρύττει την αλήθεια ότι αυτοί που κηρύττουν το ευαγγέλιο, 

πρέπει να ζουν και από το ευαγγέλιο, γιατί αυτό είναι πνευμα-

204 



τικός νόμος του Θεού, σπέρνουν πνευματικά, θερίζουν και υλικά, 

παρ' όλο που ο ίδιος δεν έκανε χρήση αυτού του δικαιώματος: 

«...Ούτω και ο Κύριος διέταξεν, οι κηρύττοντες το ευαγγέλιον να ζουν 

εκ του ευαγγελίου. Πλην εγώ ουδέν τούτων μετεχειρίσθην. Ουδέ 

έγραψα ταύτα διά να γίνει ούτως εις εμέ· διότι καλόν είναι εις εμέ να 

αποθάνω μάλλον παρά να ματαιώσει κάποιος το καύχημά μου» (Α' Κο-

ρινθίους Θ/9:14-15). 
 

 Ο Παύλος μη δεχόμενος οικονομική βοήθεια, κατά κάποιον 

τρόπο "ταπείνωνε" τον εαυτό του και ίσως αυτό να προξενούσε 

εντύπωση στους Κορίνθιους, οι οποίοι δεν μπορούσαν να καταλά-

βουν, πως ένας άνθρωπος, πρώην Φαρισαίος, που ανήκε στην α-

ριστοκρατία του λαού Ισραήλ (βλ. Φιλιππησίους Γ/3:5, Πραξεις ΚΓ/23:6, 

Κς'/26:4-5), εργαζόταν και έφτιαχνε σκηνές σαν ένας απλός εργά-

της, ενώ μπορούσε να συντηρείται από την εκκλησία. Πιθανόν αυ-

τό να το θεωρούσαν προσβολή, γιατί ενώ είχαν πλούσια εισοδήμα-

τα, ο Παύλος δεν τους επέτρεπε να τον συντηρούν. 
 

 Εδώ όμως διακυβευόταν η αποστολική εξουσία του Παύλου, 

ο οποίος ήθελε να τους δείξει ότι είχε την εξουσία να αμείβεται για 

τη διακονία του, αλλά ταυτόχρονα μπορούσε να μη χρησιμοποιεί 

την εξουσία του αυτή και να τους κηρύττει δωρεάν το μήνυμα του 

ευαγγελίου: «...Ή έπραξα αμαρτίαν ΤΑΠΕΙΝΟΝΩΝ εμαυτόν διά να υ-

ψωθείτε εσείς, διότι σας κήρυξα δωρεάν το ευαγγέλιον του Θεού; 

....Και ότε ήμουν παρών εις εσάς και εστερήθην, δεν κατεβάρυνα ου-

δένα· διότι την στέρησίν μου προσανεπλήρωσαν οι αδελφοί ελθόντες 

από Μακεδονίας...» (Β' Κορινθίους ΙΑ/11:7-9). 
 

 Όταν κάποιος ακολουθεί το παράδειγμα του απόστολου 

Παύλου και δεν δέχεται οικονομική βοήθεια για τη διακονία που 

εκτελεί, ενώ τα κίνητρά του είναι αγνά, πιθανόν αυτό να έχει αρνη-

τικές και δυσμενείς συνέπειες για δύο σοβαρούς λόγους:  
 

(1)  Οι πιστοί να έχουν αποκτήσει λάθος νοοτροπία, όσον αφο-

ρά τις οικονομικές τους ευθύνες απέναντι στον ποιμένα τους, 

παραβλέποντας ότι τα χρήματα αυτά ανήκουν αποκλειστικά 

205 



στον Κύριο και μετά στον ποιμένα.  
 

(2)  Όταν αργότερα ο ποιμένας αποφασίσει να τους διδάξει την 

αλήθεια, δεν θα μπορούν να την δεχτούν και θα υπάρχει 

εναντίωση και δυσαρέσκεια σ' αυτό. 
 

 Θα πρέπει ο εργάτης του Θεού, όταν δημιουργεί μια νέα το-

πική συνάθροιση ένα από τα πρώτα στοιχεία που θα πρέπει να δι-

δάσκει τους νέους πιστούς, χωρίς να διστάζει, είναι να κάνουν 

τον Θεό συνέταιρό τους και αυτό θα τους φέρει στη ζωή τους με-

γάλη ευλογία, πνευματική και υλική. Όταν ένας άνθρωπος δίνει με 

χαρά χρήματα, είναι δοτικός και σε όλους τους άλλους τομείς, 

γιατί τον χαρακτηρίζει μια καρδιά αγάπης και θυσίας και νιώθει με-

γάλη αγαλλίαση προσφέροντας βοήθεια σε όσους ανάγκη (ασθε-

νείς, ηλικιωμένους, φτωχούς, αδύναμους, κλπ). 
 

 Προσωπικά, έχοντας χρηματίσει κατά διάφορα χρονικά δια-

στήματα υπεύθυνος διαφόρων συναθροίσεων (κατ' οίκον και σε δη-

μόσιο χώρο), πάντα τηρούσα αυτή την αρχή και δεν υπήρχε ποτέ 

πρόβλημα από τους πιστούς, καθόσον εφάρμοζαν την εντολή του 

Κυρίου και έδιναν με ιλαρή καρδιά. Επειδή ήμουν εργαζόμενος 

στον δημόσιο τομέα, δεν είχα βιοποριστικό πρόβλημα, γι' αυτό 

όλες οι εισφορές των αδελφών πήγαιναν αποκλειστικά για τις ανά-

γκες του έργου του Κυρίου, σύμφωνα με την οδηγία Του. Για να υ-

πάρχει διαφάνεια, είχα τοποθετήσει υπεύθυνους στην οικονομική 

διαχείριση και κατά τακτά χρονικά διαστήματα γινόταν ενημέρωση 

όλων των πιστών για τα υπάρχοντα έσοδα και έξοδα, με αποτέλε-

σμα όλοι να γνωρίζουν ποιες ανάγκες καλύπτονταν οικονομικά.  
 

 Εκείνο που είχα παρατηρήσει από το γεγονός αυτό είναι ότι 

οι αδελφοί, γνωρίζοντας τις υπάρχουσες ανάγκες και που πήγαι-

ναν τα χρήματα, έδιναν αυθόρμητα πολλές προσφορές, ακόμα και 

από το υστέρημά τους. Αυτό είχε δημιουργήσει ένα ειλικρινές εν-

διαφέρον ο ένας για τον άλλο και τα λόγια της Γραφής "μακάριο  

είναι να δίνει κάποιος, παρά να λαμβάνει" ήταν μια πραγματικότητα.  

. . .  / / /  . . . 

206 



3.  ΕΞΟΥΣΙΑ  Π Ο Υ "ΓΙΝΕΤΑΙ ΕΜΠΟΔΙΟ" 
 

Α' ΚΟΡΙΝΘΙΟΥΣ Θ/9:12,18 

  «...Αλλά δεν μετεχειρίσθημεν την εξουσίαν ταύτην, 

αλλ' υποφέρομεν πάντα, διά να μη προξενήσωμεν κάποιο 

εμπόδιον εις το ευαγγέλιον του Χριστού.... 
 

 ...Ποιος λοιπόν είναι ο μισθός μου; το να κάμω αδάπανον 

το ευαγγέλιον του Χριστού διά της κηρύξεώς μου, ώστε να 

μη κάμνω κατάχρησιν της εξουσίας μου εις το ευαγ-

γέλιον...». 
 

Β' ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΕΙΣ Γ/3:8-9 

 «...Ουδέ εφάγομεν δωρεάν άρτον από κάποιον, αλλά μετά 

κόπου και μόχθου, νύκτα και ημέραν εργαζόμενοι, διά να 

μη επιβαρύνωμεν μηδένα από εσάς· ουχί διότι δεν έχομεν 

εξουσίαν, αλλά διά να σας δώσωμεν εαυτούς τύπον (παρά-

δειγμα) εις το να μιμείσθε εμάς».. 
 

 Ο Παύλος, όπως αναφέρθηκε, δεν έκανε χρήση του δικαιώ-

ματος να συντηρείται οικονομικά από τις εκκλησίες που ίδρυε, κα-

θόσον ως απόστολος των εθνών, δημιουργώντας συνέχεια νέες 

εκκλησίες, ενεργούσε με σύνεση και σοφία στο θέμα αυτό. Ποτέ 

όμως δεν σταματούσε να διδάσκει τους νέους πιστούς ότι πρέπει 

να δίνουν στον Κύριο, ενώ ο ίδιος και οι συνεργάτες δεν δεχόντου-

σαν οικονομική βοήθεια για να μην γίνουν εμπόδιο στο κήρυγμα 

του ευαγγελίου του Χριστού: «...Αλλά δεν μετεχειρίσθημεν την εξου-

σίαν ταύτην, αλλ' υποφέρομεν πάντα, διά να μην προξενήσωμεν κά-

ποιο εμπόδιον εις το ευαγγέλιον του Χριστού» (Α' Κορινθίους Θ/9:12). 
 

 Ίσως κάποιος να αναρωτηθεί εύλογα τι εννοούσε ο Παύλος 

λέγοντας στους μεν Κορίνθιους πιστούς "δια να μην προξενήσουμε 

κάποιο εμπόδιο στο ευαγγέλιο του Χριστού" (Α' Κορινθίους Θ/9:12), 

στους δε Θεσσαλονικείς πιστούς "δια να μην επιβαρύνουμε κανέ-

ναν από εσάς" (Β' Θεσσαλονικείς Γ/3:8). Ποιους θα εμπόδιζε ο Παύ-

λος παίρνοντας απ' αυτούς υλικά αγαθά; 
 

 Μία άποψη είναι ότι, εφόσον έγραφε σε πιστούς, άρα αφο-

207 



ρούσε την τοπική εκκλησία και όχι μη πιστούς, γιατί οι άπιστοι δεν 

μπορούν να καθορίζουν τι είναι Βιβλικό και τι δεν είναι, γιατί εάν 

γινόταν αυτό, τότε η εκκλησία δεν θα κήρυττε όχι μόνο τα δέκατα, 

αλλά δεν θα κήρυττε και άλλες θεμελιώδεις διδασκαλίες της Αγίας 

Γραφής, όπως είναι ο αγιασμός και η πνευματική αύξηση. Το ότι ο 

Παύλος δεν δέχθηκε βοήθεια από την εκκλησία της Κορίνθου, ήταν 

καθαρά μια προσωπική επιλογή, γιατί έβλεπε πολλά αρνητικά 

στοιχεία μέσα στους πιστούς και η ενέργειά του αυτή ήταν πλέον 

επιβεβλημένη. 
 

 Η εκκλησία της Κορίνθου από την αρχή της δημιουργίας της 

ήταν μια σαρκική εκκλησία, γεγονός που ο Παύλος το επισήμανε 

και στους ίδιους, λέγοντάς τους: «Και εγώ, αδελφοί, δεν ηδυνήθην να 

λαλήσω προς εσάς ως προς πνευματικούς, αλλ' ως προς σαρκικούς, 

ως προς νήπια εν Χριστώ. Γάλα σας επότισα και ουχί στερεάν τρο-

φήν· διότι δεν ηδύνασθε ακόμα να δεχθείτε αυτήν. Αλλ' ουδέ τώρα δύ-

νασθε ακόμα» (Α' Κορινθίους Γ/3:1-2). Κατά την άποψη αυτή ο Παύ-

λος, βλέποντας την σαρκικότητα των Κορίνθιων πιστών δεν ήθελε 

να πάρει οικονομική βοήθεια για να μην γίνει εμπόδιο σ' αυτούς.  
 

 Ένα άλλο γεγονός που προξενεί εντύπωση είναι τα λόγια του 

Παύλου ότι θα έκανε κατάχρηση της εξουσίας του, εάν έπαιρνε 

χρήματα από τους Κορίνθιους πιστούς: «...Ποιος λοιπόν είναι ο μι-

σθός μου; (Είναι) το να κάμω ΑΔΑΠΑΝΟΝ το ευαγγέλιον του Χριστού 

διά της κηρύξεώς μου, ώστε να μη κάμνω κατάχρησιν της εξουσίας 

μου εις το ευαγγέλιον» (Α' Κορινθίους Θ/9:18). Πως ο Παύλος θα έκα-

νε κατάχρηση της εξουσίας του; Μία άποψη είναι ότι ο Παύλος, 

σαν πνευματικός σκαπανέας του μηνύματος του ευαγγελίου, δεν 

ήθελε οι Κορίνθιοι (νέοι στην πίστη ή άπιστοι ακόμα) να πιστέψουν ότι 

είχε έρθει στην πόλη τους με οικονομικά κίνητρα, ώστε να δυσπι-

στήσουν στο μήνυμά του. 
 

 Θα ήταν παράλογο να δεχθούμε ότι ο Παύλος, έχοντας αφιε-

ρώσει σχεδόν ολόκληρο το κεφάλαιο Θ/9ο της επιστολής Α' Κο-

ρινθίους για να υπερασπιστεί το δικαίωμα το εργατών του Κυρίου 

208 



να συντηρούνται από την εκκλησία, τώρα να το ακυρώνει με το 

να μην δέχεται ο ίδιος βοήθεια. Ο Παύλος με τα λόγια αυτά ότι 

δεν κάνει κατάχρηση της εξουσίας του και ότι δεν επιβαρύνει κανέ-

ναν είναι μία διαβεβαίωση προς τους Κορίνθιους ότι η απόφασή 

του να ασκεί κάποιο βιοποριστικό επάγγελμα και να μην συντηρεί-

ται από την εκκλησία είναι καθαρά προσωπική του απόφαση. 

Αυτό σημαίνει ότι δεν πρέπει να λαμβάνουμε την ενέργεια αυτή του 

Παύλου σαν παράδειγμα για όλους τους εργάτες του ευαγγελίου 

σε όλες τις εποχές, γιατί εάν το κάνουμε αυτό καθεστώς, τότε με 

έμμεσο τρόπο καθιστούμε ανενεργή ή ακυρώνουμε την εντολή του 

Θεού για τα δέκατα και τις προσφορές. 
 

 Υπάρχουν ιστορικοί μελετητές της Βίβλου που δέχονται ότι η 

απόφαση του Παύλου να μην δέχεται οικονομική βοήθεια από την 

εκκλησία της Κορίνθου, είχε επηρεαστεί από το κοινωνικό και το 

πολιτισμικό περιβάλλον της πόλης της Κορίνθου, η οποία ήταν μία 

από τις πιο εμπορικές και πλούσιες πόλεις της Ρωμαϊκής αυτοκρα-

τορίας και ήταν μία πόλη που την χαρακτήριζε η μεγάλη διαφθορά 

της. Αναφέρεται πως μόνο στον ναό της Αφροδίτης υπήρχαν χίλιες 

πόρνες που έδιναν όρκους καθαγίασης και τα χρήματα που εισέ-

πρατταν από την "ιερή πορνεία" τα χρησιμοποιούσαν στους ειδω-

λολατρικούς ναούς.  
 

 Γι' αυτό λόγο αυτό, υπάρχει η άποψη ότι ο Παύλος δεν ήθελε 

να δεχτεί χρήματα από τους Κορίνθιους πιστούς (που στην πλειο-

ψηφία τους ήταν πρώην λάτρεις της Αφροδίτης) για να μην επη-

ρεάσει προς τα έξω την καλή μαρτυρία της εκκλησίας, δηλαδή ό-

πως οι ειδωλολάτρες χρησιμοποιούσαν τα άνομα έσοδά τους  για 

τις ανάγκες του ναού τους, το ίδιο έκαναν και οι Κορίνθιου πιστοί 

για τις ανάγκες της δικής τους εκκλησίας. Αν και αυτή η άποψη, 

δεν θεωρείται ως ισχυρό επιχείρημα του Παύλου να μην δέχεται 

βοήθεια από τους Κορίνθιους πιστούς, έχει όμως πολλούς υπο-

στηρικτές, καθόσον το επιχείρημά τους έχει βάση, λόγω της μεγά-

λης αμαρτίας που επικρατούσε στην Κόρινθο.  
 

209 



 Από την ιστορική αφήγηση του βιβλίου των Πράξεων των 

Αποστόλων, αλλά και από τις επιστολές του, ο Παύλος όταν ίδρυε 

εκκλησίες στις διάφορες πόλεις, εκεί έμενε για να τις ποιμάνει για 

πολύ μικρό χρονικό διάστημα και αφού τοποθετούσε υπευθύνους 

έφευγε μέχρι να γυρίσει ξανά για να δει πως πηγαίνει το έργο. Ό-

πως είναι ιστορικά γνωστό η πρώτη αποστολική εκκλησία δεν είχε 

οργανώσει ιεραποστολές με σχέδιο και πρόγραμμα, το οποίο θα 

εξασφάλιζε και τα έξοδα των εργατών του Κυρίου, όπως γίνεται 

σήμερα. Τέτοια υποδομή ήταν ανύπαρκτη, λόγω των υπαρχουσών 

τότε κοινωνικών καταστάσεων, αλλά και του γεγονότος ότι η "νέα 

θρησκεία", ή η "αίρεση των Ναζωραίων", όπως την αποκαλούσαν 

οι εχθροί του ευαγγελίου (Πράξεις ΚΔ/24:5, κλπ), ήταν κάτι το νέο, το 

οποίο διωκόταν και από το θρησκευτικό κατεστημένο. 
 

 Ο Παύλος όταν πήγαινε σε μια πόλη για να κηρύξει το ευαγ-

γέλιο, δεν υπήρχαν καθόλου πιστοί, όπως συνέβηκε και όταν 

ήρθε στην Ελλάδα, ξεκινώντας από τους Φιλίππους και αφού πέ-

ρασε από Θεσσαλονίκη, Βέροια και Αθήνα, έφθασε στην Κόρινθο. 

Σε όλες αυτές τις πόλεις, πριν τον Παύλο, δεν υπήρχαν πιστοί από 

τους οποίους θα μπορούσε να πάρει οικονομική βοήθεια, γι' αυτό 

και αναγκαζόταν να εργάζεται για να βιοπορίζεται. 
 

 Όταν ίδρυε ο Παύλος τοπικές εκκλησίες, γνώριζε ότι δεν θα 

καθόταν μόνιμα εκεί για να τους ποιμάνει, γι' αυτό τους δίδασκε τα 

οικονομικά καθήκοντά τους, ώστε όταν θα έφευγε και θα αναλάμ-

βαναν άλλοι εργάτες του Θεού για να ποιμάνουν την εκκλησία, να 

μπορούν να χρησιμοποιήσουν το δικαίωμά τους να συντηρούνται 

από την εκκλησία. 
 

 Σήμερα, εάν ένας εργάτης του Κυρίου δεν ανήκει σε κάποια 

οργανωμένη ιεραποστολή, η οποία θα τον στηρίζει οικονομικά, εί-

ναι φυσικό όταν ξεκινά μία νέα εκκλησία να εργάζεται, αλλά αυτό 

όμως δεν πρέπει να είναι ο σκοπός του κάθε εργάτη, γιατί εφόσον 

θέλει να εργαστεί αποκλειστικά στο έργο του Κυρίου, δεν μπορεί 

να εμπλέκεται στα βιοτικά. Μια από τις προτεραιότητές του είναι να 

210 



διδάξει το ποίμνιο να εκπληρώνει τον λόγο του Ιησού ότι "ο εργά-

της είναι άξιος του μισθού του" (Λουκάς Ι'/10:7) και ο αποτελεσματι-

κός τρόπος για να επιτευχθεί αυτός ο στόχος είναι το ποίμνιο να 

διδαχθεί ποια είναι η ευθύνη του στον οικονομικό τομέα. 
 

 «...Αλλά δεν μετεχειρίσθημεν την εξουσίαν ταύτην, αλλ' υποφέ-

ρομεν πάντα, διά να μην προξενήσωμεν κάποιο ΕΜΠΟΔΙΟΝ εις το 

ευαγγέλιον του Χριστού» (Α' Κορινθίους Θ/9:12). Είναι λυπηρό ότι 

πολλοί πιστοί χρησιμοποιούν αυτό το εδάφιο, ξεκομμένο από τα 

συμφραζόμενα εδάφια για να στηρίξουν τη διδασκαλία τους ότι η 

εντολή των δεκάτων δεν ισχύει πλέον για την περίοδο της Καινής 

Διαθήκης, άρα και δεν είναι υποχρεωμένοι να δίνουν. 
 

Συνόψιση των φράσεων του Παύλου αφορούν το 

ΑΔΑΠΑΝΟ ΕΥΑΓΓΕΛΙΟ 
 

Α' ΚΟΡΙΝΘΙΟΥΣ 

  «...Αλλά δεν μετεχειρίσθημεν την εξουσίαν ταύτην».  

(Α' Κορινθίους Θ/9:12). 
 

 «...Διά να μην προξενήσωμεν κάποιο ΕΜΠΟΔΙΟΝ εις το ευαγγέ-

λιον του Χριστού» (Α' Κορινθίους Θ/9:12). 
 

 «Ποιος λοιπόν είναι ο μισθός μου; (Είναι) το να κάμω ΑΔΑΠΑΝΟΝ 

το ευαγγέλιον του Χριστούν» (Α' Κορινθίους Θ/9:18). 
 

 «...Ωστε να μη κάμνω κατάχρησιν της εξουσίας μου εις το ευαγ-

γέλιον» (Α' Κορινθίους Θ/9:18). 
 

 

Β' ΚΟΡΙΝΘΙΟΥΣ 

  «...Διότι σας κήρυξα ΔΩΡΕΑΝ το ευαγγέλιον του Θεού;»  

        (Β' Κορινθίους ΙΑ/11:7). 
 

 «....Και ότε ήμουν παρών εις εσάς και εστερήθην, δεν κατεβάρυ-

να ουδένα...» (Β' Κορινθίους ΙΑ/11:9). 
 

 «Διότι κατά τι εμείνατε κατώτεροι των λοιπών εκκλησιών, ειμή 

ότι αυτός εγώ δεν σας κατεβάρυνα;...» (Β' Κορινθίους ΙΒ/12:13). 
 

211 



 «Είμαι έτοιμος να έλθω προς εσάς, και δεν θέλω σας καταβαρύ-

νει· διότι δεν ζητώ τα δικά σας, αλλά εσάς...» (Β' Κορινθ. ΙΒ/12:14α). 
 

 «...Διότι δεν χρεωστούν τα τέκνα να θησαυρίζουν διά τους γονείς, 

αλλ' οι γονείς (να θησαυρίζουν) διά τα τέκνα...» (Β' Κορινθίους ΙΒ/12:14β).   
 

Α' & Β' ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΕΙΣ 

  «...Επειδή νύκτα και ημέραν εργαζόμενοι, διά να ΜΗ επιβαρύ-

νωμεν κάποιον από εσάς....» (Α' Θεσσαλονικείς Β/2:9). 
 

 «...Ουδέ εφάγομεν ΔΩΡΕΑΝ άρτον από κάποιον, .....νύκτα και ημέ-

ραν εργαζόμενοι, διά να ΜΗ επιβαρύνωμεν μηδένα από εσάς» (Β' 

Θεσσαλονικείς Γ/3:8). 

 

4.  Η ΑΜΦΙΣΒΗΤΗΣΗ ΤΟΥ ΠΑΥΛΟΥ 
 

(α) ΕΝΑ ΕΡΩΤΗΜΑ ΓΙΑ ΤΟΝ ΠΑΥΛΟ: Είναι αναμφισβήτητο γεγο-

νός ότι ο απόστολος Παύλος ήταν μία δυναμική και εξέχουσα προ-

σωπικότητα στην εποχή του, ήταν άριστος γνώστης του νόμου του 

Θεού ως Φαρισαίος, πολυμαθής και μορφωμένος (Πραξεις ΚΓ/23:6, 

Κς'/26:4-5), γνώριζε και χειριζόταν τις τότε γνωστές γλώσσες με 

μεγάλη ευχέρεια, είχε θάρρος και παρρησία στον λόγο του και δεν 

δίσταζε να υψώνει το πνευματικό του ανάστημα σε άρχοντες και 

ηγεμόνες και ο λόγος του να τους καθηλώνει και ακόμα να τους 

προκαλεί φόβο, όπως συνέβηκε με τον ηγεμόνα Φήλικα, μπροστά 

στον οποίο απολογείτο (Πράξεις ΚΔ/24:25). 
 

 Το μεγάλο ερώτημα είναι ότι ο Παύλος, ενώ ήταν υπέρμαχος 

να συντηρείται ο εργάτης από την εκκλησία και αυτό δεν δίσταζε 

σε κάθε περίπτωση να το διδάσκει στις εκκλησίες που ίδρυε, γιατί 

ο ίδιος για τον εαυτό του είχε μια σθεναρά αρνητική στάση να 

το τηρήσει; Μέχρι τέλος της επίγειας διακονίας του σ' αυτή τη θέ-

ση παρέμεινε σταθερός και ειδικά με την εκκλησία της Κορίνθου 

δεν παρέκλινε καθόλου στο θέμα αυτό. Τι ήταν λοιπόν αυτό που 

τον "ανάγκαζε" να τηρεί αυτή τη θέση και να μην δέχεται κα-

μιά οικονομική βοήθεια για τον εαυτό του; 
 

 Ήδη αναφέραμε ότι ήταν (1) απλά μια προσωπική του επιλο-

212 



γή, (2) ή ότι λόγω της επικρατούσας μεγάλης αμαρτίας στην Κόριν-

θο διαφοροποιήθηκε για να έχει την καλή μαρτυρία, (3) ή ότι είχε να 

κάνει με την αμφισβήτηση του αποστολικού αξιώματός του, (4) ή 

ταπείνωσε τον εαυτόν του, κάτι που για τους πιστούς αυτό δεν ή-

ταν κατανοητό, (5) ή ότι έπρεπε να εργαστεί, καθόσον στις πόλεις 

που πήγαινε δεν υπήρχαν ακόμα πιστοί και κατ' επέκταση δεν υ-

πήρχαν οργανωμένες εκκλησίες. 
 

  Πολλοί πιστοί και εργάτες του Θεού που δεν έχουν αποκάλυ-

ψη και επίγνωση του όλου θέματος που εξετάζουμε, τη θέση του 

Παύλου για το αδάπανο ευαγγέλιο την έχουν κάνουν σημαία τους, 

γιατί ίσως να τους "βολεύει" για να καθησυχάζουν τη συνείδησή 

τους, καθόσον απορρίπτουν την εντολή των δεκάτων. Για τον λόγο 

αυτό, θα αναφερθούμε με περισσότερες λεπτομέρειες και θα ερευ-

νήσουμε τα βαθύτερα ελατήρια των ενεργειών του Παύλου, ώστε 

να έχουμε στο τέλος ασφαλή συμπεράσματα. 
 

(β) ΙΣΤΟΡΙΚΕΣ ΠΛΗΡΟΦΟΡΙΕΣ: Η πόλη της Κορίνθου είχε κατα-

στραφεί το έτος 145 π.Χ., και επανιδρύθηκε το 44 μ.Χ. από τον 

Ιούλιο Καίσαρα σαν Ρωμαϊκή αποικία και την αποίκισαν με απε-

λευθερωμένους σκλάβους (τους ονομαζόμενους "ελεύθερους"), που 

κοινωνικά ήταν ανώτεροι από τους δούλους. Λόγω της στρατηγι-

κής θέσης της πολύ γρήγορα αναπτύχθηκε εμπορικά και έγινε η 

τρίτη πιο σημαντική πόλη της Ρωμαϊκής αυτοκρατορίας, μετά την 

Ρώμη και την Αλεξάνδρεια.  
 

 Η γρήγορη οικονομική ανάπτυξη της Κορίνθου είχε σαν απο-

τέλεσμα και την αύξηση της αμαρτίας που ήταν ταυτισμένη με την 

λατρεία των ειδώλων. Αναφέρεται ότι υπήρχαν πολλοί ειδωλολα-

τρικοί ναοί, αφιερωμένοι σε θεούς των Ρωμαίων και των Ελλήνων. 

Ένα τέτοιο περιβάλλον γινόταν πόλος έλξης πολλών επισκεπτών, 

που ήθελα να απολαύσουν την αμαρτία. Είναι γνωστή η ρήση "ου 

παντός πλειν εις Κόρινθον", δηλαδή ότι δεν μπορούσε ο καθένας να 

πλέει (να πηγαίνει) στην Κόρινθο, εάν δεν είχε μεγάλη οικονομική 

επιφάνεια, γιατί η Κόρινθος ήταν μια πόλη για τους πλούσιους 

επισκέπτες και όχι για τους φτωχούς. 
 

213 



 Ο Αριστοφάνης (450 - 385 π.Χ.) στα συγγράμματά του δημι-

ούργησε το ρήμα "κορινθιάζω" που σημαίνει "να ενεργώ σαν Κο-

ρίνθιος, να πορνεύω" και αυτό αντικατόπτριζε τη μεγάλη ανηθικό-

τητα που υπήρχε την περίοδο εκείνη (5ος π.Χ. αιώνας) στην πόλη 

της Κορίνθου. Μέσα σ' ένα τέτοιο περιβάλλον βρέθηκε και ο Παύ-

λος όταν πήγε στην Κόρινθο και συνέχεια καταδίκαζε το ξεχείλισμα 

της ανηθικότητας: «...Γενικώς ακούεται ότι είναι μεταξύ σας πορνεία, 

και τοιαύτη πορνεία, η οποία ουδέ μεταξύ των εθνών ονομάζεται, 

ώστε να έχει κάποιος την γυναίκα του πατρός αυτού» (Α' Κορινθίους 

Ε/5:1 - Βλέπε: Ε/5:9, ς'/6:9,13,18, Ζ/7:2, κλπ). 
 

 Όταν ο Παύλος δημιούργησε την εκκλησία της Κορίνθου, τα 

μέλη της ήταν απ' όλες τις κοινωνικές τάξεις, όπως πλούσιοι, φτω-

χοί,  ελεύθεροι και σκλάβοι. Όσον αφορά την εθνικότητα οι  περισ-

σότεροι πιστοί ήσαν εθνικοί (Έλληνες, Ρωμαίοι, κλπ), αλλά και Ιου-

δαίοι. Εκείνο που πρέπει να επισημανθεί σαν πρόβλημα, το οποίο 

αντιμετώπισε ο Παύλος ήταν πιστοί που προερχόντουσαν από τα 

έθνη. Ως πρώην ειδωλολάτρες, πιστεύοντας έφεραν στη νέα πίστη 

τους και μερικά κατάλοιπα από τον παγανισμό, που κυριαρχούσε 

γύρω τους και αυτό είχε σχέση με τη συμπεριφορά τους και τη 

νοοτροπία τους σε σχέση, τόσο με την διδαχή του Παύλου, όσο 

και με τον ίδιο τον Παύλο.  
 

(γ) ΤΟ ΠΡΟΒΛΗΜΑ ΣΤΗΝ ΚΟΡΙΝΘΟ: Από ιστορικές μαρτυρίες υ-

πολογίζεται ότι ο Παύλος επισκέφτηκε για πρώτη φορά την Κόριν-

θο τον Μάρτιο του έτους 50 μ.Χ. και εργάστηκε εκεί για ενάμισι 

χρόνο μέχρι το καλοκαίρι του 51 μ.Χ. Όταν αναχώρησε δημιουργή-

θηκαν πολλά προβλήματα στην εκκλησία της Κορίνθου, για τα 

οποία τον ενημέρωσαν μέλη της οικογένειας της Χλόης όταν αυτός 

ήταν στην Έφεσο (Α' Κορινθίους Α/1:11). Η εκκλησία της Κορίνθου 

ήταν η εκκλησία που είχε τα πιο οξύτερα προβλήματα από κάθε 

άλλη εκκλησία της εποχής της. 
 

 Πότε γράφτηκε η Α' επιστολή του Παύλου προς τους Κορίν-

θιους δεν γνωρίζουμε επακριβώς, οι ιστορικοί την τοποθετούν ότι 

214 



γράφτηκε πολύ νωρίτερα από το έτος 58 μ.Χ. Από την επιστολή 

αυτή προκύπτει καθαρά ότι ο Παύλος είχε ξαναγράψει στους Κο-

ρίνθιους, αλλά αυτή η επιστολή χάθηκε (Α' Κορινθίους Ε/5:9). Το 

μεγάλο πρόβλημα που είχε να αντιμετωπίσει ο Παύλος ήταν η δι-

αίρεση της εκκλησίας σε 4 ομάδες - φατρίες, όπου η κάθε ομάδα 

ακολουθούσε διαφορετικό πνευματικό ηγέτη (Απολλώ, ή Παύλο, ή 

Κηφά, ή Ιησού), γεγονός που ο Παύλος με πολύ αυστηρά λόγια καυ-

τηρίαζε αυτή τη σαρκική τους στάση (Α' Κορινθίους Γ/3:1-9).   
 

 Επειδή η Α' επιστολή του Παύλου, όχι μόνο δεν έφερε τα 

προσδοκώμενα αποτελέσματα, αλλά προέκυψαν νέα σοβαρά προ-

βλήματα, έστειλε και Β' επιστολή, όπου είχε να αντιμετωπίσει ένα 

νέο μεγάλο πρόβλημα που αφορούσε άμεσα τον ίδιο και το πρό-

βλημα ήταν ότι μερικοί άρχισαν να τον κατηγορούν ανοιχτά και να 

αμφισβητούν την αποστολική του ιδιότητα. Εδώ εικάζεται ότι ο 

Παύλος έστειλε τον συνεργάτη του Τίτο για να τους φέρει μερικές 

παραγγελίες και η επίσκεψή του συνοδευόταν από μία νέα επιστο-

λή του Παύλου, που και αυτή δεν διασώθηκε (Β' Κορινθίους Ζ/7:12-

13). Μετά την επίσκεψη του Τίτου στην Κόρινθο γράφτηκε η Β' επι-

στολή, που υπολογίζεται ότι αυτό συνέβηκε το 58-59 μ.Χ., περί-

που, ένα χρόνο δηλαδή μετά την αποστολή της Α' επιστολής. 
 

 Το πρόβλημα της αποστολικής διακονίας του Παύλου δεν ή-

ταν κάτι το νέο, αλλά ήταν από τα πρώτα που αντιμετώπισε, γι' αυ-

τό και το αναφέρει στην Α' επιστολή του: «Δεν είμαι απόστολος; δεν 

είμαι ελεύθερος; Δεν είδον τον Ιησούν Χριστόν τον Κύριον ημών; δεν 

είσθε σεις το έργον μου εν Κυρίω; Αν δεν είμαι εις άλλους απόστολος, 

αλλ' εις εσάς τουλάχιστον είμαι· διότι η σφραγίς της αποστολής μου 

σεις είσθε εν Κυρίω» (Α' Κορινθίους Θ/9:1-2). Εδώ ο Παύλος υπερα-

μύνεται της αποστολικής του διακονίας και χωρίς περιστροφές, αλ-

λά με σαφήνεια λέγει στους Κορίνθιους πιστούς ότι, "εάν εγώ δεν 

είμαι σε άλλους απόστολος, σ' εσάς τουλάχιστον είμαι, γιατί εσείς 

είστε η δική μου σφραγίδα στον Κύριο!" Γιατί λοιπόν οι Κορίνθιοι 

αμφισβητούσαν την αποστολικότητά του Παύλου; 
 

215 



 Από τα λόγια του Παύλου «εάν άλλοι μετέχουν της εξουσίας ε-

πάνω σ' εσάς, δεν πρέπει μάλλον εμείς;» (Α' Κορινθίους Θ/9:12) φαίνε-

ται ότι άλλοι εργάτες του Λόγου είχαν πάρει χρήματα από την εκ-

κλησία της Κορίνθου. Το ότι ο Παύλος δεν έκανε χρήση της απο-

στολικής του εξουσίας και δεν έπαιρνε χρήματα, οι κατήγοροί του 

χρησιμοποίησαν αυτό το γεγονός για να δυσφημίσουν την απο-

στολική του ιδιότητα. Με τη φαντασία μας, ακούμε τους κατηγό-

ρους του να λέγουν: "ΠΩΣ είναι απόστολος, αφού δεν καταδέχεται 

να παίρνει βοήθεια, όπως αρμόζει σε εργάτες του ευαγγελίου; ΜΗ-

ΠΩΣ πρέπει να σταματήσει να εργάζεται, για να διακονεί τις ψυχές 

και να μην τις παραμελεί; ΠΩΣ λέγει σε μας ότι οι σπείροντες πνευμα-

τικά, θερίζουν υλικά, όταν ο ίδιος δεν το δέχεται;" Πολλά άλλα 

πράγματα θα μπορούσε κάποιος να φανταστεί ότι του καταμαρτυ-

ρούσαν, θέλοντας να μειώσουν την αποστολική του διακονία. 
 

 Υπήρχαν και περιπτώσεις που ο Παύλος έπαιρνε εισφορές 

από μια οργανωμένη εκκλησία για βοήθεια των ιεραποστολικών 

του ταξιδιών: «...Άλλας εκκλησίας ΕΓΥΜΝΩΣΑ λαβών τα αναγκαία 

διά την υπηρεσίαν σας και όταν ήμουν παρών εις εσάς και εστερή-

θην, δεν κατεβάρυνα ουδένα· διότι την στέρησίν μου προσανεπλή-

ρωσαν οι ελθόντες αδελφοί από Μακεδονίας, και κατά πάντα εφύλαξα 

εμαυτόν και θέλω φυλάξει χωρίς (να γίνω) βάρος προς εσάς...» (Β' Κο-

ρινθίους ΙΑ/11:7-9). Εδώ παρατηρούμε ότι ο Παύλος έπαιρνε οικονο-

μική βοήθεια από εκκλησίες της Μακεδονίας για να υπηρετήσει 

τους Κορίνθιους πιστούς, αλλά από την εκκλησία της Κορίνθου 

παρέμενε σταθερός στην απόφασή του και δεν δεχόταν καμιά βοή-

θεια, φυλάσσοντας τον εαυτό του για να μην είναι βάρος σ' αυτούς. 
 

 Σε άλλες περιπτώσεις βλέπουμε τον Παύλο να επαινεί τους 

Φιλιππήσιους αδελφούς, λέγοντάς τους ότι, καμιά άλλη εκκλησία 

δεν είχε μαζί του οικονομικές δοσοληψίες, παρά μόνον αυτοί ήταν 

που του έστειλαν "άπαξ και δις" βοήθεια στην ανάγκη του, όταν ή-

ταν στην Θεσσαλονίκη: «Εξεύρετε δε και εσείς, Φιλιππήσιοι, ότι εις 

την αρχήν του ευαγγελίου, όταν εξήλθον από Μακεδονίας, ουδεμία εκ-

κλησία συνεκοινώνησε μετ' εμού περί δόσεως και λήψεως, ειμή εσείς 

216 



μόνοι, διότι και εις την Θεσσαλονίκην (όταν ήμουν) και άπαξ και δις μου 

επέμψατε εις την χρείαν μου....» (Φιλιππησίους Δ/4:15-16).  
 

 Σε άλλες περιπτώσεις βλέπουμε τον Παύλο να δέχεται προ-

σφορές φιλοξενίας, όπως συνέβηκε με την πωλήτρια πορφύρας 

Λυδία στους Φιλίππους, που παρεκάλεσε τον Παύλο και τον Σίλα 

να τους φιλοξενήσει στην οικία της: «Αφού δε εβαπτίσθη αυτή (η 

Λυδία) και ο οίκος αυτής, παρεκάλεσε λέγουσα· Εάν με εκρίνατε ότι 

είμαι πιστή εις τον Κύριον, εισέλθετε εις τον οίκον μου και μείνατε· και 

μας εβίασεν...» (Πράξεις Ις'/16:15). 
 

(δ) ΤΟ ΠΡΟΒΛΗΜΑ ΣΤΗΝ ΘΕΣΣΑΛΟΝΙΚΗ: Ο Παύλος στην εκ-

κλησία της Θεσσαλονίκης που είχε ιδρύσει, αντιμετώπισε ένα δια-

φορετικό πρόβλημα από εκείνο της εκκλησίας του Κορίνθου. Ο 

Παύλος είχε παρατηρήσει ότι οι πιστοί παρουσίαζαν χαρακτήρα με 

έντονα στοιχεία οκνηρίας (τεμπελιάς) με αποτέλεσμα να δημιουρ-

γούνται σοβαρά προβλήματα μέσα στο σώμα της εκκλησίας, γεγο-

νός που τον ανάγκασε και στις δύο επιστολές του να το επισημάνει 

και να τους υποδείξει πως να ενεργούν: «Διότι ενθυμείσθε, αδελφοί, 

τον κόπον ημών και τον μόχθον· επειδή νύκτα και ημέραν εργαζόμε-

νοι, διά να ΜΗ ΕΠΙΒΑΡΥΝΩΜΕΝ κάποιον από εσάς, εκηρύξαμεν εις 

εσάς το ευαγγέλιον του Θεού...» (Α' Θεσσαλονικείς Β/2:9). 
 

 Την παραπάνω φράση "νύκτα και ημέρα εργαζόμενοι, για να 

μην επιβαρύνουμε κανέναν από εσάς", ο Παύλος την ίδια ακριβώς 

την επαναλαμβάνει και στην Β' επιστολή του, που σημαίνει ότι στο 

χρονικό διάστημα μεταξύ των δύο επιστολών το πρόβλημα, όχι 

μόνο εξακολούθησε να υπάρχει, αλλά είχε ενταθεί, γιατί ο Παύλος 

στη Β' επιστολή του είναι πιο καυστικός σε σύγκριση με τις συμ-

βουλές του στην Α' επιστολή του.  
 

 Ο Παύλος γράφει προς τους πιστούς της εκκλησίας της Θεσ-

σαλονίκης να μιμηθούν το δικό του παράδειγμα και των συνεργα-

τών του, που εργαζόντουσαν συνέχεια (νύκτα και ημέρα) για να μην 

τους επιβαρύνουν οικονομικά, όταν τους κήρυξαν το ευαγγέλιο 

και μάλιστα θα λέγαμε ότι ο Παύλος ήταν και λίγο σκληρός στα 

217 



λόγια του, όταν τους είπε ότι εμείς δεν ήρθαμε να φάμε δωρεάν το 

ψωμί κανενός. Στην  επιστολή του αυτή τους έγραψε: 
 

 «Επειδή εσείς εξεύρετε πως πρέπει να μιμείσθε εμάς, διότι δεν 

εφέρθημεν ατάκτως μεταξύ σας, 

 ουδέ εφάγομεν δωρεάν άρτον από κάποιον, αλλά μετά κόπου 

και μόχθου, νύκτα και ημέραν εργαζόμενοι, διά να ΜΗΝ ΕΠΙΒΑ-

ΡΥΝΩΜΕΝ μηδένα από εσάςν· 

 ουχί διότι δεν έχομεν εξουσίαν, αλλά διά να σας δώσωμεν εαυτούς 

τύπον εις το να μιμείσθε εμάς.....» (Β' Θεσσαλονικείς Γ/3:7-9). 
 

 Εδώ ο Παύλος, που προτρέπει τους Θεσσαλονικείς πιστούς 

να εργάζονται, δεν σημαίνει ότι άλλαξε τη δική θέση για το αδά-

πανο ευαγγέλιο, άλλωστε και οι δύο επιστολές του προς την εκ-

κλησία της Θεσσαλονίκης χρονολογικά θεωρούνται ότι γράφτηκαν 

πολύ πριν από τις δύο επιστολές του προς την εκκλησία της Κο-

ρίνθου, όπου εκεί ο Παύλος παρουσιάζεται ως υπέρμαχος του α-

δάπανου ευαγγελίου. Η Α' επιστολή χρονολογείται ότι γράφτηκε 

περίπου το 51 μ.Χ. και η Β' επιστολή λίγο πιο αργότερα. 
 

 Το καθαρό πρόβλημα του Παύλου με τους Θεσσαλονικείς ή-

ταν η "τεμπελιά" τους, κάτι που δεν αρμόζει σε αγίους, που επαγ-

γέλλονται ο θεοσέβεια σε όλες τις γενιές. Ο Παύλος στην επιστολή 

του γράφει πως όταν τους είχε επισκεφτεί, τους είχε προτρέψει ότι 

όποιος δεν εργάζεται, δεν θα τρώγει: «Διότι και όταν είμεθα κοντά 

εις εσάς, τούτο σας παρηγγέλλομεν, ότι εάν κάποιος δεν θέλει να ερ-

γάζεται, μηδέ ας τρώγει. Επειδή ακούομεν μερικούς ότι περιπατούν 

μεταξύ σας ατάκτως....» (Β' Θεσσαλονικείς Γ/3:10-11). 
 

 Ο Παύλος προς τους Θεσσαλονικείς και στις δύο επιστολές 

του με τα λόγια αυτά, δεν τους κάνει διδασκαλία για την εντολή των 

δεκάτων και των προσφορών, ώστε αυτός και οι συνεργάτες να 

συντηρούνται από την εκεί τοπική εκκλησία, αλλά τους δείχνει ότι η 

οκνηρή συμπεριφορά τους να "περιπατούν ατάκτως" μη εργαζόμε-

νοι, αλλά περιεργαζόμενοι τους άλλους που εργάζονται είναι μία 

κακή μαρτυρία και δυσφημούν το ευαγγέλιο του Χριστού. 
 

218 



 Επειδή σήμερα, σύμφωνα με τις επικρατούσες κοινωνικές 

συνθήκες, μπορεί να υπάρξουν μερικοί που θα παρερμηνεύσουν 

τα λόγια του Παύλου "εάν κάποιος δεν εργάζεται, μηδέ ας τρώγει", 

θα πρέπει να επισημάνουμε ότι υπάρχουν αντικειμενικές περιπτώ-

σεις που κάποιος, εάν δεν εργάζεται δεν σημαίνει ότι είναι και 

τεμπέλης και ότι δεν πρέπει να τρώγει. Αυτή είναι μια  ερμηνεία 

αυθαίρετη και αντί Βιβλική, καθόσον υπάρχουν άνθρωποι που εκ 

των πραγμάτων δεν μπορούν να εργασθούν, όπως για παράδειγ-

μα είναι οι ασθενείς, οι ηλικιωμένοι, οι σπουδαστές, οι μη έχοντες 

εργασία λόγω ανεργίας, οι ανήμποροι σωματικά και για πολλούς 

άλλους λόγους που σήμερα υπάρχουν. 
 

(ε) Εάν εξαιρέσουμε τις λίγες περιπτώσεις στις οποίες ο Παύλος 

δεχόταν οικονομική βοήθεια, στις περισσότερες των περιπτώσεων 

εργαζόταν με τα χέρια του για να βιοπορίζεται, όπως ήδη έ-

χουμε αναφέρει λεπτομερώς και όπως ο ίδιος σε κάθε περίπτωση 

το διακήρυττε: «...Και κοπιώμεν, εργαζόμενοι με τας ιδίας ημών χεί-

ρας· λοιδορούμενοι ευλογούμεν, διωκόμενοι υποφέρομεν» (Α' Κοριν-

θίους Δ/4:12). 
 

 Η απόφαση του Παύλου να εργάζεται ήταν προσωπική, 

γιατί δεν ήθελε να επιβαρύνει κανέναν και δεν ήθελε αυτοί στους ο-

ποίους κήρυττε το μήνυμα της σωτηρίας του Χριστού να νομίζουν 

ότι προσπαθούσε να ωφεληθεί απ' αυτούς. Ειδικά στην Κόρινθο 

που υπήρχε μεγάλη αμαρτία, εκεί ο Παύλος ήταν περισσότερο 

προσεκτικός στη συμπεριφορά του για να μην γίνει σκάνδαλο. Αξί-

ζει να αναφερθεί ότι στον αρχαίο Ελληνορωμαϊκό κόσμο οι φιλό-

σοφοι συντηρούνταν με τέσσερις τρόπους: Εργαζόμενοι, ή ζητια-

νεύοντας, ή χρεώνοντας αμοιβές, ή από ευεργέτες.  
 

 Ο Παύλος για τους εθνικούς που τους κήρυττε "καινά δαιμό-

νια" ήταν ένας φιλόσοφος και ως τέτοιον τον αντιμετώπισαν στην 

Αθήνα οι Επικούριοι και οι Στωικοί φιλόσοφο, γι' αυτό τον έφεραν 

στον Άρειο Πάγο να τους μιλήσει για τη νέα διδαχή: «Μερικοί δε 

των Επικουρίων και των Στωικών φιλοσόφων συνήρχοντο εις λόγους 

219 



μετ' αυτού, και οι μεν έλεγον: "Τι θέλει τάχα ο σπερμολόγος ούτος να 

είπει;" Άλλοι δέ (έλεγον): "Ξένων θεών κήρυξ φαίνεται ότι είναι"· διότι 

εκήρυττε προς αυτούς τον Ιησούν και την ανάστασιν. Και πιάσαντες 

αυτόν έφεραν εις τον Άρειον Πάγον, λέγοντες· Δυνάμεθα να μάθωμεν 

ποια είναι αύτη η νέα διδαχή;» (Πράξεις ΙΖ//17:18-19). Έχοντας υπόψη 

ο Παύλος αυτή νοοτροπία της Ελληνικής κοινωνίας, όσο αφορά 

τον τρόπο συντήρησης των φιλοσόφων, ήταν πολύ προσεκτικός 

με τους Έλληνες και ιδιαίτερα με τους Κορίνθιους. 
 

 Ο Παύλος για την καλή μαρτυρία είχε διαλέξει να είναι εργα-

ζόμενος και όπως διαβάζουμε στις επιστολές του προς τους Κο-

ρίνθιους, παρ' όλη τη συνετή του στάση, οι Κορίνθιοι πιστοί αμφι-

σβήτησαν ανοιχτά την αποστολική του διακονία.  
 

 Επειδή όμως είναι ζωτικής σημασίας για την πνευματική πο-

ρεία του κάθε πιστού, θα το επαναλάβουμε για μια ακόμα φορά ότι 

αυτή η θέση του Παύλου, που ακολουθούσε το αδάπανο 

ευαγγέλιο δεν πρέπει να γίνεται για εμάς νόμος και σημαία,  

αντίθετα ο νόμος του Θεού είναι η σπορά και ο θερισμός, να σπέρ-

νουμε δέκατα και προσφορές, για να ανοίγουν οι καταρράκτες των 

ευλογιών του ουρανού. 
 

5.  Ο ΚΥΡΙΟΣ ΜΕΤΑΤΟΠΙΖΕΙ ΤΟΥΣ ΕΡΓΑΤΕΣ ΤΟΥ 
 

(α) Υπάρχει η τάση πολλοί πιστοί να κατακρίνουν τους μισθω-

τούς εργάτες του Κυρίου για την αγορά προσωπικών τους αγαθών 

με το επιχείρημα ότι "εμείς τους πληρώνουμε για να μας υπηρετούν 

πνευματικά και όχι να μας σκανδαλίζουν με τις αγορές τους". Αυτή η 

θέση είναι ανταρσία κατά της πνευματικής τους εξουσίας και όχι 

"καλοπροαίρετη κριτική", όπως την χαρακτηρίζουν. Το πρεσβυτέ-

ριο της τοπικής εκκλησίας αποφάσισε με ομοφωνία να δίνει έναν 

συγκεκριμένο μισθό στον ποιμένα για τις βιοτικές ανάγκες του ίδιου 

και της οικογένειάς του, που συνήθως ο μισθός αυτός δεν πρέπει 

σε καμιά περίπτωση να είναι μικρότερος από τις συμβάσεις ερ-

γασίας που ισχύουν στον ιδιωτικό τομέα, αντίθετα επιβάλλεται να 

είναι πολύ μεγαλύτερος, γιατί ο ποιμένας πάντα έχει περισσό-

220 



τερες οικονομικές ανάγκες για να υπηρετήσει το ποίμνιό του, για 

παράδειγμα πολλές φορές χρειάζεται κάνει πολλές επισκέψεις και 

τα έξοδα μετακίνησης είναι αυξημένα. 
 

 Εφόσον ο ποιμένας νόμιμα αμείβεται, πληρώνοντας στο 

κράτος τους φόρους, την ασφάλειά του  και ότι άλλο του αναλογεί, 

είναι στη δική απόλυτη ευθύνη πως θα διαχειριστεί τα χρήματα. 

Είναι υποκρισία από τη μία να κατακρίνουμε τον ποιμένα για τις 

προσωπικές του οικονομικές επιλογές με χρήματα που του ανή-

κουν και από την άλλη, σε κάποια δυσκολία μας, να τον καλούμε 

με αγωνία σε βοήθεια.  
 

 Πως ζητάμε πνευματική βοήθεια από κάποιον που θεω-

ρούμε ότι ενεργεί λάθος;  
 

 Είμαστε εμείς οι αλάθητοι;  
 

 Πως κρίνουμε ξένο δούλο όταν αποδεδειγμένα ο Κύριος 

τον έχει χρίσει για τη διακονία αυτή;  
 

 Ακόμα και στην περίπτωση που ο ποιμένας δεν στέκεται σω-

στά ενώπιον του Κυρίου, όχι μόνο στα οικονομικά, αλλά και σε άλ-

λα θέματα που έχουν σχέση με την πνευματική του θέση, ο Θεός 

είναι Αυτός που θα τον μετατοπίσει από τη θέση. Πρέπει να εί-

μαστε πολύ προσεκτικοί και να μην κατακρίνουμε με το παραμικρό 

οτιδήποτε βλέπουμε, γιατί διεγείρουμε την οργή του Κυρίου ενα-

ντίον μας. Ας θυμηθούμε ότι ο Σαούλ ήταν χρισμένος βασιλιάς από 

τον ίδιο τον Θεό, αλλά εξέπεσε της θέσης του και στράφηκε ενα-

ντίον του Δαβίδ, που επίσης ήταν χρισμένος από τον Θεό. Όταν 

δόθηκε η ευκαιρία στον Δαβίδ να τον σκοτώσει, δεν το έκανε και 

λέγοντας ότι "δεν θα βάλω το χέρι μου επάνω στον  κεχρισμέ-

νο του Θεού" (Α' Σαμουήλ ΚΔ/24:10). 
 

 Το ίδιο θα πρέπει να κάνουμε και εμείς με τους πνευματικούς 

μας ηγέτες εάν διαπιστώσουμε ότι πράγματι ξέπεσαν της διακο-

νίας του, ο Θεός είναι που θα δώσει τη λύση, εμείς οφείλουμε να 

τους τιμούμε, ο Θεός είναι που θα τους αποκαλύψει και θα τους 

μετατοπίσει από τη θέση τους, γιατί ο Θεός είναι άγιος και θέλει 
68 

221 



άγιοι να υπηρετούν τους άγιους σκοπούς Του. Θα αναφέρουμε μία 

περίπτωση, πως ο Θεός μετατόπισε έναν εργάτη Του πριν αρκετά 

χρόνια και από το περιστατικό αυτό βλέπουμε ο Κύριος με πόση 

σοφία ενεργεί, για να μην δημιουργηθεί σκάνδαλο στο ποίμνιο.  
 

 Ένας εργάτης του Θεού που ζούσε στην Ελλάδα, διακονού-

σε τακτικά τον Λόγο Θεού, αλλά ταυτόχρονα ζούσε και τη ζωή της 

αμαρτίας, έχοντας συμβιβαστεί με τον κόσμο, σε σημείο που εάν 

κάποιος δεν γνώριζε ότι ήταν πιστός και κήρυκας του ευαγγελίου, 

από τη συμπεριφορά του δεν θα το καταλάβαινε. 
 

 Μία Κυριακή πρωί, καθώς κήρυττε τον Λόγο του Θεού, μία 

αδελφή από το ακροατήριο τον βλέπει να έχει στο πρόσωπό του 

πολλούς επιδέσμους. Ανησύχησε με αυτό που είδε και στενοχω-

ρήθηκε, γιατί πίστεψε ότι κάτι κακό του συνέβηκε και μάλιστα σκέ-

φτηκε ότι ίσως να κτύπησε με το αυτοκίνητό του. Όταν όμως τελεί-

ωσε η συνάθροιση και πήγε να τον χαιρετίσει και να τον ρωτήσει τι 

του συνέβηκε, με έκπληξη διαπίστωσε ότι το πρόσωπό του ήταν 

τελείως καθαρό. 
 

 Η αδελφή κατάλαβε ότι ο Κύριος της έδειξε σε όραση ότι η 

καρδιά του κήρυκα δεν ήταν καθαρή ενώπιόν Του. Στον ίδιο δεν εί-

πε, αλλά πλησίασε τη γυναίκα του και της λέγει "ο Κύριος, μου έδει-

ξε ότι άνδρας σου είναι γεμάτος ανομίες" και της είπε τι ακριβώς 

είχε δει στην όραση. Η γυναίκα του κήρυκα, που γνώριζε τη ζωή 

του, όταν πήγαν στο σπίτι, του είπε για την όραση που είδε η αδελ-

φή και από τότε σταμάτησε τη διακονία του. 
 

 Ο αδελφός αυτός είχε δώσει τόπο στον Διάβολο, με αποτέλε-

σμα ο Διάβολος να τρέφεται απ' αυτόν, αλλά ο άγιος Θεός, που 

θέλει άγιοι άνθρωποι να διακονούν τον άγιο Λόγο Του, τον αποκά-

λυψε και τον μετακίνησε από τη διακονία που του είχε δώσει. 

Ο Κύριος θέλει η καρδιά μας να είναι καθαρή ενώπιόν Του και δεν 

θέλει χείλη που δεν διατηρούν την αγιότητα τους να κηρύττουν τον 

άγιο Λόγο Του. 
 

 Δεν πρέπει να στρεφόμαστε κατά των ηγετών της εκκλησίας 

222 



για να τους "καθαιρέσουμε", όταν έχουν ξεπέσει της διακονίας τους, 

ή νομίζουμε ότι έχουν ξεπέσει (και αυτό συμβαίνει στις πλείστες των 

περιπτώσεων). Θα πρέπει να καταλάβουμε ότι δεν είναι δικοί μας 

δούλοι, αυτή είμαι μια ενέργεια που θα κάνει Αυτός που τους 

τοποθέτησε σ' αυτή τη θέση.  
 

(β) Σε πολλές εκκλησίες, ομάδες, ομολογίες, κλπ, δημιουργού-

νται πολλές εντάσεις και προστριβές εξαιτίας της διαχείρισης των 

οικονομικών. Αυτό έχει προεκτάσεις, όπου αδελφοί καταφέρονται 

εναντίον αδελφών και οδηγούνται να χύνουν αδελφικό αίμα και ό-

ταν συμβαίνει αυτό πνευματική καρποφορία δεν υπάρχει. Όποιος 

«χύνει» αδελφικό αίμα, δεν θα έχει μέρος στην οικοδομή του πνευ-

ματικού οίκου της εκκλησίας των εσχάτων καιρών. Παράδειγμα 

έχουμε τον Δαβίδ, ο οποίος ενώ ήταν χρισμένος από τον Κύριο, ε-

πειδή έχυσε αίμα και ονομάσθηκε «ανήρ πολέμων» (Α΄ Χρονικών 

ΚΗ/28:3), δεν του επέτρεψε ο Κύριος να οικοδομήσει τον επίγειο 

οίκο Του, κάτι που έκανε στη συνέχεια ο γιος του Σολομών.  
 

 Ο ένδοξος και αναστημένος Ιησούς είναι ο κυρίαρχος και 

βρίσκεται πάνω από όλες τις καταστάσεις. Αυτός είναι η κεφαλή 

(εξουσία) του σώματος και Αυτός έχει τον απόλυτο έλεγχο και τη 

διαχείριση του σώματός Του, γι' αυτό δεν πρέπει το ένα μέλος να 

μάχεται το άλλο μέλος, αυτό είναι ανταρσία κατά της κεφαλής, διότι 

δεν υπακούν στον Λόγο Του και μάχονται μεταξύ τους. 
 

 Να θυμηθούμε τι συνέβηκε με την Μαριάμ την αδελφή του 

Μωυσή που αντιτάχθηκε κατά της θεϊκής εξουσίας του. Η Μαριάμ 

έβλεπε τον Μωυσή σαν αδελφό της και όχι σαν χρισμένο από τον 

Θεό ηγέτη του λαού Ισραήλ και νόμιζε ότι μπορούσε, λόγω του 

οικογενειακού δεσμού της, να αντιτάσσεται κατά του χρισμένου του 

Θεού και να επιβάλει τη γνώμη της σε κάθε ενέργειά του, όπως 

συνέβηκε και στην περίπτωση που αντιτάχθηκε στο γεγονός ότι ο 

Μωυσής δεν έλαβε γυναίκα από το λαό του, αλλά από την Αιθιοπία 

(Αριθμοί ΙΒ/12:1). Το αποτέλεσμα ήταν η κρίση του Θεού να έρθει 

επάνω στην Μαριάμ, η οποία γέμισε με λέπρα (Αριθμοί ΙΒ/12:9-10). 
 

223 



 Παρόμοια περίπτωση έχουμε με την Μιχάλ, κόρη του Σαούλ 

και γυναίκα του Δαβίδ, ο οποίος όταν η Κιβωτός της Διαθήκης 

εισερχόταν στην Ιερουσαλήμ μπροστά σε όλο το λαό άρχισε να 

χορεύει, μπαίνοντας μέσα στην παρουσία του Θεού (Β΄ Σαμουήλ ς΄/ 

6:16). Βλέποντας τη σκηνή αυτή η Μιχάλ μέσα στην καρδιά της 

εξουθένωσε τον Δαβίδ, γιατί θεώρησε ότι αυτό που έκανε δεν αρ-

μόζει σ’ έναν βασιλιά με κύρος, ισχύ και δύναμη, αλλά με περισσή 

αυθάδεια και απρέπεια του είπε ότι αυτό που έκανε ήταν μια πράξη 

εξευτελιστική (Β΄ Σαμουήλ ς΄/6:20). 
 

 Η Μιχάλ ενώπιον του Θεού ήταν έξω από το θέλημά Του, δεν 

είχε καρδιά λατρείας και δοξολογίας. Πνευματικά ήταν στείρα, αλλά 

και η κρίση του Θεού ήταν να παραμείνει στείρα μέχρι το θάνατό 

της: «…ΔΙΑ ΤΟΥΤΟ η Μιχάλ, η θυγάτηρ του Σαούλ, δεν εγέννησε 

τέκνον έως της ημέρας του θανάτου αυτής» (Β΄ Σαμουήλ ς΄/6:23). Αυ-

τός είναι ένας προφητικός λόγος που τυπολογικά σήμερα αφορά 

την εκκλησία, η οποία δεν θα γεννά τέκνα και θα παραμένει πνευ-

ματικά στείρα, γιατί στρέφεται κατά των χρισμένων του Κυρίου.  
 

 Πρέπει να προσέξουμε, γιατί η εναντίωσή μας στη διαχείριση 

των οικονομικών της εκκλησίας και η απρεπή συμπεριφορά μας 

ενάντια στους εργάτες του Κυρίου, θα φέρει τα αποτελέσματα που 

ήρθαν στην Μαριάμ και στην Μιχάλ, όπου στην τοπική συνάθροιση 

που ανήκουμε θα υπάρχει πνευματική λέπρα (αμαρτία)  και δεν θα 

υπάρχουν νέες πνευματικές γέννες. Όπως ο Θεός απέρριψε τον 

Σαούλ και τον μετατόπισε από τη θέση του, το ίδιο κάνει και σήμε-

ρα με τους εργάτες Του που βγαίνουν έξω από το θέλημά Του και 

στη θέση τους βάζει κάποιον άλλον χρισμένο σύγχρονο "Δαβίδ", 

αυτό δεν θα τον κάνω εγώ ή εσύ. 
 
 
 
 
 

 

 

224 



 

Κεφάλαιο ΔΕΚΑΤΟ ΠΕΜΠΤΟ 
 

ΚΑΝΕ ΣΥΝΘΗΚΗ ΜΕ ΤΟΝ ΘΕΟ  
 

   

 Μέσα στην Αγία Γραφή βλέπουμε ότι ο Θεός είναι "Θεός 

διαθήκης", του αρέσει να κάνει συμφωνίες με τον άνθρωπο, γιατί 

η διαθήκη είναι αυτή που σφραγίζει και επικυρώνει τα συμφωνηθέ-

ντα ανάμεσα στις δύο πλευρές, που εδώ τις πλευρές αποτελούν ο 

ΘΕΟΣ και ο ΑΝΘΡΩΠΟΣ. Θα δούμε με συντομία τις συνθήκες (δια-

θήκες) που ο Θεός συνήψε με τον άνθρωπο και το έκανε αυτό για 

να του επιβεβαιώσει ότι οι ευλογίες Του θα τον ακολουθούν πάντα 

σε όλες τις ημέρες της ζωής του. Παρατηρούμε όμως ότι ο βασικός 

όρος που θέτει ο Θεός σε όλες τις συνθήκες για να απολαύσει ο 

άνθρωπος τις ευλογίες Του, είναι η υπακοή στον Λόγο Του και η 

τήρηση των εντολών Του.  
 

 Εάν ο άνθρωπος υπακούσει στην εντολή του Θεού για τα δέ-

κατα και τις προσφορές και σπείρει, τότε θα θερίσει και τους καρ-

πούς της σποράς του. Όπως ο Θεός κάνει συμφωνίες με τον άν-

θρωπο (το δημιούργημα Του), το ίδιο και ο άνθρωπος μπορεί να 

κάνει συμφωνίες με τον Θεό (τον δημιουργό του), μπορεί να Τον 

κάνει συνέταιρο στα οικονομικά του, στην εργασία του, στην οικο-

γένειά του, στο πρόβλημά του, στη δυσκολία του, στη χαρά του, 

μπορεί να τον κάνει συνέταιρο σε πολλούς τομείς της ζωής του. 
 

 Οι συνθήκες που ο Θεός κάνει με τον άνθρωπο καλύπτουν 

το τρίπτυχο "ευλογία - προμήθεια - ευημερία", το οποίο για συντο-

μία θα το ονομάσουμε "τρίπτυχο αγάπης". Η ΕΥΛΟΓΙΑ του Θεού 

προς τον άνθρωπο σημαίνει ότι του ΠΡΟΜΗΘΕΥΕΙ τα πάντα προς 

ζωή και ευσέβεια και αυτό έχει σαν αποτέλεσμα την ΕΥΗΜΕΡΙΑ του 

σε όλους τους τομείς της ζωής του. Το τρίπτυχο της αγάπης του 

Θεού το επιτυγχάνει ο άνθρωπος με έναν μόνο όρο, την ΥΠΑΚΟΗ 

και αυτό το βλέπουμε στις παρακάτω συνθήκες που θα αναφέ-

ρουμε συνοπτικά: 
 

225 
70 



1η ΣΥΝΘΗΚΗ με τον ΑΔΑΜ 

 Πολλοί θεωρούν ότι αυτή δεν είναι η πρώτη συνθήκη του 

Θεού με τον άνθρωπο. Ο Θεός, πριν δημιουργήσει τον Αδάμ, του 

είχε προμηθεύσει ότι θα χρειαζόταν και μέσα στον κήπο της Εδέμ 

που ο Θεός είχε φτιάξει για τον άνθρωπο υπήρχαν όλα τα αγαθά 

για την ευημερία του. Ο Θεός όταν δημιούργησε τον Αδάμ, για να 

απολαύσει στη ζωή του το τρίπτυχο της αγάπης Του, έβαλε έναν 

όρο, του είπε: «Από παντός δένδρου του παραδείσου ελευθέρως θέ-

λεις τρώγει, από δε του "ξύλου της γνώσεως του καλού και του κα-

κού" δεν θέλεις φάγει απ' αυτού· διότι την ημέραν κατά την οποίαν 

φάγεις απ' αυτού, θέλεις εξάπαντος αποθάνει....» (Γένεση Β/2:16-17). 
 

 Είναι λάθος αυτών που ισχυρίζονται ότι εδώ δεν έχουμε συν-

θήκη. Ο Θεός ήταν πολύ καθαρός με τον Αδάμ, στον οποίο προ-

μήθευσε τα πάντα, ότι για να έχει ευημερία πρέπει να υπακούσει 

στη μία και μοναδική εντολή Του, που ήταν να μη φάγει από το 

δένδρο της γνώσεως του καλού και του κακού. Όταν ο Θεός 

έκανε τη συνθήκη αυτή με τον Αδάμ, ακόμα δεν είχε δημιουργήσει 

την Εύα, η συνθήκη έγινε με τον Αδάμ, ως η αρχή της δημιουργίας 

του ανθρώπου επί Γης, ως η αρχή της ανθρωπότητας.  
 

 Δεν γνωρίζουμε πόσο χρονικό διάστημα κράτησε η συνθήκη 

της ευημερίας του Αδάμ, γιατί αργότερα παραβίασε τον όρο της 

συνθήκης, με αποτέλεσμα να χάσουν μαζί με την Εύα αυτά, που 

πλούσια τους είχε προμηθεύσει ο Θεός για την ευημερία τους και 

να έρθει η κατάρα στη ζωή τους, όπου μετά με κόπο και ιδρώτα θα 

εργάζονταν για να αποκτήσουν τα αγαθά (Γένεση Γ/3:6-16-19).  
 

2η ΣΥΝΘΗΚΗ με τον ΝΩΕ 

 Η Γραφή αναφέρει ότι ο Νώε «ήτο άνθρωπος δίκαιος, τέλειος 

μεταξύ των συγχρόνων αυτού· μετά του Θεού περιεπάτησεν ο Νώε.....» 

(Γένεση ς'/6:9). Ο Θεός αποφάσισε να καταστρέψει τον κόσμο λόγω 

της μεγάλης διαφθοράς και αμαρτίας, γι' αυτό προειδοποίησε τον  

δίκαιο Νώε τι έπρεπε να κάνει για να σωθεί αυτός και η οικογένειά 

του (σύνολο 8 άτομα) από τον επερχόμενο κατακλυσμό. Ο Νώε 

226 



έκανε ακριβώς ότι του είπε ο Κύριος και η υπακοή του αυτή έσωσε 

τον ίδιο και την οικογένειά του (Γένεση ς'/6:22).  
 

  Ο Θεός μετά έκανε διαθήκη με τον Νώε ότι δεν θα κατα-

στρέψει ποτέ τον κόσμο με κατακλυσμό υδάτων και σαν σημείο 

τήρησης της διαθήκης Του έβαλε το "τόξο εν τη νεφέλη", που σή-

μερα είναι γνωστό ως "ουράνιο τόξο" (Γένεση Θ/9:12-17). Πολύ σύ-

ντομα οι απόγονοι του Νώε, παραβίασαν τη συνθήκη τους με τον 

Θεό, που τους είχε ευλογήσει με όλα τα αγαθά, λέγοντάς τους να 

αυξάνουν, να πληθαίνουν και να γεμίσουν τη Γη (Γένεση Θ/9:1,7). 
 

 Από τον Νώε και μετά οι άνθρωποι είχαν μόνο μία γλώσσα 

επικοινωνίας μεταξύ τους. Όταν η καρδιά τους υπερηφανεύτηκε 

απομακρύνθηκαν από τον Θεό, ήθελαν να φτιάξουν μία ΠΟΛΗ και 

έναν ΠΥΡΓΟ, η κορυφή του οποίου θα έφθανε μέχρι τον ουρανό. 

Έδειξαν πνεύμα ανταρσίας κατά του Θεού, ο οποίος σύγχυσε τη 

γλώσσα επικοινωνίας τους και τους διασκόρπισε σε όλο το πρό-

σωπο της γης: «Διά τούτο ονομάσθηκε το όνομα αυτής Βαβέλ· διότι 

εκεί συνέχεε ο Κύριος την γλώσσα πάσης της γης· και εκείθεν διεσκόρ-

πισεν αυτούς ο Κύριος επί το πρόσωπον πάσης της γης...» (Γένεση 

ΙΑ/11:9). Οι απόγονοι του Νώε έσπασαν τη συνθήκη με τον Θεό και 

στερήθηκαν τις ευλογίες του Θεού που τους προμήθευε τα πάντα 

για την ευημερία τους. 
 

3η ΣΥΝΘΗΚΗ με τον ΑΒΡΑΑΜ 

 Ο Αβραάμ ήταν ένα άνθρωπος που ευαρεστούσε τον Θεό, 

γι' αυτό η Βίβλος λέγει ότι «επίστευσεν εις τον Κύριον· και ελογίσθη 

εις αυτόν εις δικαιοσύνην...» (Γένεση ΙΕ/15:6). Ο Αβραάμ ζούσε ανά-

μεσα σε ανθρώπους που είχαν πέσει στην ειδωλολατρία, γι' αυτό ο 

Θεός τον κάλεσε να βγει έξω από την πόλη που ζούσε και θα τον 

οδηγούσε Αυτός που θα πήγαινε. Ο Αβραάμ υπάκουσε κατά πά-

ντα στον Θεό, έκανε συνθήκη μαζί Του (Γένεση, κεφ.ΙΕ/15) και ο 

Θεός τον ευλόγησε σε όλα. Περισσότερες λεπτομέρειες για το 

θέμα της διαθήκης του Θεού με τον Αβραάμ διαβάστε το βιβλίο 

των εκδόσεών μας με τίτλο "ΔΙΑΘΗΚΗ ΣΦΡΑΓΙΣΜΕΝΗ ΜΕ ΑΙΜΑ". 

71 
227 



 Η ευλογία του Θεού στον Αβραάμ άρχισε μ' έναν θαυμαστό 

τρόπο. Όταν ο ανιψιός του Λωτ με την οικογένειά του αιχμαλωτί-

σθηκαν, ο Αβραάμ με 318 δούλους πήγε και τους ελευθέρωσε, 

παίρνοντας πίσω και όλα τα υπάρχοντά τους (βλ. Γένεση ΙΔ/14:8-24). 

Επιστρέφοντας νικητής ο Αβραάμ συνάντησε τον αρχιερέα Μελχι-

σεδέκ και του έδωσε το δέκατο απ' όλα τα υπάρχοντά του, γνωρί-

ζοντας ότι ο ζωντανός και αληθινός Θεό θα τον ευλογούσε (Γένεση 

ΙΔ/14:18-20). Ο Αβραάμ αναφέρει η Γραφή ότι «ήτο πλούσιος σφόδρα 

εις κτήνη, εις αργύριον και εις χρυσίον» (Γένεση ΙΓ/13:2) και από αυτά 

τα υπάρχοντά του έδωσε το ένα δέκατο στον Μελχισεδέκ. 
 

 Όταν ο Αβραάμ ήταν 99 ετών ο Θεός έκανε μία νέα συνθήκη 

προμήθειας μαζί του ότι θα πληθύνει και θα ευλογήσει το σπέρμα 

του: «Εφάνη ο Κύριος εις τον Άβραμ και είπε προς αυτόν, Εγώ είμαι 

Θεός ο παντοκράτωρ· περιπάτει ενώπιόν μου, και έσο τέλειος. Και 

θέλω στήσει την διαθήκην μου αναμέσον ΕΜΟΥ και ΣΟΥ· και θέλω σε 

πληθύνει σφόδρα σφόδρα» (Γένεση ΙΖ/17:1-2). Εδώ είναι που τον με-

τονομάζει από Άβραμ σε Αβραάμ, διότι τον κατέστησε με τη διαθή-

κη Του πατέρα πλήθους εθνών (Γένεση ΙΖ/17:4-8). 
 

 Ο Αβραάμ έμεινε μέχρι τέλους πιστός στον Θεό, έχοντας δο-

κιμαστεί σκληρά η πίστη του, όταν ο Θεός του ζήτησε να θυσιάσει 

τον γιο του Ισαάκ. Η συνέχεια πλέον είναι γνωστή, ο Θεός ανανέω-

σε τη διαθήκη Του με τους απογόνους του, Ισαάκ και Ιακώβ, αλλά 

οι απόγονοί του Ιακώβ βρέθηκαν στην Αίγυπτο και έγιναν δούλοι 

του Φαραώ (Έξοδος Β/2:23-25), ώσπου ελευθερώθηκαν από τον 

Μωυσή και ο Θεός τους προμήθευσε τα αναγκαία μέσα στην έρη-

μο μέχρι να φθάσουν στη γη Χαναάν.  
 

 Θα πρέπει να αναφερθεί για να υπάρχει μια σφαιρική εικόνα 

του θέματος ότι ο Θεός όταν κάνει διαθήκη με τον άνθρωπο δίνει 

και ένα "σημείον" για την τήρηση της διαθήκης Του. Με τον Νώε 

έθεσε σαν σημείο το "τόξο εν τη νεφέλη", ενώ με τον Αβραάμ έ-

δωσε το σημείο της "περιτομής" κάθε αρσενικού (Γένεση ΙΖ/ 17:10-

12), που τυπολογικά στην Καινή Διαθήκη είναι το βάπτισμα στο νερό. 
 

228 
74 



4η ΣΥΝΘΗΚΗ με τον ΜΩΥΣΗ 

 Οι συνθήκες που έκανε ο Θεός με τον Νώε και τον Αβραάμ 

αφορούσαν σε πρώτο χρόνο τους ίδιους και την οικογένειά τους 

και σε δεύτερο χρόνο τους απογόνους τους. Τη συνθήκη που ο 

Θεός έκανε με τον Μωυσή, δεν αφορούσε ειδικά τον ίδιο και την οι-

κογένειά του, αλλά ήταν μια συνθήκη ευλογίας, προμηθείας και 

ευημερίας που αφορούσε όλο το λαό που είχε βγει από την  Αίγυ-

πτο, στην οποία ήταν υπόδουλος.  
 

 Όταν ο Μωυσής έλαβε το ΝΟΜΟ ΤΟΥ ΘΕΟΥ έκανε βασικά 

δύο πράγματα (α) τον έγραψε και (β) έκανε θυσία προς τον Θεό 

για εξιλέωση της αμαρτίας και για προσφορά ευχαριστίας: «Και 

έγραψεν ο Μωυσής πάντας τους λόγους του Κυρίου· και σηκωθείς ε-

νωρίς το πρωί, οικοδόμησε θυσιαστήριον υπό το όρος...» (Έξοδος 

ΚΔ/24:4). Αυτό ήταν μια προετοιμασία της διαθήκης, μια προετοιμα-

σία γι' αυτό που θα επακολουθούσε, που ήταν ότι θα διάβαζε στο 

λαό το βιβλίο της διαθήκης και έπρεπε ο λαός να συμφωνήσει 

στην τήρηση των γεγραμμένων σ' αυτό: «Έπειτα λαβών (ο Μωυσής) 

το βιβλίον της διαθήκης, ανέγνωσεν (αυτό) εις τα ώτα του λαού· οι δε 

είπον, ΠΑΝΤΑ όσα ελάλησεν ο Κύριος, θέλομεν κάμνει και θέλομεν 

υπακούει...» (Έξοδος ΚΔ/24:7).  
 

 Εδώ έχουμε μία γραπτή διαθήκη, που συνάπτεται μεταξύ 

του ΘΕΟΥ και του λαού ΙΣΡΑΗΛ. Στην περίπτωση αυτή βλέπουμε 

ότι ο Θεός θέτει τους όρους και ο λαός αποφασίζει εάν θα τους 

ακολουθήσει και ο λαός είπε "όλα όσα μίλησε ο Κύριος θα κάνου-
με και θα υπακούσουμε". Ο Θεός όμως δεν έμεινε στον λόγο ενός 

λαού απειθή και γογγυστή, αλλά έβαλε και ένα "σημείον" για να 

τους θυμίζει την τήρηση των όρων της διαθήκης που ήταν ο εορ-

τασμός της έβδομης ημέρας, του "Σαββάτου": «Προσέχετε να φυ-

λάσσετε τα σάββατά μου· διότι τούτο είναι ΣΗΜΕΙΟΝ μεταξύ Εμού 

και εσάς εις τας γενεάς σας, διά να γνωρίζετε ότι εγώ είμαι (ο) Κύριος 

ο αγιάζων εσάς· και θέλετε φυλάσσει το σάββατον, διότι είναι άγιον εις 

εσάς» (Έξοδος ΛΑ/31:13-14). Σήμερα "Σάββατο" (ανάπαυση) του πι-

στού είναι το βάπτισμα με το άγιο Πνεύμα  
 

229 



 Η τήρηση των όρων της συνθήκης φέρνει ευλογίες και ο 

Θεός που είναι ο μεγάλος προμηθευτής μέσα στη διαθήκη Του α-

ναφέρει τις πλούσιες ευλογίες που θα απολαύσουν αυτοί που θα 

σπείρουν με πίστη και με υπακοή στον δικό Του Λόγο. Ο θερισμός 

τους θα είναι ανεξάντλητος, γιατί οι πηγές του ουρανού ποτέ δεν 

στερεύουν: «Εάν περιπατείτε εις τα προστάγματά μου και φυλάσσε-

τε τας εντολάς μου και εκτελείτε αυτάς, τότε θέλω δώσει τας ΒΡΟ-

ΧΑΣ σας εις τους καιρούς αυτών, και η γη θέλει δώσει τα ΓΕΝΝΗ-

ΜΑΤΑ αυτής, και τα δένδρα του αγρού θέλουν δώσει τον ΚΑΡΠΟΝ 

αυτών ...και θέλετε τρώγει τον ΑΡΤΟΝ σας εις χορτασμόν...» (Λευιτικό 

Κς'/ 26:3-5). 
 

 Οι Ισραηλίτες σκληροτράχηλοι και απερίτμητοι στην καρδιά 

(Πράξεις Ζ/7:31) συνέχεια να παραβίαζαν τη συνθήκη με τον Θεό και 

θέριζαν τους καρπούς της απιστίας τους, φθάνοντας στο σημείο να 

απορρίψουν και τον Μεσσία, που με τόση λαχτάρα περίμεναν να 

έρθει, αλλά όταν ήρθε "δεν Τον γνώρισαν", γιατί είχαν αθετήσει και 

διαστρεβλώσει το νόμο του Θεού.  
 

 Εάν σήμερα υπακούσουμε στον Λόγο του Θεού και σπείρου-

με με πίστη αυτά που μας προστάζει, τότε θα θερίσουμε πνευματι-

κές βροχές, πνευματικά γεννήματα, πνευματικό καρπό και ο άρτος 

δεν θα λείπει από το σπίτι μας, είμαστε παιδιά του μεγάλου Βασι-

λιά και σαν πρίγκιπες και πριγκίπισσες μας ανήκουν όλα όσα έχει 

ο δικός μας Πατέρας. Γνώριζε ότι η ευλογία όταν σπέρνουμε το 

δέκατο θα αρχίσει να ρέει σε όλους τους τομείς της ζωής μας.  
 

5η ΣΥΝΘΗΚΗ στον ΓΟΛΓΟΘΑ 

 Το μεγάλο παράδειγμα της σποράς το έδωσε ο ίδιος ο Θεός, 

ώστε να γίνουμε και εμείς μιμητές Του, έδωσε ως σπόρο τον Υιό 

Του, τον Ιησού, ώστε μια ημέρα να θερίσουμε τον καρπό της σπο-

ράς: «Διότι τόσον αγάπησεν ο Θεός τον κόσμον, ώστε έδωκε τον Υιόν 

αυτού τον μονογενή, διά να μην απολεσθεί πας ο πιστεύων εις αυτόν, 

αλλά να έχει ζωήν αιώνιον» (Ιωάννης Γ/3:16).  
 

 Ο Θεός έδωσε τον Ιησού ως σπόρο για να θερίσουμε εμείς 

230 



αιώνια ζωή, εάν πιστέψουμε και δεχθούμε τη θυσία Του στον Γολ-

γοθά. Στην παραβολή του σπορέα, ο ίδιος ο Ιησούς έδωσε την ερ-

μηνεία και είπε ότι «ο ΣΠΟΡΟΣ είναι ο ΛΟΓΟΣ ΤΟΥ ΘΕΟΥ» (Λουκάς 

Η/8:11). Η Αγία Γραφή πνευματικώς ανακρίνεται και ερμηνεύεται. 

Εδώ δεν πρόκειται για φυσική σπορά, σίτου, φασόλια, κλπ, αλλά 

για πνευματική σπορά. Ο σπόρος είναι ο ΛΟΓΟΣ του Θεού και ο Ιη-

σούς είναι ο ΛΟΓΟΣ που ήταν μέσα στον Πατέρα (Ιωάννης Α/1:1,14, 

αρχ. κείμενο) και εξήλθε από τον Πατέρα (Ιωάννης Η/8:42, Ις'/16:27-28, 

ΙΖ/17:8, κλπ). Κάθε σπόρος έχει μέσα του ζωή και αυτή η ζωή καρ-

ποφορεί και ο Ιησούς ήταν ο "σπόρος" που σπάρθηκε με το θά-

νατό Του και καρποφόρησε ζωή αιώνια με την ανάστασή Του.  
 

 Σε κάποια περίπτωση ο Ιησούς μιλώντας για τον θάνατό Του 

είπε: «Αληθώς, αληθώς σας λέγω, Εάν ο κόκκος του σίτου δεν πέσει 

εις την γην και αποθάνει, αυτός μόνος μένει· εάν όμως (ο σπόρος) απο-

θάνει, πολύν καρπόν φέρει» (Ιωάννης ΙΒ/12:24). Στα λόγια αυτά του 

Ιησού υπάρχει "Ο ΝΟΜΟΣ ΤΗΣ ΣΠΟΡΑΣ και ΤΟΥ ΘΕΡΙΣΜΟΥ" και 

υπάρχουν δύο σημεία για να τον καταλάβουμε, ένα πνευματικό 

και ένα φυσικό σημείο: 
 

 Το πνευματικό σημείο είναι το έργο που έκανε ο Ιησούς ε-

πάνω στο σταυρό του Γολγοθά με τον θάνατο Του και την ανά-

στασή Του. Είναι αυτό που είπε, ότι πρέπει να πεθάνει ο σπόρος 

για να φέρει πολύ καρπό και αυτό έγινε με τον Ιησού τότε και συνε-

χίζεται να γίνεται σε όλες τις γενιές μέχρι την ένδοξη έλευσή Του. 

Όσοι δέχονται την προσφορά της θυσίας του Ιησού Χριστού και 

σώζονται είναι καρπός που μαζεύεται στην αποθήκη της βασι-

λείας του Θεού. 
 

 Το φυσικό σημείο είναι αυτό ακριβώς που κάνει ένας πραγ-

ματικός σπόρος (για παράδειγμα σίτου) όταν πέφτει στη γη, πεθαίνει 

για να φέρνει καρπό και αυτός είναι ο φυσικός νόμος της σποράς 

και του θερισμού. Το φυσικό αυτό παράδειγμα μας διδάσκει ότι 

εάν δεν σπέρνουμε χρήματα, αλλά κρατάμε το σπόρο των χρημά-

των, τότε πολύ απλά δεν θα υπάρχει και θερισμός χρημάτων. Ευη-

76 
231 



μερία δεν έρχεται γιατί δεν σπέρνουμε. Ο Θεός που έθεσε το νόμο 

της σποράς και του θερισμού, προτρέπει τα παιδιά Του να τον 

βάλουν σε εφαρμογή για να γεμίσουν ευλογίες και να ευημερούν. 
 

 Ο Θεός σήμερα συνάπτει με τον άνθρωπο διαθήκη, η οποία 

είναι σφραγισμένη με το αίμα της θυσίας του Υιού Του. Ο αναγεν-

νημένος πιστός πρέπει να ζει άγια και καθαρή ζωή, υπακούοντας 

στις εντολές του Κυρίου και να μην κάνει με την ανυπακοή του κοι-

νό το αίμα της διαθήκης. Υπακούοντας στον Λόγο του Κυρίου αφή-

νει τον προμηθευτή Κύριο να τον γεμίζει με ευλογίες, οι οποίες 

εξαρτώνται  από το ύψος της σποράς που εμείς κάνουμε. Ο Θεός 

τα έχει όλα στις αποθήκες του ουρανού, αλλά για να τα προμηθευ-

τούμε θα πρέπει να παρουσιάσουμε "παραστατικά υπακοής των 

εντολών Του". Σπέρνουμε λίγο, μας προμηθεύει λίγα από τις απο-

θήκες Του. Σπέρνουμε πολλά, μας προμηθεύει πολλά. 
 

 ΣΗΜΕΙΩΣΗ: Περισσότερες λεπτομέρειες για τις διαθήκες του Θεού 

με τον άνθρωπο, αλλά και μεταξύ των ανθρώπων, άκουσε τη σειρά 16 

μηνυμάτων με τίτλο "ΟΙ ΣΥΝΘΗΚΕΣ ΤΟΥ ΘΕΟΥ ΜΕ ΤΟΝ ΑΝΘΡΩΠΟ". Κυκλο-

φορούν σε 16 CD ή ένα CDmp3 και έχουν αναρτηθεί σε VideoCD στο 

YouTube στο κανάλι Filadelfos Channel 1. 
 

6η ΣΥΝΘΗΚΗ μ' ΕΣΕΝΑ 

 Οι αναγεννημένοι και βαπτισμένοι με το άγιο Πνεύμα του 

Θεού είναι οι πιο ευτυχισμένοι άνθρωποι στη Γη. Έχουν Πατέρα 

τον Θεό και αδελφό τον Ιησού, είναι συνεργάτες του Κυρίου των 

δυνάμεων, έχουν το προνόμιο με την προσευχή να κινούν το χέρι 

του Θεού, τους έχουν χαρισθεί τα πάντα προς ζωή και ευσέβεια, 

έχουν τη δύναμη να πατούν επάνω σε όλη τη δύναμη του Διαβό-

λου και των πονηρών δυνάμεων, απολαμβάνουν την αιώνια ζωή 

από τώρα, δεν φοβούνται πλέον τον θάνατο, γιατί ο θάνατος τους 

οδηγεί στη δόξα τ' ουρανού και πολλές άλλες ευλογίες που χρειά-

ζεται ξεχωριστή μελέτη για να αναφερθούν όλες.  
 

 Εκτός από τα παραπάνω που αναφέρθηκαν ο κάθε πιστός 

έχει και το μεγάλο προνόμιο να συνάπτει με τον Θεό συνθήκες 

232 



ευλογίας, ο οποίος ευαρεστείται όταν αυτό το κάνουν τα παιδιά 

Του. Αυτό όμως χρειάζεται υπευθυνότητα και κυρίως πιστότητα, 

γιατί εάν διασπάσει και αθετήσει τη διαθήκη, τότε θα θερίσει και 

τους καρπούς της παρακοής του. Ίσως μερικοί πιστοί να μη γνώ-

ριζαν ή να μη γνωρίζουν ακόμα αυτό το μεγάλο προνόμιο που α-

ποκτούν με την αναγέννησή τους και εφόσον δεν κάνουν χρήση 

αυτού του θαυμαστού και ευλογημένου προνομίου χάνουν ευλο-

γίες, ζουν σαν πνευματικοί επαίτες, ενώ στην τράπεζα του 

ουρανού έχουν εκατομμύρια ευλογιών.  
 

 Πιστεύω ότι φθάνοντας στο τέλος του βιβλίου, θα έχεις πάρει 

πλέον σαφή θέση, εάν θα πρέπει ή όχι να σπέρνεις δέκατα και 

προσφορές, γι' αυτό σε προτρέπω να κάνεις με τον Θεό συνθή-

κες για τα οικονομικά σου πρώτιστα και για όλα τα άλλα υπάρχο-

ντά σου και προβλήματα που αντιμετωπίζεις. Μη διστάζεις και μην 

το αναβάλεις, ο Θεός σε προτρέπει και σου λέγει "πρόσταξε τα 

έργα των χειρών Μου". Ο Διάβολος είναι αυτός που δεν θέλει να 

το κάνεις για να ζεις μέσα στη φτώχεια, στη μιζέρια και στη θλίψη, 

να ζεις μια στερημένη πνευματική ζωή, ενώ είσαι πρίγκιπας και 

πριγκίπισσα του ουρανού, αφού Πατέρας σου είναι ο Βασιλιάς των 

βασιλιάδων.  
 

 Ο Θεός λέγει: «Φέρετε πάντα τα δέκατα εις την αποθήκην, διά 

να είναι τροφή εις τον οίκον Μου· και δοκιμάσατέ Με τώρα εις τούτο, 

λέγει ο Κύριος των δυνάμεων, εάν δεν σας ανοίξω τους καταρράκτας 

του ουρανού και εκχέω την ευλογίαν εις εσάς, ώστε να μην αρκεί 

τόπος δι' αυτήν» (Μαλαχίας Γ/3:10). Κάνε το αυτό τώρα, μην το ανα-

βάλλεις για αύριο. Κάνε μια προσευχή και δώσε μια υπόσχεση 

στον Κύριο ότι θα του δίνεις το δέκατο απ' όλα τα υπάρχοντά σου, 

χρήματα, εργασία, γνώσεις, τέχνες, υλικά αγαθά, κλπ.  
  

 Κάνε τον Κύριο των δυνάμεων, που σου φανερώθηκε εν Χρι-

στώ Ιησού, συνέταιρό σου! Στον αναστημένο και ένδοξο Ιησού δό-

θηκε από τον Πατέρα «πάσα η εξουσία εις τον ουρανό και επί της 

γης» (Ματθαίος ΚΗ/28:18). Σαν παιδιά του Θεού, είμαστε κληρονόμοι 

78 
233 



μεν του Θεού και συγκληρονόμοι του Χριστού (Ρωμαίους Η/8:17). 

Είμαστε μέτοχοι ουράνιας δόξας, γιατί λοιπόν να αμελείς ή να ανα-

βάλεις να κάνεις τον Κύριο της δόξας συνέταιρό σου; 
 

 Για να σε βοηθήσω, κάνε την παρακάτω προσευχή, που 

θα βγαίνει με πίστη μέσα από μια απλή και ταπεινή καρδιά. Σε 

αυτά τα λόγια πρόσθεσε και αυτό που εσύ έχεις μέσα στην καρδιά 

σου. Μην λέγεις τα λόγια αυτά από μέσα σου, γιατί μόνον ο Κύριος 

τα γνωρίζει που είναι παντογνώστης, πες τα δυνατά, για να τα α-

κούσουν ο Διάβολος και οι πονηρές του δυνάμεις, για να καταλά-

βουν ότι έχεις κερδίσει τη μάχη, γιατί μαζί σου πολεμά Αυτός που 

πέθανε για σένα: 
 

 

 «....Κύριε Ιησού, σε Σένα ανήκει όλη η δόξα, η τιμή και η λα-

τρεία. Δοξασμένο και ευλογημένο το όνομά Σου το άγιο. Είσαι ο Κύ-

ριός Μου και ο Θεός Μου. 
 

 Σ' ευχαριστώ που με τη θυσία Σου επάνω στο σταυρό του Γολ-

γοθά πήρες και τις αμαρτίες μου και τις ασθένειες μου και με ελευ-

θέρωσες από τη δυναστεία του Σατανά. 
 

  Σ' ευχαριστώ που Εσύ έγινες ο μεσίτης μου προς τον Πατέρα 

Θεό και μπορώ να έρχομαι μέσα στα άγια των αγίων και να πλημμυ-

ρίζω με τη δόξα της άγιας παρουσίας Σου. 
 

 Σ' ευχαριστώ που μου χάρισες και τα υλικά αγαθά για να ζω, 

είναι δώρα δικά Σου, γιατί μέσα στον άγιο Λόγο Σου λέγεις ότι "κάθε 

δόση αγαθή και πάν δώρημα τέλειον κατεβαίνει από τον ουρανό από 

τον Πατέρα των φώτων".  
 

 Σ' ευχαριστώ για τις πλούσιες ευλογίες στη ζωή μου και στη 

ζωή της οικογένειάς μου. Εσύ μου έχεις δώσει την εργασία μου και 

όσα απολαμβάνω μέσα απ' αυτή. Τα πάντα Κύριε είναι δικά Σου, γιατί 

Εσύ είσαι η πηγή κάθε ευλογίας 
 

 Μέσα στον Λόγο Σου λέγεις να φέρουμε στις αποθήκες Σου το 

δέκατο των υπαρχόντων μας, να μη διστάζουμε και να μην αμφιβάλ-

λουμε, αλλά να Σε δοκιμάσουμε και όταν το κάνουμε αυτό, Εσύ θα 

ανοίξεις τους καταρράκτες των ευλογιών Σου. 
 

 Ναι Κύριε Ιησού, πιστεύω στον άγιο Λόγο Σου και θέλω τώρα να 

κάνω μια συμφωνία μαζί Σου. Ότι έχω είναι δικά Σου, Εσύ μου τα 

234 



έδωσες και από τα δικά Σου, σού δίνω. Θέλω Κύριε να γίνεις συνέ-

ταιρός μου στην οικονομική διαχείριση των υπαρχόντων μου και εγώ 

με πιστότητα θα Σου δίνω το δέκατο, κατά τον Λόγο Σου. 
 

 Σ' ευχαριστώ Κύριε, γιατί τώρα γνωρίζω πως ποτέ το καράβι 

της ζωής μου, πάνω στο οποίο υπάρχουν όλα τα υπάρχοντά μου, ποτέ 

δεν θα βουλιάξει, γιατί όλα αυτά σαν συνέταιρός μου είναι και "δική 

Σου περιουσία" και Εσύ εργάζεσαι για να μου προμηθεύεις ευλογίες 

και ευημερία στη ζωή μου. 
 

 Οδήγησέ με Κύριε να χρησιμοποιώ τα υπάρχοντά μου με σύνε-

ση και σοφία και να με οδηγείς όπου υπάρχουν ανάγκες για να προ-

σφέρω για τη δική Σου δόξα. 
 

 Διακηρύττω ότι ο Διάβολος είναι ψεύτης και κλέφτης και θέλει 

να μου κλέψει τις ευλογίες Σου Κύριε και να ζω μέσα στην απάτη, στην 

πλάνη και στο ψέμα της φτώχειας, πνευματικής και υλικής.  
 

 Αρνούμαι τον Διάβολο που φέρνει στη ζωή μου πόνο, θλίψη, μι-

ζέρια, φτώχεια και γογγυσμούς. Στο παντοδύναμο όνομα του Κυρίου 

Ιησού επιτιμώ το πνεύμα της φτώχειας και διακηρύττω την ευλογία 

του Κυρίου επάνω στη ζωή μου και στη ζωή της οικογένειάς μου 
 

 Δεν δέχομαι Διάβολε καμία ενέργεια επάνω μου και επάνω στη 

ζωή της οικογένειάς μου στο παντοδύναμο όνομα του Κυρίου Ιησού. 

Διακηρύττω ότι ο Ιησούς επάνω στο Γολγοθά με τη θυσία Του, σου 

σύντριψε το κεφάλι, έχασες την εξουσία που είχες επάνω μου, δεν 

σου ανήκω πλέον. 

 

 Βοήθησέ με Κύριε να τιμήσω τη ΣΥΜΦΩΝΙΑ που κάναμε μαζί και 

να μείνω πιστός σ' αυτό. Σ' ευχαριστώ Κύριε γιατί θα κάνεις περισσό-

τερα απ' ότι Σου ζητώ ή εννοώ.  
 

 Δοξασμένο και ευλογημένο το όνομά Σου το άγιο..... 

 

 
 
 

 

 
 

235 



από τις εκδόσεις μας 
 

 
ISBN: 978 - 960 - 6783 - 36 - 4   

 

Α΄ έκδοση: 02/2021   -  Σελίδες 552 

 

   Ένα βιβλίο που αποτελεί «ΥΜΝΟ ΓΙΑ ΤΗ ΓΥΝΑΙΚΑ» για το σημαντικό ρόλο 

της μέσα στην εκκλησία, στην οικογένεια και στην κοινωνία. Επειδή το θέμα 

«γυναίκα» από τους αρχαίους χρόνους ήταν ένα αμφιλεγόμενο θέμα που δη-

μιουργούσε αντιπαραθέσεις στο βιβλίο αυτό ασχολούμαστε με όλες τις περι-

πτώσεις που αναφέρονται μέσα στην Βίβλο και δίνονται απαντήσεις σε πολλά 

ερωτήματα που απασχολούν κάθε εκζητητή των αληθειών της Αγίας Γραφής. 
 

  Στο βιβλίο αυτό, δίνονται απαντήσεις σε θέματα, όπως είναι: 

- Μπορεί μια γυναίκα να κηρύττει, να προσεύχεται ή να προφητεύει; 

- Ποιες είναι οι διακονίες και οι υπευθυνότητές της στην εκκλησία; 

- Ποια είναι η πνευματική της εξουσία, που της δόθηκε από τον Θεό; 

- Ποια ενδυμασία αρμόζει στη γυναίκα, που επαγγέλλεται θεοσέβεια; 

- Μπορεί μια χωρισμένη να παντρευτεί ξανά; 

- Τι αναφέρει η Βίβλος για τις γαμήλιες (συζυγικές) σχέσεις; 

- Ποιος ο ρόλος της γυναίκας σαν σύζυγος και σαν μητέρα 

- Και πολλές άλλες απαντήσεις θα βρείτε στο βιβλίο «σταθμό για τη γυναίκα» 
 
 

236 



 

 

Κεφάλαιο ΔΕΚΑΤΟ ΕΚΤΟ 
 

ΤΟ ΠΝΕΥΜΑ ΤΗΣ ΦΤΩΧΕΙΑΣ  
και ΤΟ ΠΝΕΥΜΑΤΗΣ ΕΥΗΜΕΡΙΑΣ 

  

 
1.   ΓΙΑΤΙ ΦΤΩΧΕΙΑ ΜΕΣΑ ΣΤΗΝ ΕΚΚΛΗΣΙΑ; 

 Έχουμε αναφερθεί στα προηγούμενα κεφάλαια (1) για τα θαυ-

μαστά αποτελέσματα που υπάρχουν στη ζωή του πιστού όταν ε-

φαρμόζει το νόμο της σποράς και του θερισμού, (2) για τις ευλογίες 

που απορρέουν από την πιστότητά του στην τήρηση του νόμου 

των δεκάτων και γενικά του "δίδειν", (3) για τις ευλογίες που απο-

λαμβάνει από έναν Θεό προμηθευτή, ο οποίος ανοίγει τους καταρ-

ράκτες των ευλογιών Του, (4) για τη μεγάλη τιμή που έχει να μπορεί 

να κάνει τον Θεό συνέταιρό Του και να μπορεί να συνάπτει μαζί 

Του συμφωνίες και συνθήκες και (5) ο Θεός να καθιστά τον πιστό 

ως οικονόμο (διαχειριστή) των ευλογιών του ουρανού. 
 

 Το εύλογο ερώτημα που μπορεί κάποιος να θέσει μετά από 

όλες τις παραπάνω πλούσιες ευλογίες είναι: "Άρα ο Θεός θέλει ο πι-

στός να μην ζει μέσα στη φτώχεια, αλλά να είναι πλούσιος, γιατί λοι-

πόν σήμερα βλέπουμε πολλούς πιστούς φτωχούς και γογγυστές;" 
 

 Στο παραπάνω ερώτημα έχουν δοθεί πολλές αντικρουόμενες 

απαντήσεις και έχει γίνει σημείο προστριβών και εντάσεων μεταξύ 

των πιστών. Αυτό συμβαίνει γιατί δεν υπάρχει ο αποκαλυπτικός 

λόγος της Γραφής, γιατί δεν υπάρχει η σωστή διδαχή επάνω στη 

Βιβλική διαχείριση των οικονομικών, η οποία απορρέει και από 

τη σωστή διαχείριση των πνευματικών. Δεν μπορούμε να ξεχωρί-

ζουμε τη διαχείριση των υλικών πραγμάτων από τα πνευματικά, 

γιατί αυτά είναι αλληλένδετα, γιατί, εάν εγώ δεν εμμένω με υπακοή 

στον Λόγο του Θεού και δεν έχω πιστότητα στις υποσχέσεις του 

Θεού δεν θα μπορώ να θερίσω ούτε υλικές ευλογίες, ούτε και πνευ-

ματικές ευλογίες.  
 

 Τι πρέπει λοιπόν να γνωρίζουμε για το πνεύμα της φτώ-

237 



χειας που βλέπουμε να υπάρχει μέσα στους πιστούς; Πιστεύω 

ότι η απάντηση που θα δοθεί στο θέμα αυτό, θα φέρει την ειρήνη 

μέσα στο πνεύμα του κάθε πιστού και θα λύσει κάθε απορία του. 
 

 Το έργο του Ιησού Χριστού επάνω στο σταυρό του Γολγοθά 

είναι τριπλό και έχει την ίδια δύναμη και εξουσία σε κάθε μία από 

τις τρεις περιπτώσεις, δηλαδή σωτηρίας, θεραπείας και ελευθε-

ρίας. Ειδικότερα: (1) Μας προσφέρει τέλεια σωτηρία που μας ακο-

λουθεί στην αιωνιότητα. (2) Μας θεραπεύει από κάθε αρρώστια. (3) 

Μας ελευθερώνει από τη δυναστεία του Σατανά και των σκοτεινών 

του δυνάμεων. Το έργο της θυσίας του Ιησού είναι ολοκληρωμένο 

και τέλειο, δεν μας έδωσε λίγη ή μισή σωτηρία, ούτε μας δίνει λίγη 

θεραπεία και λίγη ελευθερία από τις πονηρές δυνάμεις. 
 

 Τι σημαίνει αυτό; Αυτό σημαίνει ότι ο Κύριος: (1) Θέλει να 

σωθούν όλοι και «πάντες οι άνθρωποι να έλθουν εις επίγνωση της α-

ληθείας» (Α' Τιμόθεου Β/2:4), θέλει να μην χαθεί κανένας και βρεθεί 

στην αιώνια απώλεια. (2) Θέλει την τέλεια θεραπεία μας και αυτό το 

βλέπουμε στην επίγεια διακονία του Ιησού, ο οποίος «διήλθεν ευερ-

γετών και θεραπεύων πάντας τους καταδυναστευομένους υπό του Δια-

βόλου» (Πράξεις Ι'/10:38). Ο Ιησούς σπλαχνιζόταν τον καθένα που ζη-

τούσε θεραπεία και ανταποκρινόταν με καρδιά αγάπης αμέσως στο 

αίτημα του. (3) Θέλει να έχουμε τέλεια ελευθερία από τα πονηρά 

δεσμά, γι' αυτό και μας έχεις δώσει δυνάμεις και εξουσία κατά των 

πονηρών δυνάμεων (Μάρκος Ις'/16:17-18, Λουκάς Ι'/10:19, κλπ) και μας 

έχει ντύσει με την πνευματική Του πανοπλία (Εφεσίους ς'/6:13-17) 

για να έχουμε νικηφόρα πνευματική πορεία. 
 

 Ερχόμαστε τώρα στο κρίσιμο σημείο του ερωτήματος, γιατί υ-

πάρχει φτώχεια και όχι ευημερία μεταξύ των πιστών, αφού η φτώ-

χεια είναι κατάρα και όχι ευλογία του Θεού. Εάν δώσεις απάντηση 

στα παρακάτω τρία ερωτήματα, που έχουν σχέση με το παραπάνω 

τριπλό έργο του Ιησού Χριστού και που απευθύνονται μόνον σε πι-

στούς και όχι σε απερίτμητους, τότε η απάντηση και για τη φτώχεια 

θα είναι πλέον απλή και αυτονόητη: 
 

238 



 Γιατί, ενώ η σωτηρία του Ιησού είναι τέλεια, εμείς σαν ανα-

γεννημένοι και βαπτισμένοι με το άγιο Πνεύμα πέφτουμε σε 

αμαρτίες, ανεξάρτητα εάν είναι ακούσιες ή εκούσιες; 
 

 Γιατί, αφού ο Ιησούς στο σταυρό του Γολγοθά πήρε επάνω 

Του ΟΛΕΣ τις αρρώστιες μας και με τις πληγές Του είμαστε 

θεραπευμένοι, εμείς σήμερα εξακολουθούμε να είμαστε υ-

ποκείμενοι στις ασθένειες και μάλιστα να οδηγούμαστε και 

στον φυσικό θάνατο; 
 

 Γιατί, αφού ο Ιησούς σύντριψε τον Διάβολο με τη θυσία Του 

και του αφαίρεσε κάθε δύναμη και εξουσία και ενώ μας έχει 

δώσει πνευματικά όπλα για να τον πολεμήσουμε, εμείς εξα-

κολουθούμε να είμαστε "αιχμάλωτοι" σε πολλούς τομείς 

της πνευματικής μας ζωής; 
 

 Η σωτηρία μας, η θεραπεία μας και η ελευθερία μας είναι α-

ποτέλεσμα της δικής μας πίστης και υπακοής στον Λόγο του Θεού, 

είναι αποτέλεσμα της σποράς που εμείς κάνουμε, γι' αυτό και 

είναι ανάλογα και τα πνευματικά αποτελέσματα που έχουμε μέσα 

στην πορεία μας εδώ στη Γη, μέχρι να βρεθούμε στην αιώνια πα-

ρουσία του σωτήρα μας Ιησού.  
 

 Αγαπούμε τον αδελφό που πέφτει σε αμαρτία, αλλά δεν αγα-

πούμε την αμαρτία, πολεμούμε την αμαρτία και προσευχό-

μαστε να μην χωλαίνει πνευματικά, γιατί η αμαρτία είναι μια 

κατάσταση, που πρέπει να φύγει με προσευχή. 
 

 Αγαπούμε τον αδελφό που έχει πρόβλημα υγείας, αλλά δεν 

δεχόμαστε την ασθένειά του και προσευχόμαστε για τη θερα-

πεία του, γιατί η αρρώστια είναι μια κατάσταση, που πρέ-

πει να φύγει με προσευχή και επιτίμηση. 
 

 Αγαπούμε τον αδελφό μας που βρίσκεται σε πνευματικά δε-

σμά, αλλά δεν δεχόμαστε αυτόν που έχει φέρει τα δεσμά αυ-

τά και προσευχόμαστε για την ελευθερία του, γιατί η πνευ-

ματική αιχμαλωσία είναι μια κατάσταση, που πρέπει να 

φύγει με προσευχή και επιτίμηση. 

239 



 

 Το ίδιο συμβαίνει και με τον αδελφό που βρίσκεται σε φτώ-

χεια, τον αγαπούμε και πολεμούμε στην προσευχή να φύγει από 

πάνω του η κατάρα της φτώχειας, γιατί και η φτώχεια είναι μια 

κατάσταση, που πρέπει να φύγει με προσευχή και επιτίμηση. 

Όπως μέσα στο σώμα του Χριστού υπάρχει αμαρτία, αρρώστια και 

αιχμαλωσία, ενώ το έργο του Ιησού είναι τετελεσμένο στον Γολγο-

θά, το ίδιο συμβαίνει και με το πνεύμα της φτώχειας. Ο Θεός θέ-

λει να είμαστε τέλεια υγιείς και θέλει να έχουμε ελευθερία από τα 

πονηρά δεσμά, αλλά χρειάζεται πνευματικός αγώνας για να τα α-

πολαύσουμε. Η φτώχεια και η έλλειψη ευημερίας στη ζωή του πι-

στού υπάρχουν, γιατί ο πιστός δεν πολεμά και δεν αγωνίζεται για 

να τα αποκτήσει.  
 

 Όπως ο Θεός δεν θέλει να χωλαίνουμε πνευματικά, όπως 

δεν θέλει να είμαστε άρρωστοι, όπως δεν θέλει να είμαστε σε πνευ-

ματικά δεσμά, το ίδιο δεν θέλει να είμαστε μέσα σε φτώχεια, γι' 

αυτό πολεμάμε εναντίον όλων αυτών των καταστάσεων και 

έχουμε τη νίκη, όπως θα αναφέρω 3 περιπτώσεις παρακάτω: 
 

(1) Ένας ποιμένας μιας μικρής τοπικής επαρχιακής συνάθροισης 

ομολόγησε ότι σε κάποια στιγμή διαπίστωσε πως το ένα τρίτο των 

μελών της εκκλησίας βρισκόταν χωρίς εργασία. Έχοντας πίστη ότι 

ο Θεός προμηθεύει κάθε μας ανάγκη, ζήτησε απ' όλη την εκκλησία 

να γίνει μία εβδομάδα συνεχής προσευχή και νηστεία για το συγκε-

κριμένο θέμα και να συνεχιστεί η προσευχή και τις επόμενες εβδο-

μάδες, μέχρι ο Κύριος να επέμβει και να φέρει ελευθερία από τα 

δεσμά της φτώχειας. Ακριβώς σε ένα μήνα, μετά την έναρξη της 

προσευχής, τα οκτώ άτομα από τα δέκα που ήσαν άνεργα, βρήκαν 

εργασία και μάλιστα σύμφωνα με τα ανθρώπινα δεδομένα και "κα-

λές εργασίες" και σε περιβάλλον και σε μισθούς. Η προσευχή συνε-

χίστηκε μέχρι να απαντήσει ο Κύριος και για τους υπόλοιπους δύο 

αδελφούς, όπως και έγινε αργότερα. 
 

(2) Πολλοί πιστοί επιχειρηματίες έχουν ομολογήσει ότι βρέθηκαν 

στα πρόθυρα χρεωκοπίας και πτώχευσης και μάλιστα η κατάσταση 

240 



φαινόταν ότι ήταν μη αναστρέψιμη, σύμφωνα με τα δεδομένα των 

οικονομικών τους συμβούλων. Όταν αποφάσισαν να αναθέσουν το 

πρόβλημα στον Κύριο, με την υπόσχεση ότι θα είναι συνεπείς στο 

να δίνουν και μέσα στην οικονομική κρίση που αντιμετώπιζαν, το 

αποτέλεσμα άρχισε να γίνεται σιγά - σιγά ορατό, με αποτέλεσμα 

όχι μόνο να ανακάμψουν οικονομικά και να γίνουν εύρωστες οι επι-

χειρήσεις τους, αλλά και να υπάρχει μεγάλο αποθεματικό. 
 

(3) Ένας αγαπητός αδελφός και εργάτης του Κυρίου, βρέθηκε τέ-

λος του έτους 2021 στο Λονδίνο και νόσησε από κορονοϊό. Τον με-

τέφεραν σε μια κλινική όπου παρέμεινε και τους δύο πρώτους μή-

νες του 2022. Η νοσηλεία στην κλινική αυτή, που ήταν πανεπιστη-

μιακή της Οξφόρδης, ήταν πολύ ακριβή και ο ίδιος φυσικά ως Έλ-

ληνας πολίτης δεν είχε ασφάλεια υγείας σε μια ξένη χώρα, η οποία 

ήταν και εκτός Ευρωπαϊκής Ένωσης. Όλες αυτές τις ημέρες, ενερ-

γοποίησε το μόνο όπλο που είχε, την προσευχή, ώστε ο Κύριος να 

ενεργήσει και στον τομέα αυτό, καθόσον το τελικό ποσό ήταν 

πολλές χιλιάδες Αγγλικές λίρες. Μία ημέρα πριν πάρει εξιτήριο, τον 

πλησίασε ένας Έλληνας γιατρός και του είπε να μην ανησυχεί για 

το οικονομικό, καθόσον η διοίκηση της κλινικής αποφάσισε τη δω-

ρεάν νοσηλεία για όσους έχουν νοσηλευτεί λόγω κορονοϊού. 
 

 Ο Ιησούς είχε πει σε κάποια περίπτωση ότι «τα πετεινά του 

ουρανού, δεν σπείρουν, ουδέ θερίζουν, ουδέ συνάγουν εις αποθήκας, 

και ο Πατήρ σας ο ουράνιος τρέφει αυτά· σεις δεν είσθε πολύ ανώ-

τεροι αυτών;» (Ματθαίος ς'/6:26). Όπως ο Κύριος φροντίζει τα πουλά-

κια και όλα τα ζώα, το ίδιο προμηθεύει και τα παιδιά Του για τα 

οποία έχυσε το άγιο αίμα Του, δεν τα αφήνει σε "φτώχεια", αλλά 

επεμβαίνει και κάνει αποκατάσταση. 
 

2.   Ο ΘΕΟΣ ΕΡΓΑΖΕΤΑΙ ΓΙΑ ΤΗΝ ΕΥΗΜΕΡΙΑ ΣΟΥ 

 Πολλοί πιστοί έχουν λανθασμένη θέση για την ευημερία, πι-

στεύουν ότι ο πιστός πρέπει να είναι και να παραμένει ταπεινός και 

να μην εκζητεί τα πλούτη, γιατί αυτά μπορούν να γίνουν αιτία να 

χάσει την πίστη του, φέρνοντάς του πολλές θλίψεις: «...Διότι ρίζα 

241 



πάντων των κακών είναι η φιλαργυρία, την οποίαν μερικοί ορεγόμενοι 

απεπλανήθησαν από της πίστεως και διεπέρασαν εαυτούς με οδύνας 

πολλάς» (Α' Τιμόθεου ς'/6:10). Δεν πρέπει να διαστρεβλώνουμε τον 

Λόγο του Θεού, ο οποίος μας προειδοποιεί ότι η φιλαργυρία είναι 

ρίζα όλων των κακών, παίρνοντας αυτό που μας βολεύει για να 

δικαιολογήσουμε τη δική μας φτώχεια σε υλικά αγαθά, η οποία 

φτώχεια είναι προέκταση της πνευματικής μας φτώχειας. 
 

 Η λέξη "φιλαργυρία" είναι σύνθετη και σημαίνει "η αγάπη 

προς το αργύριο", η αγάπη για το χρήμα. Ας προσέξουμε όμως ότι  

δεν λέγει ότι το χρήμα είναι κακό, ότι το χρήμα αυτό καθ' εαυτό είναι 

αμαρτία. Ο Θεός δεν καταδικάζει τον πλούτο, γιατί Αυτός μας τον 

δίνει, αλλά καταδικάζει τα κίνητρα της καρδιάς του ανθρώπου, την 

αγάπη του δηλαδή για το χρήμα, μια αγάπη που τον οδηγεί στη φι-

λαργυρία και στην απληστία. ΠΡΟΣΕΞΤΕ: Ο Θεός δεν δημιούργησε 

τον πλούτο στη γη για τους σκληρόκαρδους, τους άπιστους και 

τους αμαρτωλούς, που Τον αρνούνται, αλλά σαν βασιλιάς και άρ-

χοντας του ουρανού που είναι, τον ετοίμασε για τα δικά Του παιδιά 

που είναι πρίγκιπες και πριγκίπισσες. Γνωρίζεις εσύ, που έχεις αυ-

τή τη λάθος άποψη για την ευημερία του Θεού, τα παιδιά των αρ-

χόντων της γης αυτής, σε όλους να αιώνες, να είναι κατατρεγμένα 

και να πεινούν; Φυσικά και δεν μπορεί να συμβαίνει κάτι τέτοιο. 
 

 Εάν ο Θεός, ο κύριος και δημιουργός του σύμπαντος μας 

έδωσε τον μονογενή Του Υιό, προμηθεύοντάς μας με την αιώνια 

σωτηρία, τότε θα μας προμηθεύσει τα πάντα στη ζωή μας. Δεν υ-

πάρχει κάτι κακό στα πλούτη, αρκεί αυτά να αποκτώνται με τις 

προϋποθέσεις που θέτει ο Θεός. Ο Παύλος λέγει: «...Επειδή (ο Θεός) 

τον ίδιον εαυτού Υιόν δεν εφείσθη, αλλά παρέδωκεν αυτόν υπέρ πά-

ντων ημών, πως και μετ' Αυτού δεν θέλει χαρίσει εις ημάς τα πάντα;» 

(Ρωμαίους Η/8:32). Ο Θεός θέλει να μας χαρίσει "τα πάντα", εφόσον 

εμείς μείνουμε στην υπακοή του Λόγου Του. Είδαμε ότι ο Αβραάμ 

«ήταν πλούσιος σφόδρα εις κτήνη, εις αργύριον και εις χρυσίον» (Γένε-

ση ΙΓ/13:2). Εδώ λέγει "σφόδρα", δηλαδή ήταν πάρα πολύ πλούσιος 

και αυτό ήταν μια ευλογία από τον Θεό. 

242 



 

 Το ίδιο συμβαίνει και με τους πιστούς στην περίοδο της Και-

νής Διαθήκης, γιατί είμαστε σπέρμα και κληρονόμοι του Αβραάμ και 

σαν κληρονόμοι έχουμε τις ίδιες ευλογίες. Ο Παύλος αυτό το επι-

σημαίνει προς την εκκλησία της Γαλατίας και αυτό δεν το αναφέρει 

σαν ένα γεγονός που είχε συμβεί στο παρελθόν και μετά δεν ίσχυε 

γιατί αφορούσε την περίοδο της Παλαιάς Διαθήκης, αλλά το αναφέ-

ρει γιατί είναι ένα πνευματικό δικαίωμα της εκκλησίας του Χριστού 

στην περίοδο της Καινής Διαθήκης: «Διά ΝΑ ΕΛΘΕΙ εις τα έθνη η 

ευλογία του Αβραάμ διά Ιησού Χριστού, ώστε να λάβωμεν την επαγγε-

λίαν του Πνεύματος διά της πίστεως .....Εάν δε είσθε του Χριστού, άρα 

είσθε σπέρμα του Αβραάμ και κατά την επαγγελίαν κληρονόμοι» (Γα-

λάτες Γ/3:14,29). Όλες οι ευλογίες του Αβραάμ δια του Ιησού είναι 

πλέον διαθέσιμες για τον κάθε κληρονόμο πιστό, εφόσον ακολου-

θεί τους νόμους που ο Θεός έχει θέσει για το θέμα αυτό. 
 

 Δεν πρέπει να μας διαφεύγει το γεγονός ότι πολλοί άνθρω-

ποι, πιστοί και μη πιστοί, εξαιτίας του πλούτου γνώρισαν καταστρο-

φή και θλίψη, γιατί δεν τον απόκτησαν με τις προϋποθέσεις που 

έχει θέσει ο Θεός μέσα στον άγιο Λόγο Του. Αντίθετα, όποιος ακο-

λουθεί τους νόμους του Θεού έχει μεγάλη προμήθεια από τον ου-

ρανό. Ο Δαβίδ λέγει: «Μακάριος ο άνθρωπος ο φοβούμενος τον Κύ-

ριον· εις τας εντολάς αυτού "ηδύνεται σφόδρα". Το σπέρμα αυτού θέ-

λει είσθαι δυνατόν εις την γη· η γενεά των ευθέων θέλει ευλογηθεί. Αγα-

θά και πλούτη θέλουν είσθαι εις τον οίκο αυτού, και η δικαιοσύνη αυ-

τού μένει εις τον αιώνα» (Ψαλμός ΡΙΒ/112:1-3).  
 

 Να θέσουμε τα λόγια του Δαβίδ από την αρνητική πλευρά, 

τότε θα δούμε ότι "...αγαθά και πλούτη δεν θα είναι στο σπίτι αυτού 

που δεν φοβάται (σέβεται) τον Θεό και δεν ευχαριστιέται στις εντο-

λές Του". Άρα η ευημερία και η αφθονία του πιστού δεν είναι κάτι το 

κακό, αλλά είναι το αποτέλεσμα της υπακοής του στον Θεό και 

μάλιστα το χαρακτηριστικό είναι ότι "ηδύνεται σφόδρα", δηλαδή "ευ-

χαριστιέται πάρα πολύ" να ευαρεστεί τον Θεό και ο Θεός από τη 

δική Του μεριά τον ανταμείβει πλούσια. 
  

243 



 Ήδη έχουμε αναφέρει περιπτώσεις πλουσίων μέσα από την 

Βίβλο, όπως ήταν ο Αβραάμ ή ο Σολομώντας, αλλά υπάρχουν και 

περιπτώσεις μέσα στην Καινή Διαθήκη, όπως για παράδειγμα ήταν 

ένας από τους μαθητές του Ιησού, ο Ιωσήφ από την Αριμαθαία: 

«Όταν δε έγινε εσπέρα, ήλθε άνθρωπος πλούσιος από Αριμαθαίας, το 

όνομα Ιωσήφ, ο οποίος και αυτός εμαθήτευσε εις τον Ιησού» (Ματ-

θαίος ΚΖ/27:57). Ο Ιωσήφ ήταν ένας από την ευρύτερη ομάδα των 

μαθητών του Ιησού Χριστού και ήταν πλούσιος, το ότι ακολούθησε 

τον Ιησού και μαθήτευσε κοντά Του, αυτό δεν σημαίνει ότι έπαυσε 

να είναι πλούσιος, αντίθετα τα πλούτη του έγιναν ευλογία για το 

έργο της επέκτασης της βασιλείας του Θεού.  
 

 Δεν είναι αμαρτία να είναι κάποιος πλούσιος, αμαρτία είναι 

να τον "κατέχουν" τα χρήματα και να είναι δούλος τους. Στο 

"Κεφάλαιο ΕΝΔΕΚΑΤΟ" αναφέραμε περιπτώσεις, που ο Θεός προ-

μήθευσε πλούσια τον άνθρωπο με υλικά αγαθά, αρχίζοντας με τον 

Αδάμ και την Εύα μέσα στον κήπο της Εδέμ και μετά είδαμε περι-

πτώσεις όπως του Ιώβ, του Ηλία, του Ελισσαιέ και πολλών άλλων.  
 

 Ένα υπέροχο παράδειγμα προμήθειας έχουμε με τον Ιωσήφ, 

τον οποίο έριξαν οι αδελφοί του μέσα σ' έναν λάκκο και στη συνέ-

χεια οι έμποροι Μαδιανίτες που τον βρήκαν τον πούλησαν στον 

άρχοντα Πετεφρή, αυλικό του Φαραώ (Γένεση ΛΖ/37:36). Ο Ιωσήφ  

μετά από άδικες κατηγορίες της γυναίκας του Πετεφρή ρίχτηκε στη 

φυλακή για 14 χρόνια. Η πιστότητα και η αγάπη του για τον Θεό, 

είχε σαν αποτέλεσμα ο Θεός, όχι μόνο να τον ελευθερώσει με θαυ-

μαστό τρόπο, αλλά να τον καταστήσει δεύτερο άρχοντα της Αιγύ-

πτου, μιας πανίσχυρης αυτοκρατορίας.!  
 

 Από την φυλακή στη δόξα, από κατάδικος, κατατρεγμένος και 

περιφρονημένος, βρέθηκε να είναι ένας από τους πιο ισχυρούς άν-

δρες της Αιγύπτου (Γένεση ΜΑ/41:39-44), που στην πορεία εργάστη-

κε και για τη ευημερία του λαού της Αιγύπτου, λόγω της μεγάλης 

πείνας που θα ακολουθούσε, αλλά και για την ευημερία της δικής 

του οικογένειας που την κάλεσε στην Αίγυπτο (Γένεση, κεφ. ΜΕ/45).   
 

244 



 Ο Θεός ήταν που προμήθευσε πλούσια τον Ιωσήφ, όπως 

είχε κάνει στο παρελθόν και με τον Δανιήλ που ο Βαβυλώνιος βα-

σιλιάς Ναβουχοδονόρας τον κατέστησε διοικητή σε όλη την επαρ-

χία της Βαβυλώνας (Δανιήλ Β/2:48) και πιο αργότερα ο Πέρσης βα-

σιλιάς Δαρείος τον κατέστησε έναν από τους τρεις ανώτερους προ-

έδρους όλου του βασιλείου του (Δανιήλ ς'/6:1-3).  
 

 Παρόμοια περίπτωση μπορούμε να χαρακτηρίσουμε και του 

Δαβίδ, ο οποίος από ένα απλό και ταπεινό τσοπανόπουλο βρέθη-

κε μετά από πολλές καταστάσεις να είναι βασιλιάς του Ισραήλ. Ο 

Θεός ευαρεστήθηκε τόσο πολύ από την πιστότητα του Δαβίδ που 

τον ονόμασε "ο άνδρας κατά την καρδία του Θεού" και όχι μόνο αυ-

τό, αλλά από το σπέρμα του προήλθε ο Μεσσίας.  
 

 Οι τρεις αυτοί μεγάλοι άνδρες του Θεού (Ιωσήφ, Δανιήλ και 

Δαβίδ) ευλογήθηκαν πλούσια από τον Θεό, αλλά υπήρχαν περίο-

δοι στη ζωή τους που ήσαν διωγμένοι και κατατρεγμένοι, ζώντες 

μέσα σε φτώχεια. Ο Θεός όμως τους προμήθευσε πνευματικές και 

υλικές ευλογίες, επειδή με ταπείνωση και με πίστη έμειναν σε υπα-

κοή του λόγου Του. Για τον Δανιήλ διαβάζουμε ότι «...Και ευημέρη-

σεν αυτός ο Δανιήλ εις την βασιλεία του Δαρείου και εις την βασιλεία 

Κύρου του Πέρσου» (Δανιήλ ς'/6:28). Γράφει "ευημέρησεν", ο Θεός 

είναι που μας δίνει ευημερία στη ζωή μας. 
 

3.   ΑΠΟΤΑΜΙΕΥΣΕ ΣΤΗΝ "ΤΡΑΠΕΖΑ ΤΟΥ ΟΥΡΑΝΟΥ" 

 Υπάρχει αυτάρκεια και ευημερία στον πιστό, όταν ακολουθεί 

τους οικονομικούς νόμους του Θεού και αποταμιεύει στην "Τράπε-

ζα του Ουρανού". Όπως υπάρχουν νόμοι και κανόνες που διέ-

πουν μια επίγεια τράπεζα, το ίδιο υπάρχουν και οι νόμοι του Θεού 

για τη δική Του Τράπεζα, μόνο που οι δικοί Του νόμοι είναι πολύ 

διαφορετικοί από τους γήινους νόμους και δεν επηρεάζονται από 

την παγκόσμια οικονομική κρίση. 
 

 Εάν ο κάθε πιστός μάθαινε τους οικονομικούς νόμους του 

Θεού, ο κόσμος όλος θα άλλαζε και θα υπήρχε μεγάλη ευημερία 

μέσα στο έργο του Θεού, μόνο που οι νόμοι αυτοί για να εφαρμο-

245 



σθούν χρειάζεται καρδιές προσφοράς, αγάπης και θυσίας. Όταν 

δίνουμε από τα χρήματά μας, όπως ο Κύριος μας οδηγεί, τότε απο-

ταμιεύουμε στην "Ουράνια Τράπεζα" και αποταμίευση σημαίνει ότι 

τα χρήματα που δώσαμε εξακολουθούν να είναι δικά μας. "Πως 

γίνεται αυτό, αφού τα δώσαμε και δεν είναι πλέον στην κυριότητά 

μας;" Αυτός όμως είναι ο πνευματικός νόμος του Θεού για τη σπο-

ρά και την αποταμίευση, η οποία οδηγεί σε μεγάλο θερισμό.  
 

 Αναφέραμε παραπάνω ότι ο Ιωσήφ από την Αριμαθαία ήταν 

πλούσιος και εξακολούθησε να είναι πλούσιος σαν μαθητής του 

Ιησού. Δεν του είπε ο Ιησούς να πάει να μοιράσει τα πλούτη του, 

όπως έκανε με άλλους, όπως έκανε και μ' έναν νέο, που του είπε: 

«...Εάν θέλεις να είσαι τέλειος, ύπαγε, πώλησον τα υπάρχοντά σου και 

δος εις πτωχούς, και θέλεις έχει θησαυρόν εις τον ουρανό, και ελθέ, 

ακολούθει μοι» (Ματθαίος ΙΘ/19:21, Μάρκος Ι'/10:17-22). Η διήγηση μας 

αναφέρει ότι ο νέος αποχώρησε λυπούμενος, επειδή είχε πολλά 

κτήματα και η αγάπη του ήταν μόνον στα πλούτη και όχι στο να υ-

πηρετήσει τον Θεό. Εάν έδινε τα υπάρχοντά του από αγάπη στον 

πλησίον του, αυτόματα θα αποταμίευε στην Τράπεζα του Ουρανού.  
 

 Σε όλες τις περιπτώσεις ο Κύριος βλέπει τα κίνητρα της καρ-

διάς μας, βλέπει ποιος είναι ο πραγματικός πλούτος και ανάλογα 

μας οδηγεί πως να ενεργούμε. Όταν συγκεντρώνουμε πλούτη είναι 

πολύ καλό, γιατί ο Θεός μας τα έδωσε, αλλά δεν μας τα έδωσε 

να τα δαπανήσουμε στις ηδονές μας (Ιάκωβος Δ/4:3), μας τα έδωσε 

να τα προσφέρουμε γενναιόδωρα και με χαρά στις αποθήκες Του 

και στους έχοντες ανάγκη.   
 

 Εκείνο που έχουμε εξασφαλίσει σαν πιστοί, είναι ότι ο Σατα-

νάς δεν μπορεί να κλέψει αυτό που εμείς έχουμε αποταμιεύσει 

στην Τράπεζα του Ουρανού, γιατί δεν έχει καμιά πρόσβαση, του 

έχει απαγορευτεί οριστικά η είσοδος. Πρέπει όμως να προσέξουμε 

ότι ο Σατανάς έχει αυτή την εξουσία επάνω μας όταν εμείς του 

δίνουμε τόπο και θα προσπαθήσει να μας κλέψει με κάθε τρόπο 

όσο βρισκόμαστε στη Γη. Πως μπορεί να μας κλέβει ο Διάβολος 

246 



και εμείς να μη το καταλαβαίνουμε; Μας κλέβει όταν μας βάζει 

να χρησιμοποιούμε τα χρήματά μας για εγωιστικές και σαρκικές 

επιθυμίες και κλείνουμε τα μάτια μας και τα αυτιά μας στην ανάγκη 

του πλησίον μας. Μας κλέβει και αυτός, αλλά και εμείς με τη σειρά 

μας κλέβουμε τον Θεό, γιατί, αφενός μεν δεν Του δίνουμε αυτό 

που του ανήκει και αφετέρου δεν αποταμιεύουμε στην Ουράνια 

Τράπεζα, αφού έχουμε κλείσει τα σπλάχνα μας για την ανάγκη των 

αδελφών και του πλησίον μας. 
 

 Όταν αρχίσεις να ακολουθείς τους νόμους του Θεού για την 

οικονομική διαχείριση των υπαρχόντων σου και έχεις καταρτίσει 

πρόγραμμα για τα δέκατα και τις προσφορές σου, να γνωρίζεις ότι 

η παγκόσμια κρίση θα σε προσπεράσει, γιατί έχεις κάνει μεγάλες 

αποταμιεύσεις στην Τράπεζα του Ουρανού. Στην Ελλάδα βιώσαμε 

δέκα χρόνια σκληρών μνημονίων με τους μισθούς συνέχεια να μει-

ώνονται. Μετά ήρθε παγκόσμια η επιδημία του κορονοϊού, που είχε 

και οικονομικό αντίκτυπο στις ιδιωτικές επιχειρήσεις. Στη συνέχεια 

η πολεμική σύρραξη Ρωσίας και Ουκρανίας  (Φεβρ. 2022) έφερε 

παγκόσμια αναταραχή σε οικονομικό επίπεδο, καθόσον οι τιμές ό-

λων των ειδών κατανάλωσης άρχισαν να αυξάνουν.  
 

 Μέσα στην παγκόσμια οικονομική αβεβαιότητα ο πιστός που 

έχει στήριγμά του τον Κύριο και έχει κάνει αποταμιεύσεις πολλών 

ετών στην Ουράνια Τράπεζα, είναι ο μόνος που έχει ειρήνη στην 

καρδιά του μέσα στην τρικυμία του κόσμου και αισθάνεται ασφά-

λεια κάτω από τις πτέρυγες της προστασίας του Κυρίου. Γνωρίζου-

με πως ότι ζητήσουμε από τον Κύριο και είναι μέσα στο θέλημά 

Του, θα το κάνει, γιατί είναι υπόσχεση του Λόγου Του: «...Και αύτη 

είναι η παρρησία, την οποίαν έχομεν προς Αυτόν, ότι εάν ζητούμε κάτι,  

κατά το θέλημα αυτού, ακούει ημάς. Και εάν εξεύρωμεν ότι ακούει 

ημάς ό,τι αν ζητήσωμεν, εξεύρομεν ότι λαμβάνομεν τα ζητήματα, τα 

οποία εζητήσαμεν παρ' Αυτού» (Α' Ιωάννου Ε/5:14-15).  
 

 Δικά μας είναι τα χρήματα στην Τράπεζα του Ουρανού, αλλά 

θα πρέπει να γνωρίζουμε πως, όταν με την προσευχή κάνουμε 

247 



αίτηση ανάληψης από τις αποταμιεύσεις μας, το αίτημά μας πρέπει 

να είναι κατά το θέλημα του Θεού, αλλιώς η αίτηση απορρίπτεται 

και δεν εκταμιεύεται κανένα ποσό από το ουράνιο ταμείο. 
 

 Εκείνο που έχει προκαλέσει μεγάλη κατάπληξη και απορία 

είναι τα λόγια του Ιησού προς τους μαθητές Του, όταν ο Πέτρος του 

είπε ότι "εμείς τα αφήσαμε όλα και σε ακολουθήσαμε": «Αληθώς 

σας λέγω, δεν είναι ουδείς ο οποίος, αφού άφησε οικίαν, ή αδελφούς, ή 

αδελφάς, ή πατέρα, ή μητέρα, ή γυναίκα, ή τέκνα, ή αγρούς, ΕΝΕΚΕΝ 

ΕΜΟΥ και ΤΟΥ ΕΥΑΓΓΕΛΙΟΥ, δεν θέλει λάβει (1) εκατονταπλασίονα 

"τώρα εις τον καιρόν τούτο", οικίας και αδελφούς και αδελφάς και 

μητέρας και τέκνα και αγρούς μετά διωγμών, και (2) "εις τον ερχο-

μένον αιώνα" ζωήν αιώνιον» (Μάρκος Ι'/10:29-30).  
 

 Αυτό που έχει δημιουργήσει μεγάλο πρόβλημα στους μελε-

τητές και ερμηνευτές της Βίβλου είναι η φράση του Ιησού "τώρα 

εις τον καιρόν τούτο" (αρχαίο "νυν εν τω καιρώ τούτω") και αναφέρεται 

πολύ καθαρά στη ζωή αυτή (1η περίπτωση) και όχι στην αιώνια ζωή, 

γιατί παρακάτω μιλά για τον "ερχόμενο αιώνα" (2η περίπτωση). 

Δηλαδή ο πιστός θα λάβει στη ζωή αυτή εκατονταπλάσια; Ναι 

το λέγει αυτό ο Ιησούς, αλλά αυτό δεν είναι για όλους τους πιστούς, 

υπάρχουν προϋποθέσεις που κάποιος πρέπει να πληροί για να λά-

βει εκατό φορές περισσότερα, κατά τον λόγο του Ιησού. 
 

 Επειδή υπάρχει λάθος διδαχή σ' αυτό και διδάσκεται πως, 

όσα δώσεις στον Κύριο, εσύ θα πάρεις εκατονταπλάσια, πολλοί πι-

στοί δίνουν χρήματα στον Κύριο και μετά διεκδικούν "σταθερά" 

στην προσευχή από τον Θεό να τους δώσει εκατονταπλάσια. Αυτό 

θα λέγαμε ότι έχει εγωιστικά κίνητρα και δεν πηγάζουν από μια 

καρδιά γενναιόδωρη. Δεν νομίζω ότι υπάρχει κάποιος πιστός, που 

να έδωσε στον Κύριο προσφορά 1.000 ευρώ και ξαφνικά να πήρε 

σαν ανταπόδοση 100.000 ευρώ. Τότε, τι εννοεί εδώ ο Ιησούς;   
 

 Ο Ιησούς το είπε πολύ καθαρά ποιές είναι οι προϋποθέσεις 

της εκατονταπλάσιας επιστροφής, δεν άφησε κανένα περιθώριο 

αμφιβολίας ή λάθους, αλλά εμείς παίρνουμε τη φράση αυτή ξεκομ-

248 



μένη  απ' όλο το εδάφιο και από τα συμφραζόμενα εδάφια πριν και 

μετά από αυτό, γιατί ικανοποιεί τον εγωισμό μας, αφού δώσαμε, 

άρα θα πάρουμε και αφού σπείραμε, άρα θα θερίσουμε. 
 

 Πριν πει αυτά τα λόγια ο Ιησούς είχε μια συνομιλία με ένα 

νέο, στον οποίο είπε να πουλήσει τα υπάρχοντά του και Τον ακο-

λουθήσει, όταν ο νέος Τον ρώτησε τι να κάνει για να κερδίσει αιώ-

νια ζωή. Μετά την απάντηση του Ιησού Χριστού ο νέος σκυθρώ-

πιασε και έφυγε, γιατί είχε πολλά κτήματα και ο θησαυρός του ήταν 

μόνον στα γήινα και όχι στα ουράνια (βλ. Μάρκος Ι'/10:17-22). Τότε 

ήταν που ο Πέτρος είπε στον Ιησού «ιδού, εμείς αφήσαμε πάντα και 

Σε ακολουθήσαμε» (Μάρκος Ι'/10:28). 
 

 Στην ερώτηση του Πέτρου ο Ιησούς έθεσε τις προϋποθέσεις 

για να λάβει ο πιστός εκατονταπλάσια επιστροφή. Δεν ζήτησε ο 

Κύριος να δώσουν χρήματα, ή τα υπάρχοντά τους, αλλά ζήτησε 

κάτι άλλο, που ελάχιστοι το κάνουν, γι' αυτό και ΕΛΑΧΙΣΤΟΙ λαμ-

βάνουν εκατό φορές απ' ότι έδωσαν. Ζήτησε ο Ιησούς θυσία, 

ζήτησε να αρνηθούν τον κόσμο και να θυσιάσουν ακόμα και την οι-

κογένειά τους, ζήτησε να αφήσουν τα πάντα πίσω και να Τον 

ακολουθήσουν, όπως ακριβώς το είπε και ο Πέτρος "εμείς αφήσα-

με τα πάντα και Σε ακολουθήσαμε". 
 

 Εάν αφήσουμε πίσω "τα πάντα" (σπίτια, οικογένεια, αγαθά, 

κλπ) και βάλουμε τον Κύριο "πρώτον" στη ζωή μας, τότε θα έχου-

με εκατονταπλάσιο μισθό, αλλά προσέξτε γιατί θα είναι ένας μισθός 

με βαρύ τίμημα, θα είναι "μετά διωγμών", όπως τόνισε ο Ιησούς: 

«...Θέλει λάβει εκατονταπλασίονα "τώρα εις τον καιρόν τούτο", οικίας 

και αδελφούς και αδελφάς και μητέρας και τέκνα και αγρούς μετά 

διωγμών...» (Μάρκος Ι'/10:30). Στον κόσμο δεν θα αρέσει αυτή η 

αφιέρωσή μας και όπως έδιωξαν τον Ιησού, το ίδιο θα κάνουν και 

σ' εμάς, γιατί δεν είμαστε ανώτεροι από τον Κύριό μας. 
 

 Άρα, η προϋπόθεση για να λάβουμε μισθό εκατονταπλάσιο 

είναι να αφήσουμε "τα πάντα" και ο Κύριος Ιησούς στις έσχατες η-

μέρες που ζούμε, ψάχνει να βρει τέτοιες καρδιές θυσίας και να ση-

249 



κώσει ένα στρατό που να Τον έχουν πρώτο σε όλους τους τομείς 

της ζωής τους και να δίνουν γενναιόδωρα τα δέκατα και τις προ-

σφορές τους και τότε Αυτός θα ανοίγει τους καταρράκτες των ευλο-

γιών της Τράπεζας του Ουρανού.   
 

4.   ΕΥΗΜΕΡΙΑ ΣΤΗΝ ΕΠΙΓΕΙΑ ΖΩΗ ΤΟΥ ΙΗΣΟΥ 

 Από μεγάλη μερίδα ανθρώπων (αναγεννημένων και μη) υπάρ-

χει για τον Ιησού μια λανθασμένη εικόνα, όσον αφορά, τόσο την 

καθημερινή του εμφάνιση και ενδυμασία, όσο και τον τρόπο που 

ζούσε κατά το χρονικό διάστημα των τριάμισι ετών της επίγειας δια-

κονίας Του. Πολλοί αυθαίρετα δέχονται και το διακηρύττουν ότι ο 

Ιησούς περιόδευε κηρύττοντας το μήνυμα της σωτηρίας ντυμένος 

φτωχικά, ζούσε φτωχικά και γενικά η ζωή Του όσον αφορά τα υλι-

κά αγαθά ήταν πολύ λιτή και στερημένη. 
 

 Αυτή την άποψη πολλοί την στηρίζουν "...Βιβλικά" από τα λό-

για του Ιησού: «Οι αλώπεκες έχουν φωλεάς και τα πετεινά του ουρα-

νού κατοικίας, ο δε Υιός του ανθρώπου δεν έχει που να κλίνει την κε-

φαλήν» (Λουκάς Θ/9:58). Η Αγία Γραφή πνευματικώς ανακρίνεται και 

ερμηνεύεται με την αποκάλυψη του Πνεύματος του Θεού και όχι 

σύμφωνα με τις δικές μας ανθρώπινες απόψεις. Εξετάζοντας ολό-

κληρη τη ζωή του Ιησού από τα τριάντα χρόνια Του και μετά, βλέ-

πουμε ότι η εικόνα που μας δίνει ο θεόπνευστος Λόγος του Θεού 

για την επίγεια πολιτεία Του είναι πολύ διαφορετική από αυτή που 

οι άνθρωποι αυθαίρετα έχουν σχηματίσει γι' Αυτόν και το πιο τραγι-

κό είναι ότι αυτό συμβαίνει και μεταξύ των αναγεννημένων πιστών.  
 

 Ο Ιησούς, όταν άρχισε επίσημα τη διακονία Του, γενόμενος 

τριάντα ετών, έκανε τέλεια χρήση των νόμων του Θεού που α-

φορούν την ευημερία. Αυτό, όσο και εάν σε μερικούς θα προκα-

λέσει κατάπληξη, θα το καταδείξουμε μέσα από τις διηγήσεις των 

Ευαγγελίων, αναφέροντες διάφορα περιστατικά από την επίγεια 

διακονία του Ιησού. Φυσικά, δεν μπορούμε να φαντασθούμε ότι η 

οικογένεια του μαραγκού Ιωσήφ και της Μαρίας, της μητέρας του 

Ιησού, ήταν μια οικογένεια με πλούτη πολλά. Το πιο πιθανό να ή-

250 



ταν μια μέση οικογένεια που τα έσοδά της ήταν από την απλή ερ-

γασία του μαραγκού, στην οποία θα εργαζόταν και ο Ιησούς, ως 

"γιος" ενός μαραγκού, μέχρι την ενηλικίωσή Του. Δεν θα ασχολη-

θούμε όμως με τη ζωή του Ιησού πριν τα τριάντα χρόνια Του, αλλά 

με την επίγεια διακονία Του και τη διδασκαλία Του. 
 

(1) ΟΙ ΟΜΑΔΕΣ ΤΩΝ ΜΑΘΗΤΩΝ και ΤΟ ΚΟΙΝΟ ΤΑΜΕΙΟ: Το πρώ-

το που θα θίξουμε είναι ότι ο Ιησούς είχε δύο ομάδες μαθητών, ΔΩ-

ΔΕΚΑ στον στενότερο κύκλο Του και ΕΒΔΟΜΗΝΤΑ στον ευρύτερο 

κύκλο Του και είναι φυσικό οι μαθητές να ακολουθούν το δάσκαλό 

τους στις διάφορες περιοδείες Του, όπως πολύ ρητά αναφέρεται 

στα τέσσερα Ευαγγέλια. Δεν γνωρίζουμε πόσοι από τους εβδομή-

ντα μαθητές ακολουθούσαν τον Ιησού καθημερινά ή περιοδικά, ή 

χωρισμένοι σε μικρότερες ομάδες, αλλά όλοι όσοι Τον ακολου-

θούσαν, μαζί με τους δώδεκα μαθητές, είχαν βιοτικές ανάγκες 

και οι ίδιοι, αλλά και οι οικογένειές τους.  
 

 Μια τόσο μεγάλη ομάδα που συνέχεια μετακινιόταν χρειαζό-

ταν χρήματα για την κάλυψη των βασικών καθημερινών αναγκών. 

Είναι δυνατόν να σκεφτούμε ότι ο Ιησούς ήταν φτωχός και δεν μπο-

ρούσε να ικανοποιήσει τις ανάγκες μιας τόσο μεγάλης ομάδας των 

ακολούθων Του; Εάν την ομάδα των μαθητών την αποτελούσαν 

φτωχοί, τότε γιατί χρειαζόταν να έχουν ταμία; Και εφόσον είχαν 

ταμία, τα έσοδα από που προέρχονταν; Αναφέρει η Γραφή ότι ο 

Ιούδας Ισκαριώτης από την ομάδα των 12 μαθητών ήταν ο ταμίας, 

ήταν αυτός που είχε τον "γλωσσοκόμον" (Ιωάννης ΙΓ/13:29).  
 

(2) Ο ΧΟΡΤΑΣΜΟΣ ΤΩΝ 5.000 ΑΝΘΡΩΠΩΝ: Εάν ο Ιησούς ήταν 

φτωχός, πως μπόρεσε να θρέψει 4.000 και 5.000 άτομα; Θα πει 

κάποιος ότι εδώ συνέβηκε θαύμα, καθόσον τα ψωμιά και τα ψάρια  

δεν αγοράστηκαν. Προσέξτε όμως τι είπε στο τέλος ο Ιησούς στους 

μαθητές: «Όταν έκοψα τους πέντε άρτους εις τους 5.000 ανθρώπους, 

πόσα κοφίνια σηκώσατε γεμάτα με κομμάτια; Του λέγουν: Δώδεκα. 

Και όταν (έκοψα) τους επτά εις τους 4.000 ανθρώπους, πόσα ψαροκό-

φινα σηκώσατε γεμάτα με κομμάτια; Και εκείνοι είπαν: Επτά. Και τους 

251 



έλεγε: Πώς δεν καταλαβαίνετε;» (Μάρκος Η/8:19-21). Τι εννοούσε ο 

Ιησούς με τη φράση "ΠΩΣ δεν καταλαβαίνετε;" Ο Ιησούς όχι μόνο 

προμήθευσε πλούσια, αλλά υπήρχε και πλούσιο περίσσευμα (12 

και 7 κοφίνια σε κάθε περίπτωση) για να δοθούν και σε άλλους που 

είχαν ανάγκη. Ποιος φτωχός άνθρωπος θα μπορούσε να προ-

μηθεύσει τέτοιες τεράστιες ποσότητες, χωρίς να έχει τέτοια 

δυνατότητα; Ο Ιησούς γνώριζε πως να κάνει χρήση των νόμων 

για την ευημερία και αυτό ακριβώς ήθελε να τονίσει στους μαθητές 

Του όταν τους ρώτησε πόσα κοφίνια είχαν περίσσευμα και τους 

επέπληξε, λέγοντάς τους «πώς εσείς αυτό δεν το καταλαβαίνετε;».   
 

(3) ΑΦΘΟΝΙΑ ΓΙΑ ΠΛΗΡΩΜΗ ΦΟΡΩΝ: Σε κάποια άλλη περίπτωση 

που οι φοροεισπράκτορες στην Καρπεναούμ ήρθαν και ζήτησαν 

χρήματα, ο Ιησούς δεν αρνήθηκε να δώσει φόρο, καλύπτοντας και 

τον φόρο του Πέτρου, προς τον οποίο είπε: «...Διά να μη σκανδαλί-

σουμε αυτούς, ύπαγε εις την θάλασσαν και ρίψον το άγκιστρο και το 

πρώτον οψάριον, το οποίον αναβεί, λάβε, και ανοίξας το στόμα αυτού 

θέλεις ευρεί στατήρα· εκείνον λαβών δώσε εις αυτούς δι' ΕΜΕ και (διά) 

ΣΕ» (Ματθαίος ΙΖ/17:27). Ο Ιησούς γνώριζε τους νόμους Θεού για 

την ευημερία, ώστε αμέσως έδωσε για τον εαυτό Του και για τον 

Πέτρο, γνώριζε ότι η σπορά θα φέρει θερισμό. Μπορούσε να χρη-

σιμοποιεί τους νόμους αυτούς για να έχει χρήματα για όποια ανά-

γκη έπρεπε να εκπληρώσει. 
 

(4) ΑΦΘΟΝΙΑ ΑΠΟ ΜΕΓΑΛΗ ΨΑΡΙΑ: Ο Πέτρος, μαζί με άλλους 

μαθητές ψάρευαν όλη τη νύχτα, αλλά ήσαν απογοητευμένοι και 

κουρασμένοι, γιατί δεν είχαν πιάσει τίποτα. Ο Ιησούς με τον λόγο 

Του ενήργησε και έπιασαν τόσα πολλά ψάρια, ώστε τα δίχτυα να 

μην αντέχουν και να αρχίσουν να σκίζονται (βλ. Λουκάς Ε/5:1-11). Οι 

μαθητές στην περίπτωση αυτή ενήργησαν με πίστη στα λόγια του 

Ιησού και είχαν αυτό το θαυμαστό αποτέλεσμα, έσπειραν πίστη και 

θέρισαν πλούσιες υλικές ευλογίες. 
 

(5) ΠΡΟΜΗΘΕΙΑ ΓΙΑ ΤΗΝ ΕΙΣΟΔΟ ΣΤΑ ΙΕΡΟΣΟΛΥΜΑ: Όταν ο Ιη-

σούς πήγαινε στην Ιερουσαλήμ για τον εορτασμό του Πάσχα, θα 

252 



μπορούσε από το ταμείο της ομάδας να αγοράσει ένα γαϊδουράκι, 

αλλά δεν το έκανε, γνώριζε ότι ο ουράνιος Πατέρας θα Τον προμή-

θευε, όπως και έγινε. Έστειλε δύο από τους μαθητές Του να πάνε 

στην κωμόπολη και εκεί θα έβρισκαν μία όνο δεμένη με το πουλάρι 

της, τα οποία θα τα έπαιρναν και εάν κάποιος τους ρωτούσε, θα 

του έλεγαν ότι ο Κύριος τα χρειάζεται (βλ. Ματθαίος ΚΑ/21:1-7). Ο 

Ιησούς είχε πίστη ότι ο ουράνιος Πατέρας είχε προετοιμάσει το 

δρόμο για να Του προμηθεύσει τα ζώα αυτά. 
 

(6) ΠΡΟΜΗΘΕΙΑ ΓΙΑ ΤΟΝ ΤΕΛΕΥΤΑΙΟ ΔΕΙΠΝΟ: Ένα άλλο θαυμα-

στό γεγονός από τη ζωή του Ιησού, είναι ο πλούσιος δείπνος που ο 

Ιησούς παρέθεσε στους μαθητές Του, λίγο πριν συλληφθεί. Ο Ιη-

σούς δεν χρειάστηκε να πάει σε κάποιο ξενοδοχείο της Ιερουσαλήμ 

για να νοικιάσει ένα δωμάτιο για να φάει με τους μαθητές Του, αλλά 

είχε ενεργήσει, ώστε Αυτός και οι δώδεκα μαθητές Του να έχουν 

έτοιμο το δωμάτιο που θα τους φιλοξενούσε. Έστειλε δύο μαθητές 

Του και τους είπε όταν θα δουν έναν άνδρα να βαστάζει μία στάμνα 

με νερό να τον ακολουθήσουν και στο σπίτι που θα μπει να ρωτή-

σουν τον οικοδεσπότη "Που είναι το κατάλυμα που θα φάω το Πά-

σχα με τους μαθητές μου" και αυτός «θέλει σας δείξει ανώγεον μέγα ε-

στρωμένον έτοιμον» και αυτό να ετοιμάσετε (βλ. Μάρκος ΙΔ/14:13-16).  
 

 Στη διήγηση που κάνει ο Μάρκος αναφέρει ότι πριν πάει ο 

Ιησούς με τους μαθητές Του στην Ιερουσαλήμ ήταν "έτοιμο, ένα με-

γάλο ανώγειο στρωμένο". Ποιος ενήργησε από πριν, ώστε να είναι 

έτοιμο; Θα μπορούσε κάποιος που ήταν φτωχός να εξασφαλίσει 

τόσο εύκολα ένα δωμάτιο για να φιλοξενήσει αυτόν και την παρέα 

του; Φυσικά όχι, αλλά ήταν Κάποιος που γνώριζε πως να σπέρνει 

και να θερίζει τα άφθονα δώρα του ουρανού. 
 

(7) Ο ΑΡΑΦΟΣ ΧΙΤΩΝΑΣ: Υπάρχει μια περιγραφή του Ιωάννη στο 

ομώνυμο Ευαγγέλιό του για τον χιτώνα που φορούσε ο Ιησούς ό-

ταν τον συνέλαβαν, που οι άλλοι δύο ευαγγελιστές, Ματθαίος και 

Μάρκος, που αναφέρονται στο γεγονός αυτό δεν την παρουσιά-

ζουν (βλ. Ματθαίος ΚΖ/27/35, Μάρκος ΙΕ/15:24). Αναφέρει ο Ιωάννης 

253 



ότι οι στρατιώτες πήραν όλα τα ιμάτια του Ιησού και τα μοίρασαν 

μεταξύ τους σε τέσσερα μερίδια, ένα για τον καθένα. Εάν τα ρούχα 

ήσαν κακής ποιότητας και φτωχικά ή είχαν ελάττωμα θα τα πετού-

σαν, αλλά τα πήραν γιατί είχαν αξία.  
 

 Τους παρουσιάστηκε όμως ένα πρόβλημα, το οποίο ήταν ότι 

δεν μπορούσαν να χωρίσουν στα τέσσερα τον χιτώνα του Ιησού 

για να τον μοιραστούν μεταξύ τους, γιατί ήταν πολύ ακριβός. Η 

Γραφή λέγει «ήτο δε ο χιτών άρραφος, από άνωθεν όλος υφαντός» 

(Ιωάννης ΙΘ/19:23). Για τον λόγο αυτό, οι στρατιώτες αποφάσισαν να 

μην σκίσουν τον χιτώνα, αλλά να ρίξουν κλήρο, ποιος θα ήταν αυ-

τός που θα τον έπαιρνε ολόκληρο (Ιωάννης ΙΘ/19:24).  
 

 Εάν ο Ιησούς ήταν φτωχός, όπως ισχυρίζονται μερικοί, πως 

βρέθηκε να φορεί έναν πολύ ακριβό χιτώνα, που οι στρατιώτες 

έβαλαν κλήρο ποιος θα τον πάρει, για να μην τον καταστρέψουν. Ο 

Ιησούς περιόδευε τις πόλεις και τα χωριά κηρύττοντας το μήνυμα 

της σωτηρίας ντυμένος με ευπρέπεια, με ενδυμασία που ταίριαζε 

στον Υιό του μεγάλου Βασιλιά του σύμπαντος. Η αγιότητα και η 

καθαρότητα του Θεού πρέπει να φανερώνεται και στα παιδιά Του. 

Ο Ιησούς που ήταν η φανέρωση του Πατέρα στη γη (Κολοσσαείς 

Γ/3:16, Β' Κορινθίους Ε/5:19, κλπ), μπορούσε ποτέ να ήταν ατημέλητος 

και φτωχικά ντυμένος;  
 

 Εάν συνέβαινε αυτό, τότε δικαίως οι "καθώς πρέπει" γραμμα-

τείς και Φαρισαίοι θα τον περιφρονούσαν και θα τον κατέκριναν για 

την εμφάνισή Του. Ο Ιησούς, κατέκρινε την άρχουσα θρησκευτική 

τάξη για τη διαστρέβλωση του νόμου Θεού, αλλά όμως τη σεβόταν 

και ποτέ δεν θα πήγαινε να παρασταθεί ενώπιον των αρχόντων με 

ακατάλληλη ενδυμασία, όπως το ίδιο και όταν πήγαινε στο ναό. 

Δεν μπορούμε να φαντασθούμε τον Ιησού κακοντυμένο, σκο-

νισμένο και καταϊδρωμένο να πηγαίνει να διδάσκει το λαό. Ο 

Ιησούς πάντοτε έλαμπε από πνευματική και φυσική καθαρότητα, 

γιατί αυτά τα δύο στους αγίους ταυτίζονται, μόνο όπου κυβερνά ο 

Σατανάς και οι δυνάμεις δεν υπάρχει καθαρότητα. Ο Ιησούς είχε τα 

254 



πάντα στη διάθεσή Του, υπήρχε υλική ευημερία στη ζωή Του, ό-

πως θα δούμε αμέσως παρακάτω, στην επόμενη 8η περίπτωση.    
 

(8) "ΦΑΓΟΣ ΚΑΙ ΟΙΝΟΠΟΤΗΣ": Αυτός είναι ο τίτλος που είχαν δώ-

σει στον Ιησού οι κατήγοροί Του και οι επικριτές Του, γιατί τον έ-

βλεπαν συχνά να λαμβάνει μέρος σε δείπνους που τον καλούσαν 

μαζί με τους μαθητές Του: «Ήλθεν ο Υιός του ανθρώπου τρώγων και 

πίνων, και λέγετε· Ιδού άνθρωπος φάγος και οινοπότης, φίλος τελωνών 

και αμαρτωλών» (Λουκάς Ζ/7:34, Ματθαίος ΙΑ/11:19). Ο Ιησούς ήταν 

περιοδεύων ευαγγελιστής και όπου πήγαινε ο Θεός του προμήθευε 

τα αναγκαία και μάλιστα πλουσιοπάροχα. Όταν Τον καλούσαν σε 

γεύμα οι τελώνες της εποχής του, ή ο Ζακχαίος, ή ο Ιωσήφ από την 

Αριμαθαία και πολλοί άλλοι, όλοι αυτοί ήταν η οικονομική ελίτ του 

Ισραήλ, που σημαίνει ότι πρόσφεραν στους προσκεκλημένους τους 

(τον Ιησού και τους μαθητές Του) ότι πιο καλό είχαν και το πρόσφε-

ραν σε αφθονία. Ο Ιησούς έσπερνε πνευματικά και απολάμβανε υ-

λικά, δεν είχε καμιά στέρηση αγαθών, ο Θεός Πατέρας άνοιγε τους 

καταρράκτες των ευλογιών Του. 
 

 Μετά απ' όλες τις παραπάνω περιγραφές, καθώς και από 

άλλες που αναφέρονται στα Ευαγγέλια για την αφθονία στη ζωή 

του Ιησού, θα ρωτήσει κάποιος εύλογα: "Μέσα στον άνθρωπο Ιησού 

κατοικούσε όλο το πλήρωμα της θεότητας του Πατέρα και μ' έναν 

λόγο Του έλεγε στη θάλασσα να σταματήσει και αμέσως σταματούσε, 

ή διέταζε τον Λάζαρο να βγει έξω από τον τάφο, ενώ ήταν τέσσερις 

ημέρες νεκρός και γινόταν, γι' αυτό μπορούσε να κινεί τους νόμους 

του Θεού για ευημερία στη ζωή Του, εμείς τι μπορούμε να κάνουμε; 

Ποιος έχει αυτή την πίστη και τη δύναμη του Ιησού;"    
 

 Το πρώτο που πρέπει να μην ξεχνάμε εμείς σαν χρισμένοι 

από το Πνεύμα του Θεού, είναι τα λόγια του Ιησού, ο οποίος είπε 

«όποιος πιστεύει εις Εμέ, τα έργα τα οποία κάμνω και εκείνος θέλει κά-

μει, και μεγαλύτερα τούτων θέλει κάμει...» (Ιωάννης ΙΔ/14:12). Ο Ιη-

σούς το είπε πολύ καθαρά και ο Λόγος Του είναι αλήθεια, ότι εμείς 

θα κάνουμε πολύ μεγαλύτερα απ' ότι έκανε ο ίδιος, γιατί η ίδια δύ-

255 



ναμη που κατοικούσε μέσα Του, κατοικεί μέσα και σ' εμάς. 
 

 Ο Ιησούς δεν έκανε θαύματα με τη δική Του ικανότητα, αλλά 

με το Πνεύμα του Θεού, που κατοικούσε μέσα Του, ο ίδιος το είπε: 

«Αληθώς, αληθώς σας λέγω, δεν δύναται ο Υιός να πράττει ουδέν αφ' 

εαυτού, εάν δεν βλέπει τον Πατέρα πράττοντα τούτο· επειδή όσα εκεί-

νος (ο Πατέρας) πράττει, ταύτα και ο Υιός πράττει ομοίως...» (Ιωάννης 

Ε/5:19). Ο Ιησούς ενεργούσε θαυματουργικά γιατί είχε παραδοθεί 

ολοκληρωτικά στο θέλημα του Πατέρα και έγινε υπήκοος μέχρι θα-

νάτου. Το ίδιο Πνεύμα που κατοικούσε στον Ιησού, κατοικεί  μέσα 

και σ' εμάς (Ρωμαίους Η/8:11), γι' αυτό μπορούμε και εμείς να κά-

νουμε τα θαύματα του Θεού και ένα από τα θαύματα είναι να ανοί-

ξουμε τους καταρράκτες των ευλογιών του ουρανού, όταν υπακού-

με στους νόμους που έχει θέσει για τα οικονομικά και να θερίζουμε 

πλούσια σοδιά. 
 

 Όπως ο Ιησούς είχε ευημερία στην επίγεια διακονία Του, γιατί 

στηρίχθηκε στους νόμους του Θεού, το ίδιο θα έχουμε και εμείς 

σήμερα εάν είμαστε σε υπακοή στον Λόγο Του. Πρέπει να ακολου-

θούμε τις εντολές του Θεού στο "δίδειν" και θα θερίζουμε από τη 

σπορά μας. Εάν το κάνουμε αυτό, δεν θα έχουμε καμιά στέρηση, 

θα είμαστε αυτάρκεις, γιατί ο Κύριος θα προμηθεύει τις ανάγκες 

μας: «Διότι ήλιος και ασπίς είναι Κύριος ο Θεός· χάριν και δόξαν θέλει 

δώσει ο Κύριος· δεν θέλει στερήσει ουδενός αγαθού τους περιπατού-

ντας εν ακακία....» (Ψαλμός ΠΔ/84:11). 
 
 

 
 

 

 

256 



 

Κεφάλαιο ΔΕΚΑΤΟ ΕΒΔΟΜΟ 
 

ΕΡΩΤΗΣΕΙΣ - ΑΠΑΝΤΗΣΕΙΣ  
 

 

 Το κεφάλαιο αυτό περιλαμβάνει "ερωτήσεις και απαντήσεις" 

που έχουν σχέση με την εντολή του Θεού για τα δέκατα και τις 

προσφορές και γενικά με τους Βιβλικούς οικονομικούς νόμους και 

χωρίζεται σε δύο κατηγορίες. Το παρόν κεφάλαιο θεωρείται ότι 

είναι το πιο σημαντικό του βιβλίου, καθόσον αποτελεί μια σφαιρική 

παρουσίαση του όλου θέματος μέσα σε σχετικά λίγες σελίδες.  
 

 Η 1η κατηγορία περιλαμβάνει ερωτήσεις σε θέματα που έ-

χουν ήδη αναφερθεί και έχουν αναλυθεί στα προηγούμενα κεφά-

λαια. Εδώ περιλαμβάνονται σαν μία συνοπτική περιγραφή του 

βιβλίου, ώστε ο αναγνώστης να μπορεί πιο εύκολα να απομνημο-

νεύσει τα πιο επίμαχα μέρη του βιβλίου ή να βρίσκει πιο εύκολα τα 

εδάφια που αναφέρονται στην κάθε ερώτηση. Σε ορισμένες απα-

ντήσεις έχουν προστεθεί και επί πλέον στοιχεία.  
 

 Διαβάζοντας ο αναγνώστης τις απαντήσεις της κατηγορίας 

αυτής, θα ανατρέχει στο κεφάλαιο που αναφέρεται η ερώτηση, ώ-

στε να αντλεί περισσότερες πληροφορίες και λεπτομέρειες. Στο 

τέλος της κάθε απάντησης θα αναγράφεται (με σχετική ένδειξη) το 

κεφάλαιο στο οποίο αναφέρεται. 
 

 Η 2η κατηγορία περιλαμβάνει ερωτήσεις για θέματα που 

δεν αναφέρονται μέσα στην μελέτη μας αυτή και με τον τρόπο 

αυτό αναπληρώνονται κενά που υπάρχουν ή τυχόν απορίες και 

ερωτηματικά που μπορεί να έχει ο αναγνώστης. Τα θέματα που θί-

γονται στη κατηγορία αυτή δεν μπορούσαν να ενταχθούν σε κά-

ποιο κεφάλαιο, λόγω τη ιδιαιτερότητάς τους, αλλά και λόγου της 

σύντομης αναφοράς που γίνεται. 
 

  Σε κάθε επανέκδοση του βιβλίου, θα εμπλουτίζεται και με 

νέες ερωτήσεις, που εκ παραδρομής δεν έχουν συμπεριληφθεί ή 

που θα προκύπτουν στην πορεία. 
 

257 



 

 

1η κατηγορία 
 

24 ΕΡΩΤΗΣΕΙΣ ΚΑΙ ΑΠΑΝΤΗΣΕΙΣ ΣΕ ΘΕΜΑΤΑ 

ΠΟΥ ΠΕΡΙΛΑΜΒΑΝΟΝΤΑΙ ΣΤΑ ΚΕΦΑΛΑΙΑ ΤΟΥ ΒΙΒΛΙΟΥ 
 

 

 

01)  «Στην περίοδο της Παλαιάς Διαθήκης, η εντολή του 
δεκάτου καθιερώθηκε με το νόμο του Μωυσή ή υπήρ-
χε πριν το νόμο;» 

 

 Η εντολή των δεκάτων ήταν πριν το νόμο του Μωυσή και για 

πρώτη φορά συναντάμε αναφορά για τα δέκατα μέσα στην Βίβλο, 

όταν ο Αβραάμ συνάντησε τον ιερέα Μελχισεδέκ και του πρόσφε-

ρε το δέκατο απ' όλα τα υπάρχοντά του, αναγνωρίζοντας ότι η νίκη 

ενάντια στους βασιλείς που είχαν αιχμαλωτίσει τον ανιψιό του Λωτ 

και τη συνοδεία του, ήταν μια ευλογία του Θεού (Γένεση ΙΔ/14:18-20 - 

Βλ. εδ.14-17 και Εβραίους Ζ/7:1-3). 
 

 Δεύτερη αναφορά της Βίβλου για τα δέκατα, πριν το νόμο, 

έχουμε στην περίπτωση του Ιακώβ που όταν βρισκόταν στην 

Λουζ, στη γη Χαναάν (βλ. Γένεση ΜΗ/48:3) και κοιμήθηκε στην ύπαι-

θρο, είδε σε ένα ενύπνιο τον Θεό να τον ευλογεί. Αναγνωρίζοντας 

ο Ιακώβ πως όλα όσα έχει, δεν ήταν δικό του επίτευγμα, αλλά 

ήταν δώρα από τον Θεό, γι' αυτό αποφάσισε να δίνει στον Θεό το 

δέκατο όλων των υπαρχόντων του (Γένεση ΚΗ/28:20-22). 
 

 Για λεπτομέρειες βλέπε: "Κεφάλαιο ΠΡΩΤΟ" (σελ.35-40) 
  

02) «Όταν δόθηκε ο νόμος στον Μωυσή, ο Θεός άλλαξε 

την εντολή των δεκάτων; Τι περιλάμβαναν τα δέκατα; 
Χρήματα ή αγαθά, ή και τα δύο;» 

 

 Εφόσον δεν υπήρχε "νόμος" δεν υπήρχε και "παρακοή" εάν 

κάποιος δεν έδινε δέκατα στον Θεό. Ήταν μία ενέργεια προαιρετι-

κή μιας καρδιάς που ξεχείλιζε από ευγνωμοσύνη προς τον Θεό, ό-

πως ακριβώς συνέβηκε με τον Αβραάμ και τον Ιακώβ, που δεν τους 

ανάγκασε κανένας να δώσουν το δέκατο των υπαρχόντων τους. 
 

 Όταν δόθηκε ο νόμος του Θεού στον Μωυσή στο όρος Σινά, 

258 



όλες οι εντολές έπρεπε να εκτελούνται από το λαό για να ευαρε-

στούν τον Θεό. Η υπακοή στις εντολές του Θεού, μέσα στις ο-

ποίες ήταν και ο νόμος για τα δέκατα και τις προσφορές έφερνε ευ-

λογία, η ανυπακοή έφερνε κρίση (ΕΥΛΟΓΙΕΣ: Δευτερονόμιο ΚΗ/28:1-14 

ΚΡΙΣΗ: Δευτερονόμιο ΚΗ/28:1-15-35). 
 

 Η εντολή των δεκάτων περιλάμβανε πάντα τα υπάρχοντα 

του κάθε πιστού, μέσα στα οποία περιλαμβάνονται τα γεννήματα 

της γης (σίτος, οίνος, έλαιο, κλπ), τα γεννήματα των ζώων (πρόβατα, 

βόδια, κατσίκια, κλπ), τα άγια πράγματα των αφιερωμένων στον Κύ-

ριο, τα πάντα και όταν ο Λόγος του Θεού χρησιμοποιεί τη φράση 

«πάντων των υπαρχόντων» ή «πάντα τα γεννήματα του αγρού και των 

ζώων», ΔΕΝ ΕΞΑΙΡΕΙ τίποτα και όλα πρέπει να δεκατίζονται. 
 

 Εδάφια για μελέτη: Λευιτικό ΚΖ/27:30-32, Δευτερονόμιο ΙΔ/14:22, Β' 

Χρονικών ΛΑ/31:5-6, Νεεμίας ΙΓ/13:12, Μαλαχίας Γ/3:8-9.  

 Για λεπτομέρειες βλέπε: "Κεφάλαιο ΠΡΩΤΟ" (σελ.38-39, 41-44). 
 

 

03) «Τι σχέση είχαν οι ιερείς με τα δέκατα από την περίο-
δο του νόμου και μετά;» 

 

 Από τις 12 φυλές του Ισραήλ, η φυλή του Λευί, από την ο-

ποία μόνον προερχόταν η ιερατική τάξη δεν είχε κληρονομία στη 

γη, άρα και δεν είχε και δικά της έσοδα για συντήρηση. Ο Θεός εί-

χε κάνει πρόβλεψη γι' αυτό, να συντηρούνται αποκλειστικά από τα 

δέκατα και τις προσφορές του λαού, ώστε οι ίδιοι να έχουν απο-

κλειστική υπηρεσία στη Σκηνή του Μαρτυρίου αρχικά και στον επί-

γειο ναό αργότερα, όταν κτίσθηκε από τον Σολομώντα. Η αρχή του 

Θεού ήταν «οι εργαζόμενοι τα ιερά τρώγουν εκ του ιερού», μία αρχή 

που ισχύει και σήμερα (Α' Κορινθίους Θ/9:13). 
 

 Εδάφια για μελέτη: Δευτερονόμιο ΙΔ/14:28-29, Αριθμοί ΙΗ/18:21,  

 Εβραίους Ζ/7:59.  

 Για λεπτομέρειες βλέπε: "Κεφάλαιο ΠΡΩΤΟ" (σελ.40-43) 
 
 
 

. . . / / /  . . . 

 

259 



04) «Ποια είναι η διάκριση μεταξύ ΔΕΚΑΤΩΝ και ΑΠΑΡΧΩΝ;» 
 

 Δεν πρέπει αυτά τα δύο να ταυτίζονται, ότι αποτελούν την ί-

δια προσφορά. Η διάκριση δεκάτων και προσφορών, φαίνεται πο-

λύ καθαρά ακόμα και από την έννοια των δύο λέξεων: 
 

 Το ΔΕΚΑΤΟ είναι αριθμητικό και εκφράζει ένα συγκεκριμένο 

ποσοστό (δέκα τοις εκατό), το οποίο εάν αλλάξει, εάν δηλαδή αυξη-

θεί ή ελαττωθεί έστω και στο ελάχιστο, παύει πλέον να είναι δέκα-

το. Ο Θεός ζητούσε ακριβώς αυτό το ποσοστό. 
 

 Οι ΑΠΑΡΧΕΣ της συγκομιδής ήταν μία μερίδα από το σιτάρι, 

τον οίνο, το έλαιο και απ' όλα τα λοιπά προϊόντα, τα οποία ξεχώρι-

ζαν για τον Θεό. Ενώ το δέκατο ήταν συγκεκριμένο ποσοστό, δεν 

ήταν το ίδιο με τις απαρχές, καθόσον η Γραφή δεν καθιερώνει το 

ποσό που θα δινόταν στον Θεό. Οι απαρχές επεκτείνονταν σε όλα 

τα υπάρχοντα του καθενός, όχι μόνο στη συγκομιδή των προϊό-

ντων, αλλά και στα γεννήματα των ζώων τους. Όπως το δέκατο ή-

ταν υποχρεωτικό, το ίδιο και η προσφορά των απαρχών ήταν υπο-

χρεωτική, χωρίς να έχουμε συγκεκριμένη ποσότητα.  
 

 Με τις "απαρχές" σχετίζονται και 3 από τις 7 ετήσιες εορτές 

που ο Θεός είναι καθιερώσει και αναφέρονται στο Λευιτικό ΚΓ/23. 

Οι εορτές αυτές είναι η 3η (Δράγματος), η 4η (Πεντηκοστής) και η 7η 

(Σκηνοπηγίας). 
 

 Εδάφια για μελέτη: Έξοδος ΚΒ/22:29-30 και ΚΓ/23:16-19, Παροιμίες 

Γ/3:9-102, Αριθμοί ΙΗ/18:12 και ΚΗ/28:26.  

 Για λεπτομέρειες βλέπε: "Κεφάλαιο ΔΕΥΤΕΡΟ" (σελ. 45-50). 
 

05)  «Πόσα είδη δεκάτων υπήρχαν στην Παλαιά Διαθήκη 
και ποια ήταν διάκριση μεταξύ τους;» 

 

 Τα δέκατα διακρίνονταν σε τρεις βασικές κατηγορίες, όπου οι 

ιερείς έπαιρναν μερίδιο από όλες τις περιπτώσεις. Οι παρακάτω 

χρησιμοποιούμενες ορολογίες για το δέκατο, δεν είναι "Γραφικές", 

η χρήση τους γίνεται για να γίνει κατανοητό το όλο θέμα: 
 

(1) ΙΕΡΑΤΙΚΟ ΔΕΚΑΤΟ: Δινόταν στους ΙΕΡΕΙΣ για να συντηρού-

νται. - βλ. Αριθμοί ΙΗ/18:20-21, 26-28).  

260 



 

(2) ΕΟΡΤΑΣΤΙΚΟ ΔΕΚΑΤΟ: Δινόταν κάθε χρόνο στο ΛΑΟ για να 

ευφρανθεί ενώπιον του Κυρίου (και στους ιερείς). 

 βλ. Δευτερονόμιο ΙΔ/14:22-23, 24-26.  
 

(3) ΦΙΛΑΝΘΡΩΠΙΚΟ ΔΕΚΑΤΟ: Δινόταν κάθε τριετία στους ΞΕ-

ΝΟΥΣ, στις ΧΗΡΕΣ και στα ΟΡΦΑΝΑ (και στους ιερείς). 

 βλ. Δευτερονόμιο ΙΔ/14:28-29. 
 

 Για λεπτομέρειες βλέπε: "Κεφάλαιο ΤΡΙΤΟ" (σελ.59-63). 
 

06)  «Ο αριθμός 10, από τον οποίο προέρχονται τα "δέκα-
τα" τι συμβολίζει;» 

 

 Εφόσον στη μελέτη μας ασχολούμαστε με το "δέκατο", θα 

πρέπει να γνωρίζουμε ποιος είναι ο συμβολισμός και η τυπολογία 

του αριθμού "ΔΕΚΑ", ο οποίος αναφέρεται συχνά στην Βίβλο και 

συμβολίζει τη δοκιμασία και τη θλίψη, αλλά και την πληρότητα 

των ενεργειών, όπως βλέπουμε στις παρακάτω περιπτώσεις: 
 

 10 ΠΛΗΓΕΣ (κρίσεις) έδωσε ο Θεός στο λαό της Αιγύπτου. 

(Έξοδος, κεφάλαια Θ/9 - ΙΒ/12). 
 

 10 ΕΝΤΟΛΕΣ έδωσε ο Θεός στο όρος Σινά στον Μωυσή. 

(Έξοδος Κ/20:1-17).  
 

 10 ΗΜΕΡΕΣ ζήτησε από τον αρχιευνούχο του Ναβουχοδο-

νόσορα ο Δανιήλ για να τους δοκιμάσει (Δανιήλ Α/1:11-18). 
 

 10 ΦΟΡΕΣ άλλαξε ο Λάβαν τους μισθούς του Ιακώβ, που γι' 

αυτόν ήταν μια μεγάλη δοκιμασία (Γένεση ΛΑ/31:7). 
 

 10 ΦΟΡΕΣ οι φίλοι του Ιώβ τον ντρόπιασαν, που σημαίνει 

ότι ήταν μια δοκιμασία συνεχόμενη (Γένεση ΛΑ/31:7). 
 

 10 ΠΑΡΘΕΝΕΣ αναφέρθηκαν από τον Ιησού Χριστό στην 

παραβολή Του (Ματθαίος ΚΕ/25:1-11). 
 

 10 ΛΕΠΡΟΙ θεραπεύτηκαν από τον Ιησού, αλλά μόνον ένας 

γύρισε να Τον ευχαριστήσει (Λουκάς ΙΖ/217:12-19). 
 

 10 ΗΜΕΡΩΝ ΘΛΙΨΗ αναφέρεται ότι θα έχουν οι πιστοί της 

περιόδου της εκκλησίας της Σμύρνης (Αποκάλυψη Β/2:10).  
 

261 



 Το ΔΕΚΑΤΟ των υπαρχόντων του πρέπει να δίνει ο πιστός 

στον Κύριο, γεγονός που φανερώνει την χωρίς όρους υπακοή του 

στον άγιο Λόγο Του και τη δοκιμασία των υποσχέσεών του Θεού 

ότι θα ανοίξει τους καταρράκτες του ουρανού και θα βρέξει "χρυ-

σή βροχή"., όπως το υποσχέθηκε μέσα στον άγιο Λόγο Του. 

 Για λεπτομέρειες βλέπε: "Κεφάλαιο ΤΡΙΤΟ" (σελ.63-65) 
 

07)  «Ο Ιησούς κατήργησε το νόμο του Μωυσή και κατά 
συνέπεια και την εντολή των δεκάτων;» 

 

 Η καλύτερη αναφορά, εάν καταργήθηκε ο νόμος του Μωυσή, 

είναι τα λόγια του Ιησού: «Μη νομίσετε ότι ήλθον να καταλύσω τον 

ΝΟΜΟ ή τους ΠΡΟΦΗΤΕΣ· δεν ήλθον να καταλύσω, αλλά να εκπλη-

ρώσω (αρχ. "αλλά ΠΛΗΡΩΣΑΙ")...» (Ματθαίος Ε/5:17). Ο Ιησούς το είπε 

πολύ καθαρά στους ομοεθνείς Του Ιουδαίους ότι δεν ήρθε για να 

καταλύσει το νόμο του Θεού και τους προφήτες, αλλά ήρθε για να 

"γεμίσει" ("πληρώσαι") το νόμο, να του δώσει τη σωστή διάσταση 

μέσα στις καρδιές των ανθρώπων. 
 

 Τι σημαίνει "γεμίζω" (πληρώνω), μπορούμε να το δούμε στο 

Ε/5ο κεφάλαιο του Ματθαίου, όπου ο Ιησούς Χριστός επάνω στο 

όρος δίδαξε το συγκεντρωμένο πλήθος με τους λεγόμενους μακα-

ρισμούς (βλ. Ματθαίος Ε/5:1-16, 27-28). Για παράδειγμα στην εντολή 

"μη μοιχεύσεις" δεν την κατήργησε, αλλά την διατήρησε, δίνοντάς 

της νέο περιεχόμενο, πέρα από αυτά που γνώριζαν μέχρι τότε. 
   

 Καταργήθηκε όλος ο τυπολογικός (τελετουργικός) νόμος 

της Παλαιάς Διαθήκης (θυσίες ζώων, μεσιτεία ιερέων, εορτές, κλπ), αλ-

λά ο ηθικός νόμος παραμένει πάντα φρέσκος και επίκαιρος. Κα-

ταργήθηκαν οι "τύποι" της Παλαιάς Διαθήκης, αφού στην Καινή 

Διαθήκη έχουμε το "αντίτυπον".  Για παράδειγμα, το ΑΡΝΙ που είχε 

διατάξει ο Μωυσής να θυσιάζουν στην Παλαιά Διαθήκη για σκέπα-

σμα των ήταν ο "τύπος" (Έξοδος ΙΒ/12). Ο ΙΗΣΟΥΣ που θυσιάσθηκε 

για τη συγχώρεση των δικών μας αμαρτιών στην περίοδο της  Και-

νής Διαθήκης είναι το "αντίτυπον".   
 

 Για λεπτομέρειες βλέπε: "Κεφάλαιο ΤΕΤΑΡΤΟ" (σελ.67-68). 

262 



08) «Η πρώτη αποστολική εκκλησία εφάρμοζε την εντολή 
των δεκάτων; Που αναφέρεται αυτό;» 

 

 Στις Πράξεις των Αποστόλων έχουμε μια περιγραφή, όπου 

είναι το ερμηνευτικό κλειδί για την παραπάνω ερώτηση. Η εκκλη-

σία της Ιερουσαλήμ είχε συνέλθει για να λύσει το πρόβλημα που 

είχε δημιουργηθεί και που ήταν τι έπρεπε να διδάσκουν τους νέους 

πιστούς, που προέρχονταν από τα έθνη.  
 

 Ο Ιάκωβος, ο λεγόμενος αδελφόθεος, σαν υπεύθυνος της 

εκκλησίας, πήρε τον λόγο και είπε να μην τους παρενοχλούν, πα-

ρά μόνο να τους συστήσουν την προσοχή να απέχουν από τέσσε-

ρα πράγματα, από μιάσματα ειδώλων, πορνείας, πνικτού και αίμα-

τος, ενώ για όλα τα άλλα, δεν υπάρχει κανένας ιδιαίτερος λόγος 

να τους το επισημάνουν, γιατί «ο Μωυσής από γενεάς αρχαίας ΕΧΕΙ 

ΣΕ ΚΑΘΕ ΠΟΛΗ ΤΟΥΣ ΚΗΡΥΤΤΟΝΤΑΣ αυτόν εις τις συναγωγές, αναγι-

νωσκόμενος κατά παν σάββατον». (Πράξεις ΙΕ/15:19-21). 
 

 Έχουν μεγάλη βαρύτητα τα λόγια του Ιακώβου, γιατί έχουν ε-

φαρμογή σε πρώην ειδωλολάτρες (εθνικούς), οι οποίοι "από γενεάς 

αρχαίας" δεν γνώριζαν τίποτα για τον Μωυσή, αλλά εδώ όμως γί-

νεται η διευκρίνιση πως, ότι γινόταν στις προηγούμενες γενεές με 

τους ομοεθνείς τους Ιουδαίους, που διδάσκονταν το νόμο του Μω-

υσή, το ίδιο θα συνεχιστεί να γίνεται και με τους νέους πιστούς που 

προέρχονται από τα έθνη, γιατί ο νόμος του Θεού είναι αιώνιος 

και δεν καταργείται.                 
 

 Πρέπει να είμαστε προσεκτικοί και να μην βγάζουμε αβίαστα 

συμπεράσματα, ισχυριζόμενοι ότι όλος ο νόμος της Παλαιάς Δια-

θήκης καταργήθηκε, γιατί τότε ολόκληρη η πρώτη αποστολική 

εκκλησία ήταν σε πλάνη, γιατί δίδασκε το νόμο του Μωυσή, 

αλλά είμαστε και εμείς σήμερα σε πλάνη αφού συνεχίζουμε να 

διδάσκουμε το λαό του Θεού και από την Παλαιά Διαθήκη, της ο-

ποίας ένα πολύ μεγάλο μέρος των προφητειών δεν έχει ακόμα εκ-

πληρωθεί. Θα πρέπει λοιπόν να ερμηνεύουμε τον Λόγο του Θεού 

ΠΝΕΥΜΑΤΙΚΑ και όχι ΚΑΤΑ ΓΡΑΜΜΑ, θα πρέπει να αναζητούμε 

ποιος ήταν ΤΟΤΕ ο τύπος και ποιο είναι ΣΗΜΕΡΑ το αντίτυπο. 

263 



 Όταν ο Παύλος έλεγε ότι «ΟΛΗ η Γραφή είναι θεόπνευστη» (Β' 

Τιμόθεου Γ/3:16) αναφερόταν μόνο για τα βιβλία της Παλαιάς Διαθή-

κης, καθόσον δεν υπήρχαν ακόμα τα βιβλία της Καινής Διαθήκης, 

γι' αυτό και δίδασκαν το νόμο του Μωυσή. Όταν λέγει η Γραφή για 

τους πρώτους πιστούς ότι «ενέμενον εν τη διδαχή των αποστόλων» 

(Πράξεις Β/2:42) εννοεί το νόμο του Μωυσή και τα λοιπά βιβλία της 

Παλαιάς Διαθήκης (προφήτες, Ψαλμούς, Σολομώντα, κλπ).  

 Για λεπτομέρειες βλέπε: "Κεφάλαιο ΤΕΤΑΡΤΟ" (σελ.69-72). 
 
 

09)  «Ο όρος δέκατα αναφέρεται στην Καινή Διαθήκη;» 
 

 Όσοι ισχυρίζονται ότι η εντολή των δεκάτων καταργήθηκε 

στην περίοδο της Καινής Διαθήκης, σαν ισχυρό και αδιάσειστο 

(κατ' αυτούς) επιχείρημά τους είναι το εξής: "...Αφού η Καινή Διαθή-

κη δεν αναφέρει καθαρά, ούτε επαναλαμβάνει την εντολή των δεκά-

των, άρα καταργήθηκαν και μπορούμε να δίνουμε κατά την προαίρε-

ση της καρδιάς μας". Το επιχείρημα αυτό είναι χάρτινο και καταρρί-

πτεται με το αντίθετο επιχείρημα που είναι: "Όπως εσύ λέγεις ότι η 

Καινή Διαθήκη δεν γράφει ΝΑ ΔΙΝΟΥΜΕ τα δέκατα και εγώ σου λέ-

γω ότι επίσης δεν γράφει και ΝΑ ΜΗΝ ΔΙΝΟΥΜΕ, ποιος από τους 

δύο μας έχει δίκιο, εσύ ή εγώ;" Για να οδηγηθούμε στην αλήθεια, 

θα πρέπει να εφαρμόσουμε τους Βιβλικούς ερμηνευτικούς κανό-

νες, καθώς και το ερμηνευτικό κλειδί του Ησαΐα ΚΗ/28 (βλ. σελ. 58-60). 
 

 Το γεγονός ότι οι συγγραφείς της Καινής Διαθήκης δεν χρη-

σιμοποίησαν στα κείμενά του τη λέξη "δέκατο", αυτό δεν σημαίνει 

ότι απορρίπτουν την εντολή του Θεού για τα δέκατα. Το γεγονός 

της χρήσης διαφορετικής ορολογίας, το συναντάμε συχνά μέσα 

στην Καινή Διαθήκη. Για παράδειγμα, ενώ ο Ιησούς είπε ότι ο άν-

θρωπος για να σωθεί πρέπει "να γεννηθεί άνωθεν", δηλαδή να α-

ναγεννηθεί (Ιωάννης Γ/3:3), βλέπουμε ότι ο Παύλος, δεν χρησιμο-

ποίησε ποτέ στις επιστολές τους αυτή την ορολογία. 
 

 Ο Ιησούς επίσης, συχνά μιλούσε για τη "γέενα" (Ματθαίος 

Ε/5:22,29, Ι/10:28, ΚΓ/23:23, κλπ), ενώ ο Παύλος χρησιμοποιούσε δια-

φορετικές ορολογίες για να διδάξει επάνω σ' αυτό το γεγονός (βλ. 

264 



Ρωμαίους Ε/5:9, Α' Θεσσαλονικείς Α/1:10, Β' Θεσσαλονικείς Α/1:9, κλπ). 

Θα ήταν ανόητο να πούμε ότι ο Παύλος ερχόταν σε αντίθεση με 

τον ο Ιησού, έχοντας διαφορετική διδασκαλία στο θέμα αυτό!  
 

 Ο Ιησούς Χριστός επιδοκίμασε την εντολή του δεκάτου (Ματ-

θαίος ΚΓ/23:23), αλλά και ο απόστολος Παύλος την επιδοκίμασε, με 

ένα τελείως διαφορετικό τρόπο, χωρίς να χρησιμοποιήσει τον όρο 

"δέκατο" (Α' Κορινθίους Θ/9:13-14).  

 Για λεπτομέρειες βλέπε: "Κεφάλαιο ΠΕΜΠΤΟ" (σελ.76-80). 
 

10) «Ποια είναι τα τρία βασικά επιχειρήματα υπέρ των δε-
κάτων στην περίοδο της Καινής Διαθήκης και ποιοι τα 
αναφέρουν, χωρίς τον όρο "δέκατο;"»  

 

α. Ο ΙΗΣΟΥΣ ΧΡΙΣΤΟΣ ήρθε να γεμίσει το νόμο του Μωυσή και 

όχι να τον καταργήσει: «Μη νομίσετε ότι ήλθον να καταλύσω τον 

ΝΟΜΟ ή τους ΠΡΟΦΗΤΕΣ· δεν ήλθον να καταλύσω, αλλά να εκπληρώ-

σω (αρχ. "αλλά ΠΛΗΡΩΣΑΙ")...» (Ματθαίος Ε/5:17).  
 

β. Ο ΙΑΚΩΒΟΣ στην τοπική σύνοδο της Ιερουσαλήμ συνέστησε 

να διδάσκουν το νόμο του Μωυσή στους νέους πιστούς: «...ΔΙΟΤΙ 

ο Μωυσής από γενεάς αρχαίας ΕΧΕΙ ΣΕ ΚΑΘΕ ΠΟΛΗ ΤΟΥΣ ΚΗΡΥΤ-

ΤΟΝΤΑΣ αυτόν εις τις συναγωγές, αναγινωσκόμενος κατά παν σάββα-

τον» (Πράξεις ΙΕ/15:19-21). 
 

γ. Ο ΠΑΥΛΟΣ με τη διακήρυξη «ΟΛΗ η Γραφή είναι θεόπνευστη» 

(Β' Τιμόθεου Γ/3:16) επιβεβαίωσε την πρακτική της πρώτης αποστο-

λικής εκκλησίας να διδάσκει τον θεόπνευστο νόμο του Μωυσή, α-

φού ακόμα δεν υπήρχαν τα βιβλία της Καινής Διαθήκης. 
 

 Στις τρεις παραπάνω περιπτώσεις που διδασκόταν ο θεό-

πνευστος νόμος της Παλαιάς Διαθήκης, περιλάμβανε και την εντο-

λή των δεκάτων. Κατάργηση έχουμε όταν υπάρχει ρητή αναφορά, 

αντικατάσταση, ή τροποποίηση, ή εκπλήρωση της εντολής. 
 

 Για λεπτομέρειες βλέπε: "Κεφάλαιο ΠΕΜΠΤΟ" (σελ.73-75). 
 

. . . / / /  . . . 

 

265 



11)  «Ποιο είναι το βασικό ΕΠΙΧΕΙΡΗΜΑ του Παύλου υπέρ 
των δεκάτων για τη συντήρηση των εργατών στην πε-
ρίοδο της Καινής Διαθήκης;» 

 

 Ο Παύλος έχει χρησιμοποιήσει πολλά επιχειρήματα υπέρ 

των δεκάτων, χωρίς να κάνει χρήση του όρου "δέκατο", αλλά ένα 

από τα πιο βασικά που αναφέρει είναι το επιχείρημα ότι οι εργαζό-

μενοι στα ιερά τρώγουν από τα ιερά και οι ασχολούμενοι στο θυ-

σιαστήριο λαμβάνουν μερίδιο από το θυσιαστήριο: «...Δεν εξεύρετε 

ότι οι εργαζόμενοι τα ιερά εκ του ιερού τρώγουσιν, οι ενασχολούμενοι 

εις το θυσιαστήριον μετά του θυσιαστηρίου λαμβάνουσι μερίδιον; Ού-

τω και ο Κύριος διέταξεν, οι κηρύττοντες το ευαγγέλιον να ζουν εκ 

του ευαγγελίου....» (Α' Κορινθίους Θ/9:13-14).         
      

 Εδώ θα επισημάνουμε ότι ο Παύλος μιλώντας για το θέμα 

αυτό χρησιμοποιεί δύο ρήματα σε ενεστώτα χρόνο, που σημαίνει 

ότι αυτό που έλεγε, γινόταν την περίοδο εκείνη. Λέγει «τρώγουσιν» 

(αρχ. "εσθίουσιν") και «λαμβάνουσι» (αρχ. "συμμερίζονται"). Το στοιχείο 

αυτό μας οδηγεί στο παρακάτω στοιχείο.  
 

 Στο επόμενο στοιχείο που μας οδηγεί είναι ότι ο δεκατισμός 

που δόθηκε με το νόμο του Μωυσή, ίσχυε ακόμα και δεν είχε κα-

ταργηθεί, όταν ο Παύλος έγραφε τα λόγια αυτά στους Κορίνθιους. 

Αυτό το γνωρίζουμε για τους εξής λόγους: Η Α' επιστολή προς Κο-

ρινθίους γράφτηκε στο διάστημα μεταξύ 54-58 μΧ, ο δε ναός στην 

Ιερουσαλήμ και το Λευιτικό σύστημα ήσαν ακόμα σε ισχύ, γιατί 

καταστράφηκαν αργότερα το 70 μΧ από τις Ρωμαϊκές λεγεώνες. 
 
 

 Εδάφια για μελέτη: Α΄ Κορινθίους Θ/9:13-14, Δευτερονόμιο Ι'/10:8-9, 

Λευιτικό ς'/6:16 και Ζ/7:6, Αριθμοί Ε/5:9-10). 

 Για λεπτομέρειες βλέπε: "Κεφάλαιο ΠΕΜΠΤΟ" (σελ.83-88). 
 

12)  «Ο Παύλος για τη συντήρηση των εργατών, χρησιμο-
ποιεί το ΕΠΙΧΕΙΡΗΜΑ "δεν θέλεις εμφράξει το στόμα βοός 

αλωνίζοντος", τι εννοεί με αυτό;» 
 

 

 Το επιχείρημα αυτό το είχε χρησιμοποιήσει και ο Ιησούς σε 

μία περίπτωση (Ματθαίος Ι'/10:10), επαναλαμβάνοντας την εντολή 

266 



του νόμου του Μωυσή, ενώ ο Παύλος το χρησιμοποιεί σε δύο πε-

ριπτώσεις (βλ. Α΄ Κορινθίους Θ/9:9 και Α' Τιμόθεου Ε/5:18). Τι θέλει να 

μας διδάξει ο Λόγος του Θεού με τα λόγια αυτά;  
 

 Πολλοί αρχαίοι λαοί χρησιμοποιούσαν βόδια για να αλωνί-

ζουν τα στάχια τους και για να μην μπορούν τα ζώα να τρώνε το 

στάρι που αλώνιζαν τα φίμωναν. Αυτό όμως που έκαναν οι ειδω-

λολάτρες, ο νόμος του Μωυσή το απαγόρευε ρητά να το κάνουν οι 

Ισραηλίτες στα δικά τους βόδια (Δευτερονόμιο ΚΕ/25:4). Δεν ήταν δί-

καιο να φιμώνουν το βόδι όταν αλώνιζε, γιατί δικαιούταν σαν αντα-

μοιβή για την προσφορά του να φάει από αυτά που αλώνιζε.  
 

 Εδώ έχουμε μια τυπολογία: Τα βόδια μέσα στην Αγία Γρα-

φή συμβολίζουν τους εργάτες του Κυρίου και εφόσον εργάζονται 

μέσα στον αγρό Του δικαιούνται να τρώνε από τον κόπο της εργα-

σίας τους. Είναι ένα ισχυρό επιχείρημα του απ. Παύλου υπέρ της 

συντήρησης των εργατών με τα δέκατα και τις προσφορές, που το 

αναφέρει σαν κεντρικό συμπέρασμα μετά από την παράθεση ενός 

τριπλού επιχειρήματός του, που θα το αναφέρουμε λίγο παρακάτω. 
 
 

 Εδάφια για μελέτη: Α΄ Κορινθίους Θ/9:9-11,13-14, Α' Τιμόθεου Ε/5: 

17-18, Δευτερονόμιο ΚΕ/25:4, Ματθαίος Ι'/10:10, Λουκάς Ι'/10:7, 

Γαλάτες ς'/6:6.  

 Για λεπτομέρειες βλέπε: "Κεφάλαιο ΔΕΚΑΤΟ ΤΡΙΤΟ" (σελ.178-182).  
 

13)  «Ο Ιησούς και ο Παύλος για τη συντήρηση των εργα-
τών, χρησιμοποιούν το ΕΠΙΧΕΙΡΗΜΑ "ο εργάτης είναι ά-

ξιος του του μισθού του", τι σημαίνει αυτό;» 
 

 

 Το επιχείρημα αυτό το χρησιμοποίησε δύο φορές ο Κύριος 

Ιησούς σε παρόμοιες περιπτώσεις, όταν έστειλε την πρώτη φορά 

τους δώδεκα μαθητές Του (Ματθαίος Ι'/10:10) και την δεύτερη φορά 

όταν έστειλε τους εβδομήντα μαθητές Του (Λουκάς Ι'/10:7) για να 

κηρύξουν το ευαγγέλιο της βασιλείας και τους είπε να μην έχουν 

μαζί τους κανένα εφόδιο, που θα τους ήταν εμπόδιο για την απο-

στολή τους, γιατί ο ουράνιος Πατέρας θα φροντίσει για όλες τις α-

νάγκες τους και θα τους προμηθεύσει και το φαγητό τους, γιατί 

267 



«...ο εργάτης είναι άξιος της ΤΡΟΦΗΣ του».  
 

 Το ίδιο επιχείρημα χρησιμοποίησε και ο Παύλος σε επιστολή 

του προς τον συνεργάτη του Τιμόθεο, λέγοντάς του σαν συμπέρα-

σμα ότι «ο εργάτης είναι άξιος του ΜΙΣΘΟΥ του» (Α' Τιμόθεου Ε/5:18). 

Στους δε Κορίνθιους πιστούς για να στηρίξει το επιχείρημά του ότι 

οι εργαζόμενοι στα ιερά τρώγουν από τα ιερά, τους είπε ότι και ο 

Ιησούς διέταξε «οι κηρύττοντες το ευαγγέλιο ΝΑ ΖΟΥΝ εκ του ευαγγε-

λίου» (Α' Κορινθίους Θ/9:14) .   
 

 Ο Ιησούς, ενώ στους δώδεκα μαθητές Του είπε ότι ο εργάτης 

είναι άξιος της ΤΡΟΦΗΣ του, στους εβδομήντα είπε ότι είναι άξιος 

του ΜΙΣΘΟΥ του, όπως είπε και ο Παύλος προς τον Τιμόθεο, που 

σημαίνει ότι ο Λόγος του Θεού ταυτίζει τον μισθό με την τροφή, 

που ο εργάτης δικαιούται να λαμβάνει για το έργο του και αυ-

τό γίνεται με τα δέκατα και τις προσφορές, γιατί οι εργαζόμενοι στα 

ιερά από τα ιερά τρώγουν και ο κατηχούμενος τον λόγο κάνει τον 

κατηχούντα μέτοχο σε όλα τα αγαθά του (Γαλάτες ς'/6:6). 
 

 Για λεπτομέρειες βλέπε: "Κεφάλαιο ΔΕΚΑΤΟ ΤΡΙΤΟ" (σελ.174-177). 
 

14)   «Ποιο είναι το τριπλό ΕΠΙΧΕΙΡΗΜΑ του Παύλου υπέρ 
των δεκάτων για τη συντήρηση των εργατών στην πε-
ρίοδο της Καινής Διαθήκης;» 

 Ο απόστολος Παύλος χρησιμοποιεί τρία εύστοχα επιχειρή-

ματα μέσα από την καθημερινότητα για να αποδείξει ότι ο εργάτης 

του Κυρίου πρώτος απολαμβάνει τα αγαθά από τον κόπο της δια-

κονίας του. Αναφέρεται σε τρεις ανθρώπους, που κατά σειρά είναι 

στρατιώτης, γεωργός και ποιμένας: «(α) ΠΟΙΟΣ εκστρατεύει πο-

τέ με δικά του έξοδα; (β) ΠΟΙΟΣ φυτεύει αμπελώνα, και δεν τρώει 

από τον καρπό του; (γ)  Ή, ΠΟΙΟΣ ποιμαίνει ποίμνιο, και δεν τρώει 

από το γάλα του ποιμνίου;» (Α΄ Κορινθίους Θ/9:7). 
 

(α) Εφόσον ο ΣΤΡΑΤΙΩΤΗΣ ανήκει αποκλειστικά στην υπηρεσία 

του κράτους και δεν μπορεί να εκστρατεύσει και να πολεμήσει με 

δικά του έξοδα, γιατί δεν έχει προσωπικά έσοδα, αλλά συντηρείται 

από τον εργοδότη του, το ίδιο και ο εργάτης του Κυρίου, ως μάχι-

268 



μος στρατιώτης του βασιλείου του φωτός για να εκστρατεύει ενα-

ντίον του βασιλείου του σκότους, θα πρέπει να συντηρείται από 

τον δικό Του ουράνιο εργοδότη. 
 

(β) Εφόσον ο ΓΕΩΡΓΟΣ (ο αγρότης) απολαμβάνει πρώτος τους 

καρπούς από τη σοδειά του και μετά διαθέτει τη σοδειά στο εμπό-

ριο για να συντηρείται οικονομικά, το ίδιο και ο εργάτης του Κυρίου 

(ποιμένας, απόστολος, κλπ) έχει το δικαίωμα να τρώγει από τους 

καρπούς του πνευματικού του αμπελώνα, σπέρνοντας και τη διδα-

σκαλία των δεκάτων για να θερίζει πλούσιους  καρπούς. 

 

(γ) Εφόσον ο ΠΟΙΜΕΝΑΣ (ο βοσκός) παρέχει τροφή και προ-

στασία στο ποίμνιό του και έχει το δικαίωμα να απολαμβάνει το 

γάλα και το μαλλί και από αυτά να συντηρείται οικονομικά, το ίδιο 

και ο εργάτης του Κυρίου έχει το δικαίωμα να θερίζει από το ποί-

μνιό του τα υλικά αγαθά, όταν ο ίδιος σπέρνει πνευματικά 
 

 Όταν ο Παύλος τελειώνει τα τρία επιχειρήματά του, τα συσχε-

τίζει άμεσα με το νόμο του Μωυσή και τα παρουσιάζει να είναι άρ-

ρηκτα δεμένα με την εφαρμογή του νόμου, γι' αυτό σαν κεντρικό 

παράδειγμα χρησιμοποιεί τι γινόταν με τα βόδια στο αλώνι. Κατά 

συνέπεια, αυτός που εργάζεται μέσα στον αγρό του Κυρίου δικαι-

ούται να έχει μερίδιο από τον κόπο του, γιατί είναι γεγραμμένο ότι 

«δεν θέλεις εμφράξει το στόμα βοός αλωνίζοντος». 

 
 

 Εδάφια για μελέτη: Α΄ Κορινθίους Θ/9:7-9,10-11, Πράξεις Κ/20:28, 

Γαλάτες ς'/6:6, Β' Τιμόθεου Β/2:3-4, Ησαΐας ΝΓ/53:7, Παροιμίες 

ΚΖ/27:18, 23, Δευτερονόμιο Κ/20:6, Α' Κορινθίους Γ/3:6-8.  

 Για λεπτομέρειες βλέπε: "Κεφάλαιο ΔΕΚΑΤΟ ΤΡΙΤΟ" (σελ.183-195).  
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 

269 



15)   «Τι είναι το αδάπανο ευαγγέλιο; Έρχεται σε αντίθεση 
με τους μισθωτούς εργάτες του Θεού;»  

 

 Ο απόστολος Παύλος στις επιστολές του είναι υπέρμαχος της 

διδασκαλίας ο εργάτης του Θεού να συντηρείται οικονομικά από το 

ποίμνιο, ο ίδιος όμως είχε επιλέξει να κάνει "αδάπανο" το μήνυμα 

του ευαγγελίου: «Ποιος λοιπόν είναι ο μισθός μου; (Είναι) το να κάμω 

ΑΔΑΠΑΝΟΝ το ευαγγέλιον του Χριστού» (Α' Κορινθίους Θ/9:18). Αυτό 

σημαίνει ότι ο εργάτης του Θεού για να συντηρείται οικονομικά θα 

πρέπει να ασκεί κάποια βιοποριστική εργασία, όπως έκανε και ο 

Παύλος που στην Κόρινθο κατασκεύαζε σκηνές (Πράξεις ΙΗ/18:2-3). 
 

 Σήμερα που οι κοινωνικές συνθήκες δεν έχουν καμιά απολύ-

τως σχέση με τις συνθήκες των αποστολικών αιώνων, μπορεί κάλ-

λιστα ένας πιστός να έχει το βιοποριστικό του επάγγελμα και ταυ-

τόχρονα να είναι ένας κήρυκας του Λόγου του Θεού, ποιμένας, ή 

ευαγγελιστής, ή διδάσκαλος, ή όπως αλλιώς τον οδηγεί ο Κύριος 

να έχει πολλές πνευματικές δραστηριότητες.  
 

 Ο Παύλος, όπως παρουσιάζει ισχυρά επιχειρήματα ότι ο Θεός 

θέλει οι μισθωτοί εργάτες Του να συντηρούνται οικονομικά από 

τους πιστούς (βλ. Α΄ Κορινθίους Θ/9:7-10, 13-14), το ίδιο παρουσιάζει 

ισχυρά επιχειρήματα για να στηρίξει αυτούς που επιθυμούν να κά-

νουν το ευαγγέλιο αδάπανο (βλ. Α΄ Κορινθίους Θ/9:12,18, Β' Κοριν-

θίους ΙΑ/11:7-9, ΙΒ/1213-14, Β' Θεσσαλονικείς Β/2:9, Γ/3:8-9). Κατά συ-

νέπεια τα δύο αυτά δεν έρχονται σε αντίθεση μεταξύ τους, αλλά η 

ειδοποιός διαφορά μεταξύ τους είναι ότι ο μεν Θεός θέλει αποκλει-

στική αφιέρωση και υπηρεσία από τους χρισμένους Του, οι δε ερ-

γάτες Του εκλέγουν εάν θα ακολουθήσουν το αδάπανο ευαγγέλιο.  
 

 Σήμερα, εάν ένας εργάτης του Κυρίου δεν ανήκει σε κάποια 

οργανωμένη ιεραποστολή, η οποία θα τον στηρίζει οικονομικά, εί-

ναι φυσικό όταν ξεκινά μία νέα εκκλησία να εργάζεται, αλλά αυ-

τό όμως δεν πρέπει να είναι ο σκοπός του κάθε εργάτη, γιατί εφό-

σον θέλει να εργαστεί αποκλειστικά στο έργο του Κυρίου, δεν μπο-

ρεί να εμπλέκεται στα βιοτικά.  
 

270 



 Ο Παύλος όταν πήγαινε σε μια πόλη για να κηρύξει το ευαγ-

γέλιο, δεν υπήρχαν καθόλου πιστοί, για να τον συντηρούν όπως 

συνέβηκε και όταν ήρθε στην Ελλάδα, με αποτέλεσμα να αναγκά-

ζεται να εργάζεται, αλλά και στις περιπτώσεις που μπορούσε να 

συντηρείται οικονομικά δεν το έκανε από καθαρά προσωπική επι-

λογή, όπως είχε συμβεί με την εκκλησία της Κορίνθου. 
 

 Εδάφια για μελέτη: Όλα τα σχετικά εδάφια βρίσκονται συγκεντρω-
τικά στη σελίδα 183-184. 

 Για λεπτομέρειες βλέπε: "Κεφάλαιο ΔΕΚΑΤΟ ΤΕΤΑΡΤΟ" (σελ.199-220).  
 

16)  «Ο νόμος της ΣΠΟΡΑΣ και του ΘΕΡΙΣΜΟΥ, τι φέρνει στη 
ζωή μας, αφθονία ή στέρηση;»  

 

 Υπάρχει ένας νόμος του Θεού, που μένει για πάντα και που 

η τήρησή του από τον πιστό ανοίγει τους καταρράκτες των ευλο-

γιών του ουρανού, είναι ο νόμος της σποράς και του θερισμού: 

«Μη πλανάσθε, ο Θεός δεν εμπαίζεται· επειδή ό,τι αν σπείρει ο άν-

θρωπος, τούτο και θέλει θερίσει» (Γαλάτες ς'/6:7). Απλή πρακτική, ότι 

σπείρει ο άνθρωπος αυτό και θα θερίσει, σπέρνει λίγα θερίζει λίγα, 

σπέρνει πολλά θερίζει πολλά. Εάν ο γεωργός σπείρει μόνο ένα 

τσουβάλι σπόρο σίτου, η σοδειά του θα είναι μικρή. Εάν όμως 

σπείρει είκοσι τσουβάλια σπόρο, θα θερίσει είκοσι φορές πιο 

πλούσια σοδειά. Ο Παύλος το επισημαίνει λέγοντας: «Τούτο δε λέ-

γω, ότι ο σπείρων με φειδωλία και με φειδωλία θέλει θερίσει, και ο 

σπείρων με αφθονία και με αφθονία θέλει θερίσει.» (Β' Κορινθίους 

Θ/9:6-7). Ότι γίνεται στον φυσικό τομέα, το ίδιο γίνεται και στον 

πνευματικό τομέα, εάν σπείρουμε αγάπη θερίζουμε αγάπη, εάν 

σπείρουμε πόνο θερίζουμε πόνο, ότι σπείρουμε αυτό και θα θερί-

σουμε. Υπάρχουν όμως αρχές στη φυσική σπορά, που εφαρμόζο-

νται και στην πνευματική σπορά. Στην εποχή της σποράς, μόνο 

μπορούμε να σπέρνουμε, ενώ στην εποχή του θερισμού θερί-

ζουμε αυτό που σπείραμε.  
 

 Όταν ο γεωργός σπέρνει, γνωρίζει επακριβώς τι θα θερίσει. 

Έχει τσουβάλια με σπόρους από διάφορα είδη, όπως σιτάρι, φα-

271 



σόλια, ντομάτες, κολοκύθια, κλπ, τα οποία σπέρνει στον αγρό του 

χωριστά, χωρίς να τα αναμειγνύει. Το ίδιο πρέπει να κάνει και ο 

κάθε πιστός όταν δίνει στον Κύριο δέκατα και προσφορές. Θα πρέ-

πει να γνωρίζει τι ακριβώς σπέρνει, για να μπορεί να γνωρίζει και 

τι θα θερίσει στον κατάλληλο καιρό. Για να το γνωρίζει αυτό, θα 

πρέπει να ΟΝΟΜΑΤΙΖΕΙ την κάθε προσφορά που κάνει, θα πρέ-

πει να δίνει όνομα στη σπορά του, ώστε το αίτημά του να μην  εί-

ναι γενικό και αόριστο, αλλά συγκεκριμένο.  
 

 Σπέρνει θεραπεία με την προσευχή του, θερίζει θεραπεία. 

Σπέρνει το μήνυμα της σωτηρίας, θερίζει ψυχές για τον Κύριο, θε-

ρίζει αυτό που σπέρνει, γιατί εάν σπείρει πατάτες δεν θα φυτρώ-

σουν φασόλια. Εάν δεν σπείρει δέκατα, δεν θα έχει καμιά σοδειά 

και αυτός που δεν σπέρνει είναι πνευματικά αιχμάλωτος και δεν 

μπορεί να σπείρει, όπως και οι Ισραηλίτες όταν ήταν αιχμάλωτοι 

στους Αιγύπτιους δεν μπορούσαν να σπείρουν. 
 

 Εδάφια για μελέτη: Γαλάτες ς'/6:7, Β' Κορινθίους Θ/9:6-7, Λουκάς 

ς'/6:38 και Ις'/16:25, Ρωμαίους Β/2:6, Εβραίους ς'/6:10, Παροιμίες  

ΙΘ/19:17,  Α' Πέτρου Δ/4:10. 

 Για λεπτομέρειες βλέπε: "Κεφάλαιο ΕΚΤΟ" (σελ.87-95).  
 

17)  «Όταν έχουμε έλλειψη σπέρνουνε και στη φτώχεια, ή 
σπέρνουμε μόνο όταν υπάρχει αφθονία στη ζωή μας;»  

 

 Όχι μόνο δεν υπάρχει τέτοια διάκριση μέσα στην Βίβλο, αλλά 

αντίθετα ο Λόγος του Θεού μας προτρέπει να σπέρνουμε και όταν 

δεν έχουμε. Οι ευλογίες του Θεού και στις δύο περιπτώσεις είναι 

πλούσιες, γιατί ο Θεός δεν βλέπει ΠΟΣΑ δίνουμε, αλλά ΠΩΣ τα 

δίνουμε, εάν δηλαδή τα δίνουμε με λύπη ή με χαρά και καρδιά ευ-

γνωμοσύνης, όπως στις παρακάτω περιπτώσεις: 
 

(α) ΙΣΑΑΚ: Επί των ημερών του Ισαάκ έγινε μεγάλη πείνα και ο 

Θεός τον εμπόδισε να πάει στην Αίγυπτο για να φέρει τροφές, λέ-

γοντάς του: «Μην καταβείς εις την Αίγυπτον· κατοίκησε εις την γη 

την οποίαν θέλω σου ειπεί· παροίκει εις την γη ταύτη και Εγώ θέλω εί-

σθαι μετά σου» (Γένεση Κς'/26:2-3). Μέσα στην περίοδο της πείνας ο 

272 



Θεός έδωσε μια υπόσχεση στον Ισαάκ ότι θα είναι μαζί του.  Υπά-

κουσε ο Ισαάκ και σε περίοδο φτώχειας και πείνας «έσπειρε ...εις 

την γη εκείνη και εσύναξε κατ' εκείνον τον χρόνον εκατονταπλάσια· 

και ευλόγησεν αυτόν ο Κύριος» (Γένεση Κς'/26:12). Η υπακοή στον 

Θεό ήταν που έφερε την ευλογία.  
 

(β) Δίλεπτο ΧΗΡΑΣ: Η υπόσχεση του Κυρίου είναι "Εγώ θα είμαι 

μετά Σου και δεν θα σε αφήσω, ούτε θα σε εγκαταλείψω!" γι' αυτό 

πρέπει να σπέρνουμε στην αφθονία και στη στέρηση, να σπέρνου-

με στη χαρά και στη λύπη, να σπέρνουμε σε κάθε κατάσταση. Αυτό 

έκανε και η χήρα στην εποχή του Ιησού Χριστού, που έβαλε στο 

γαζοφυλάκιο μόνο έναν κοδράντη, δηλαδή δύο λεπτά, αλλά αυτή 

όμως ήταν ΟΛΗ η περιουσία της, έσπειρε μέσα στη φτώχεια της, 

γεγονός για το οποίο την επαίνεσε ο ίδιος ο Ιησούς Χριστός (βλ. 

Λουκάς ΚΑ/21:3-4, Μάρκος ΙΒ/12:41-44). 
  

 Η εντολή του Λόγου του Θεού είναι «και θέλεις ΑΓΑΠΑ Κύριον 

τον Θεόν σου εξ όλης της καρδίας σου, και εξ όλης της ψυχής σου, και 

εξ όλης της διανοίας σου, και εξ όλης της δυνάμεώς σου· αύτη είναι η 

πρώτη εντολή» (Μάρκος ΙΒ/12:29-30). Η χήρα γυναίκα αγαπούσε τον 

Θεό με όλη την καρδιά της, την ψυχή της, τη διάνοιά της και τη δύ-

ναμή της και αυτό το έδειξε στην πράξη με το να δώσει όλη την 

περιουσία της. Το δίλεπτο της χήρας είχε μεγάλη αξία ενώπιον του 

Θεού, γιατί αντιπροσώπευε τον πλούτο της καρδιάς της.  
 

(γ) Εκκλησία ΦΙΛΙΠΠΩΝ: Απ' όλες τις εκκλησίες που ίδρυσε ο 

Παύλος βλέπουμε ότι μόνο η εκκλησία των Φιλίππων τον ενίσχυε 

οικονομικά και μάλιστα οι Φιλιππήσιοι πιστοί έσπειραν μέσα στη 

φτώχεια και στη θλίψη τους και αυτό στο αρχαίο θεόπνευστο κεί-

μενο αποτυπώνεται με τη γλαφυρή περιγραφή του Παύλου: «...Ενώ 

δοκίμαζαν μεγάλη θλίψη, και η βαθιά τους φτώχεια ανέδειξε με πε-

ρίσσεια τον πλούτο της γενναιοδωρίας τους» (Β' Κορινθίους Η/8:2). Η  

προσφορά τους στον Παύλο δεν ήταν σε περίοδο χαράς, ευημερίας  

και αφθονίας, αλλά αντίθετα οι καταστάσεις που τους περιέβαλαν 

ήταν δραματικές, υπήρχε πολλή θλίψη και στεναχώρια και φτώχεια, 

32 
273 



αυτό όμως δεν εμπόδιζε τους αδελφούς να ενδιαφερθούν για τις 

ανάγκες του Παύλου και το έκαναν με περισσή χαρά. 

 Εδάφια για μελέτη: Γένεση Κς'/26:2-3,12, Παροιμίες  ΙΑ/11:24-28 και 

ΚΓ/23:23, Λουκάς ΚΑ/21:3-4, Μάρκος ΙΒ/12:41-44, Β' Κορινθίους Η/ 

8:2, Φιλιππησίους Δ/4:17-19, Α' Τιμόθεου ς'/6:6-8, Εφεσίους Γ/3:20. 

 Για λεπτομέρειες βλέπε: "Κεφάλαιο ΕΒΔΟΜΟ" (σελ.105-118).  
 

18)   «ΠΟΥ πρέπει να δίνουμε τα δέκατα & τις προσφορές; 
ΠΟΙΕΣ είναι οι βασικές περιπτώσεις που δίνουμε;»  

 

 Θα αναφερθούν παρακάτω, σαν μια σφαιρική παρουσίαση 

του όλου θέματος οι έξι (6) πιο βασικές περιπτώσεις μέσα από την  

Παλαιά Διαθήκη (ΠΔ) και την Καινή Διαθήκη (ΚΔ), στις οποίες πρέ-

πει να δίνουμε τα δέκατα και τις προσφορές μας: 
 

 ΠΔ: ΣΤΟΝ ΟΙΚΟ ΤΟΥ ΘΕΟΥ - ΙΕΡΕΙΣ (Γένεση ΚΗ/28:22, Α' Χρονικών 

ΚΘ/29:3, Β' Χρονικών ΚΘ/29:31 και ΙΕ/15:18, Α' Βασιλέων Ζ/7:51, κλπ).  
 

 ΠΔ: ΣΤΙΣ ΑΠΟΘΗΚΕΣ ΤΟΥ ΘΕΟΥ (Νεεμίας Ι'/10:37-39, Μαλαχίας Γ/3:10). 
 

 ΠΔ: ΣΤΟ ΘΗΣΑΥΡΟΦΥΛΑΚΙΟ (Νεεμίας Ζ/7:66-71, ΙΒ/12:44, Δευτερονό-

μιο ΛΒ/32:34, Ιησούς του Ναυή ς'/6:19, κλπ). 
 

 ΚΔ: ΟΠΟΥ Ο ΠΙΣΤΟΣ ΤΡΕΦΕΤΑΙ ΠΝΕΥΜΑΤΙΚΑ (Α' Κορινθίους Θ/9:11-

14, Γαλάτες ς'/6:6,10, κλπ). 
 

 ΚΔ: ΣΤΙΣ τοπικές ΕΚΚΛΗΣΙΕΣ (Α' Κορινθίους Ις'/16:1-2, Γαλάτες ς'/6:10, 

Ρωμαίους ΙΒ/12:13, κλπ). 
 

 ΚΔ: ΣΕ ΦΤΩΧΟΥΣ, ΧΗΡΕΣ, κλπ (Α' Τιμόθεου Ε/5:4-8,16 και ς'/6:18, 

Λουκάς ς'/6:38, Ιάκωβος Α/1:27, Α' Ιωάννου Γ/3:17, κλπ). 
 

 Για λεπτομέρειες βλέπε: "Κεφάλαιο ΟΓΔΟΟ" (σελ.119-120).  
 

19)   «ΠΟΤΕ πρέπει να δίνουμε τα δέκατα & τις προσφορές; 
Υπάρχει κάποιος χρονικός περιορισμός;»  

 

 

 Στην περίοδο της Παλαιάς Διαθήκης οι Ισραηλίτες έδιναν 

κάθε έτος (Δευτερονόμιο ΙΔ/14:22), τρεις φορές το χρόνο (Δευτερο-

νόμιο Ις'/16:16-17), έδιναν το πρώτο μερίδιο από κάθε τι (Δευτερο-

νόμιο ΙΗ/18:4, Έξοδος ΚΒ/22:29-30, Αριθμοί ΙΗ/18:12,24, Β' Κορινθίους 

Η/8:5) και από τις απαρχές των γεννημάτων τους (Παροιμίες Γ/3:9-

274 



10, Β' Χρονικών ΛΑ/31:5, Αριθμοί ΙΓ/13:20, Δευτερονόμιο ΙΗ/18:3-4). 
 

 Στην Καινή Διαθήκη συγκεκριμένος χρόνος για το πότε πρέ-

πει να προσφέρουμε στον Κύριο ρητά δεν αναφέρεται. Πρέπει ό-

μως να δίνουμε και εμείς, όπως έκαναν οι Ισραηλίτες, το "πρώτο 

μερίδιο" από κάθε τι που έχουμε, γιατί δεν είναι δικά μας, αλλά εί-

ναι δικά Του και μας τα έχει εμπιστευθεί και το πρώτο που δίνουμε 

στον Κύριο είναι ο εαυτός μας (Β' Κορινθίους Η/8:5).  
 

 Υπάρχουν και αυτοί που διδάσκουν ότι πρέπει να δίνουμε υ-

ποχρεωτικά την "Πρώτη ημέρα" της εβδομάδας (σημερινή Κυριακή), 

στηριζόμενοι στα λόγια του Παύλου στην επιστολή Α' Κορίνθιους 

Ις'/16:2), αλλά ο Παύλος στην περίπτωση αυτή, όπως φαίνεται από 

τα συμφραζόμενα, δεν αναφέρεται στα ΔΕΚΑΤΑ, αλλά στις έκτα-

κτες ΣΥΝΕΙΣΦΟΡΕΣ, προκειμένου να καλυφθούν οι ανάγκες της εκ-

κλησίας της Ιερουσαλήμ (Α' Κορινθίους Ις'/16:3). 
 

 Για λεπτομέρειες βλέπε: "Κεφάλαιο ΕΝΑΤΟ" (σελ.134-136).  
 

20)  «Ποιες είναι οι περιπτώσεις που μας αναφέρει η Βί-
βλος ότι ο Θεός προμήθευσε πλούσια;»  

 

 Μία από τις ιδιότητες του Θεού, όπως μας αποκαλύπτεται μέ-

σα στην Βίβλο είναι "ο Θεός ο προμηθεύων" (Γένεση ΚΒ/22:7-8,14) 

και η προμήθειά Του περιλαμβάνει υλικά και πνευματικά αγαθά. Ο 

Πιστός έχει επίγνωση ότι «κάθε δόση αγαθή και κάθε δώρημα τέλειο 

είναι "άνωθεν καταβαίνον" από τον Πατέρα των φώτων» (Ιάκωβος 

Α/1:17). Αυτή η προμήθεια του Θεού ξεκινά μέσα από τον κήπο της 

Εδέμ και συνεχίζει σε όλες τις γενιές. Ο Θεός  π ρ ο μ ή θ ε υ σ ε: 
 

(1) Τον Αδάμ και την Εύα: Το πρώτο θαύμα προμήθειας του 

Θεού έγινε πριν ακόμα δημιουργήσει τον πρώτο άνθρωπο. Φρόντι-

σε όταν ο Αδάμ έρθει στην ύπαρξη, όχι μόνο να μη στερείται από 

τίποτα, αλλά να του δώσει πλήρη κυριαρχικά δικαιώματα επάνω 

στη δημιουργία Του (Γένεση Α/1:28-29). 
 

(2) Τον ΑΒΡΑΑΜ: Η Γραφή αναφέρει ότι ο Αβραάμ «ήτο πλούσιος 

σφόδρα εις κτήνη, εις αργύριον και εις χρυσίον» (Γένεση ΙΓ/13:2). 
   

275 



(3) Τον ΙΩΒ: «...Και ευλόγησεν ο Κύριος τα έσχατα του Ιώβ μάλλον 

παρά τα πρώτα· ώστε απέκτησε 14.000 προβάτων και 6.000 καμήλους 

και 1.000 ζεύγη βοών και 1.000 όνους. Εγεννήθησαν ακόμη εις αυτόν 7 

υιοί και 3 θυγατέρες...» (Ιώβ ΚΒ/42:12-13). 
  

(4) Τη ΧΗΡΑ από την πόλη Σαρεπτά, μέσω του ΗΛΙΑ: «…Διότι 

ούτω λέγει Κύριος ο Θεός του Ισραήλ· το πιθάριον του αλεύρου δεν θέ-

λει κενωθεί (αδειάσει), ουδέ το ρωγίον του ελαίου θέλει ελαττωθεί (μειω-

θεί), έως της ημέρας κατά την οποίαν ο Κύριος θέλει δώσει βροχήν επί 

προσώπου της γης» (Α΄ Βασιλέων ΙΖ/17:14).  
 

(5) Τη ΣΟΥΝΑΜΙΤΙΣΣΑ γυναίκα, μέσω του ΕΛΙΣΣΑΙΕ: Όταν η γυ-

ναίκα αυτή επέστρεψε από τη γη των Φιλισταίων, που είχε καταφύ-

γει, μετά από προειδοποίηση του Ελισσαιέ για τη μεγάλη πείνα που 

θα ερχόταν στον τόπο της, είχε χάσει το σπίτι της και τα χωράφια 

της (Β΄ Βασιλέων Η/8:1). Ο Θεός όμως μέσα στην πρόνοιά Του είχε 

προετοιμάσει με θαυμαστό τρόπο το δρόμο, ώστε να της επιστρα-

φεί από τον βασιλιά όλη η περιουσία της. Ο Θεός της έδωσε πολύ 

περισσότερα απ’ ότι είχε αφήσει όταν έφυγε (Β΄ Βασιλέων Η/8:5-6). 
 

 (6) Το λαό ΙΣΡΑΗΛ από τη διακονία του ΙΗΣΟΥ: Η επίγεια ζωή 

του Ιησού ήταν γεμάτη από θαύματα προμήθειας και πνευματικών 

αγαθών (σωτηρία, απελευθέρωση από πονηρά δεσμά, κλπ) και υλι-

κών αγαθών, ήταν γεμάτη από προσφορά και θυσία, για τριάμισι 

χρόνια, καθόσον «διήλθεν ευεργετών και θεραπεύων πάντας τους κα-

ταδυναστευομένους υπό του Διαβόλου...» (Πράξεις Ι'/10:38). 
 

 (7) Εμάς σήμερα από τη θυσία του ΙΗΣΟΥ: Η μεγαλύτερη προμή-

θεια του Θεού στη ζωή του ανθρώπου σε όλες τις γενιές είναι η 

σωτηρία μας από την αιώνια απώλεια, εφόσον δεχθούμε ότι ο Ιη-

σούς πέθανε στη δική ΜΟΥ και στη δική ΣΟΥ θέση. 
 

 Για λεπτομέρειες βλέπε: "Κεφάλαιο ΕΝΔΕΚΑΤΟ" (σελ.149-157).  
 
 
 

 

276 



21)   «Μπορεί ο άνθρωπος να κάνει συμφωνίες με τον 
Θεό στα οικονομικά, αλλά και σε άλλα θέματα;»  

 

 Ο Θεός μέσα στην Αγία Γραφή αποκαλύπτεται ως "Θεός 

διαθήκης", του αρέσει να κάνει συμφωνίες με τον άνθρωπο, γιατί 

η διαθήκη είναι αυτή που σφραγίζει και επικυρώνει τα συμφωνηθέ-

ντα ανάμεσα στις δύο πλευρές. Βασικός όρος που θέτει ο Θεός σε 

όλες τις συνθήκες για να απολαύσει ο άνθρωπος τις ευλογίες Του, 

είναι η υπακοή στον Λόγο Του και η τήρηση των εντολών Του.  
 

 Όπως ο Θεός κάνει συμφωνίες με τον άνθρωπο (το δημιούρ-

γημα Του), το ίδιο και ο άνθρωπος μπορεί να κάνει συμφωνίες με 

τον Θεό (τον δημιουργό του), μπορεί να Τον κάνει συνέταιρο στα 

οικονομικά του, στην εργασία του, στην οικογένειά του, στο πρό-

βλημά του, στη δυσκολία του, στη χαρά του, μπορεί να τον κάνει 

συνέταιρο σε όλους ανεξαιρέτως τους τομείς της ζωής του. 
 

 ΑΔΑΜ: Ο Θεός έκανε συμφωνία από την αρχή της δημιουρ-

γίας του πρώτου ανθρώπου, του Αδάμ, σύμφωνα με την οποία 

έπρεπε ο Αδάμ να υπακούσει στη μία εντολή Του, που ήταν να μη 

φάγει από το δένδρο της γνώσεως του καλού και του κακού, 

για να απολαύσει τις πλούσιες ευλογίες Του (Γένεση Β/2:16-17).  
 

 ΝΩΕ: Ο Θεός μετά έκανε διαθήκη με το Νώε ότι δεν θα κα-

ταστρέψει ποτέ τον κόσμο με κατακλυσμό υδάτων και σαν σημείο 

τήρησης της διαθήκης Του έβαλε το "τόξο εν τη νεφέλη", που σή-

μερα είναι γνωστό ως "ουράνιο τόξο" (βλ. Γένεση Θ/9:12-17). 
 

 ΑΒΡΑΑΜ: Ο Θεός πολλά χρόνια αργότερα ευλόγησε κατά 

πάντα τον Αβραάμ, λόγω της πιστότητάς του, κάνοντας συνθήκη 

μαζί Του (Γένεση, κεφ.ΙΕ/15) και για ενθύμηση της συνθήκης έδωσε 

το σημείο της "περιτομής" κάθε αρσενικού (βλ. Γένεση ΙΖ/17:10-12), 

που τυπολογικά σήμερα είναι το βάπτισμα στο νερό. 
 

 ΜΩΥΣΗΣ: Η νέα μεγάλη συνθήκη που κάνει ο Θεός ήταν με 

τον Μωυσή στο όρος Σινά, μια συνθήκη που έπρεπε να την απο-

δεχθεί ο λαός Ισραήλ και να την τηρήσει, για να απολαύσει τις ευ-

λογίες Του (βλ. Έξοδος ΚΔ/24:4-7, Λευιτικό Κς'/26:3-5). Σαν σημείο τή-

277 



ρησης της συνθήκης Του ο Θεός έδωσε τον εορτασμό της έβδο-

μης ημέρας, του "Σαββάτου" (Έξοδος ΛΑ/31:13-14), που τυπολογικά 

σήμερα είναι το βάπτισμα με το άγιο Πνεύμα Του.  
 

 ΓΟΛΓΟΘΑΣ: Ο Θεός σήμερα συνάπτει με τον άνθρωπο δια-

θήκη, η οποία είναι σφραγισμένη με το αίμα της θυσίας του Υιού 

Του, εφόσον αποδεχθεί προσωπικά τη θυσία Του αυτή. Ο πιστός 

υπακούοντας στον Λόγο του Κυρίου αφήνει τον προμηθευτή Κύ-

ριο να τον γεμίζει με ευλογίες, οι οποίες εξαρτιόνται  από το ύψος 

της σποράς που κάνει. Εφόσον ο ΝΟΜΟΣ του Μωυσή ντύθηκε τη 

ΧΑΡΗ του Ιησού, η τήρηση της εντολής των δεκάτων δίνει στον 

πιστό τη μεγάλη ευλογία να κάνει τον Θεό συνέταιρό του στα οι-

κονομικά, η προϋπόθεση είναι η πιστότητα και η υπακοή στον Λό-

γο Του. Ο Παύλος ονομάζει τους πιστούς "συνεργάτες" του 

Θεού: «...Διότι του Θεού είμεθα συνεργοί· σεις είσθε του Θεού αγρός, 

του Θεού οικοδομή» (Α' Κορινθίους Γ/3:9). 
 

 Για λεπτομέρειες βλέπε: "Κεφάλαιο ΔΕΚΑΤΟ ΠΕΜΠΤΟ" (σελ.225-236).  
 

22)   «Γιατί, ενώ γίνεται εφαρμογή της εντολής να σπέρ-
νουμε, βλέπουμε μέσα στην εκκλησία να υπάρχουν 
καταστάσεις φτώχειας; Γίνεται κάτι λάθος;»  

 

 Αυτή είναι μία εξαιρετικά σπουδαία ερώτηση και είναι η απο-

ρία πολλών πιστών, γιατί να υπάρχουν φτωχοί μέσα στην εκκλη-

σία, όταν έχουν Πατέρα τον μεγάλο Βασιλιά του σύμπαντος και 

αναρωτιούνται "μήπως ο Θεός θέλει να ζούμε μέσα στη φτώχεια;" 
 

 Σ' αυτούς που έχουν αυτή την απορία, θα θέσω και εγώ ένα 

σοβαρό ερώτημα και εάν δώσουν τη σωστή απάντηση, τότε θα 

γνωρίζουν και την  απάντηση στο δικό τους ερώτημα: "Αφού το 

τριπλό έργο του Ιησού επάνω στον Γολγοθά είναι τέλειο, μας έχει 

σώσει απ' ΟΛΕΣ τις αμαρτίες μας, μας θεραπεύει απ' ΟΛΕΣ τις αρ-

ρώστιες μας και σπάει ΟΛΑ τα δεσμά του Διαβόλου στη ζωή μας, γιατί 

λοιπόν αναγεννημένοι και βαπτισμένοι με το άγιο Πνεύμα πιστοί βρί-

σκονται μέσα σε καταστάσεις αμαρτίας, ή έχουν αρρώστιες, ή βρίσκο-

νται σε πνευματικά δεσμά;"   
 

278 



 Θα πρέπει να καταλάβουμε ότι βρισκόμαστε σε συνεχή πό-

λεμο με τις πονηρές σκοτεινές δυνάμεις και μάλιστα είμαστε στις 

πρώτες γραμμές της μάχης και γνωρίζουμε ότι και ο νικητής σε μια 

μάχη, έχει και αυτός τις απώλειες σε νεκρούς και τραυματισμέ-

νους. Θα πρέπει να γνωρίζουμε ότι: (1) Ο Θεός θέλει όλοι οι άν-

θρωποι να σωθούν και αφού σωθούν να ζουν μια άγια και καθαρή 

ζωή ενώπιόν Του. (2) Θέλει όλοι να έχουν τέλεια υγεία, γιατί ο Ιη-

σούς στο σταυρό πλήρωσε και για τις αρρώστιες μας και με τις 

πληγές Του είμαστε θεραπευμένοι, άλλωστε αυτό έκανε και ο ίδιος 

στην επίγεια διακονία Του, ευεργετούσε και θεράπευε όλους τους 

καταδυναστευόμενους από τον Διάβολο. (3) Τέλος, έσπασε τα δε-

σμά που ο Διάβολος μας είχε αιχμαλωτίσει, καθόσον ο Ιησούς του 

αφαίρεσε κάθε εξουσία, συντρίβοντάς του την κεφαλή με τον θάνα-

τό Του και την ένδοξη ανάστασή Του. 
 

 Άρα, εφόσον πέφτουμε σε αμαρτία, ή έχουμε ασθένειες, ή 

δίνουμε τόπο στον Διάβολο, το ίδιο συμβαίνει και με το πνεύμα 

της φτώχειας που βλέπουμε να υπάρχει μέσα στην εκκλησία. 

Πως το πολεμάμε; Όπως ακριβώς κάνουμε και για τις άλλες περι-

πτώσεις, προσευχόμαστε για να γίνει αποκατάσταση, προσευχό-

μαστε για καθαρότητα και αγιότητα όταν πέσαμε σε αμαρτία, προ-

σευχόμαστε για θεραπεία, όταν έχουμε πρόβλημα υγείας και προ-

σευχόμαστε για ελευθερία όταν ο Διάβολος μας έχει παγιδέψει. Το 

ίδιο κάνουμε και για την κατάρα της φτώχειας, προσευχόμαστε να 

έρθει η ευημερία και η προμήθεια του Κυρίου.  
 

 Βρισκόμαστε σε συνεχή πόλεμο, πολεμάμε για να αποκτή-

σουμε τις υποσχέσεις του Κυρίου στη ζωή μας. Όταν το κάνουμε 

αυτό, τα βέλη του εχθρού είναι ακόμα πιο πολλά, προσπαθώντας 

να σπάσει το φρόνημά μας και να μας απογοητεύσει, ώστε να στα-

ματήσουμε την προσευχή. Ένα από τα όπλα μας για να νικήσουμε 

την κατάρα της φτώχειας είναι και η ομολογία μας ότι ο Κύριος ο 

προμηθεύων και ότι οι επαγγελίες Του είναι η κληρονομιά μας, ως 

παιδιά του μεγάλου Βασιλιά. 
 

279 



 Υπάρχει όμως και η περίπτωση, που εμείς είμαστε αποκλει-

στικά υπεύθυνοι όταν δεν θερίζουμε από τη σπορά που κάναμε. Ο 

σπόρος χρειάζεται χρόνο για να βλαστήσει, να αυξηθεί και να καρ-

ποφορήσει. Υπάρχει η εποχή της σποράς, υπάρχει και η εποχή 

του θερισμού. Πρέπει να μάθουμε με υπομονή και εμπιστοσύνη να 

περιμένουμε η σπορά μας να βλαστήσει, γιατί όταν δεν το κάνουμε 

αυτό και γογγύζουμε που ο Θεός "αργεί" ν' απαντήσει, τότε εμείς 

καταστρέφουμε το σπόρο, γιατί δεν είχε θαφτεί βαθιά στη γη (στην 

καρδιά μας)  και δεν μπόρεσε να φυτρώσει, γι' αυτό μετά ήρθαν τα 

πετεινά του ουρανού (τα δαιμόνια) και τον άρπαξαν. Ο Λόγος του 

του Θεού, λέγει: «Διότι έχετε χρείαν υπομονής, διά να κάμετε το θέ-

λημα του Θεού και να λάβετε την επαγγελίαν» (Εβραίους Ι'/10:36).  
 

 Για λεπτομέρειες βλέπε:  

"Κεφάλαιο ΔΕΚΑΤΟ ΕΚΤΟ" (σελ.237-240). "Κεφάλαιο ΕΚΤΟ" (σελ.90-94).  
 

23)   «Γιατί εμείς να έχουμε αφθονία, αφού ο Ιησούς ήταν 
απλός, φτωχικά ντυμένος και δεν είχε καμιά πολυτέ-
λεια στη ζωή Του, συνέχεια ήταν στερημένος από 
αγαθά;»  

 

 Αυτό είναι ένα ΠΟΛΥ ΜΕΓΑΛΟ ΨΕΜΑ του Διαβόλου. Πουθενά 

δεν αναφέρεται μέσα στα τέσσερα Ευαγγέλια ότι ο Ιησούς κατά την 

επίγεια διακονία Του ήταν φτωχικά ντυμένος και στερημένος από 

τα καθημερινά. Ο Ιησούς έκανε τέλεια χρήση των νόμων του 

Θεού που αφορούν την ευημερία και αυτό φαίνεται πολύ καθα-

ρά από τις περιγραφές της Βίβλου. Ο Ιησούς έσπερνε πνευματικά 

και απολάμβανε υλικά, δεν είχε καμιά στέρηση αγαθών, γιατί ο 

Θεός Πατέρας άνοιγε τους καταρράκτες των ευλογιών Του. 
 

 Ο Ιησούς δεν ήταν ατημέλητος στην εμφάνιση ή ντυμένος με 

ρούχα τελευταίας διαλογής, αντίθετα, ήταν ντυμένος με ευπρέπεια 

και με πολύτιμα ακριβά ρούχα. Όταν Τον συνέλαβαν και θα Τον 

σταύρωναν οι στρατιώτες μοίρασαν μεταξύ τους τα ρούχα Του, 

που σημαίνει ότι ποιοτικά ήσαν πολύ καλά, αλλιώς θα τα πετού-

σαν. Για εκείνο όμως που κάνει ιδιαίτερο λόγο η Γραφή είναι για 

280 



τον χιτώνα που φορούσε ο Ιησούς. Γράφει «...ήτο δε ο χιτών άρ-

ραφος, από άνωθεν όλος υφαντός» (Ιωάννης ΙΘ/19:23-24). Για τον λόγο 

αυτό, οι στρατιώτες αποφάσισαν να μην τον κόψουν σε τέσσερα 

κομμάτια, για να πάρει από ένα κομμάτι ο καθένας τους, αλλά να 

ρίξουν κλήρο, ποιος θα τον έπαιρνε ολόκληρο. Εάν ο Ιησούς ζού-

σε φτωχικά θα φορούσε ένα τόσο πολύ ακριβό ρούχο;  
 

 Βλέπουμε επίσης ότι ο Ιησούς είχε δύο ομάδες μαθητών (12 

και 70 μαθητές η κάθε ομάδα) και είχαν ένα ταμείο για τις ανάγκες 

των μετακινήσεών τους, για φαγητά, κλπ. Ένας οργανισμός για να 

λειτουργεί σωστά έπρεπε να έχει οικονομική άνεση. Σε άλλες περι-

πτώσεις βλέπουμε τον ίδιο τον Ιησού να προμηθεύει τα πλήθη και 

μάλιστα να υπάρχει πλούσιο περίσσευμα στο τέλος, όπως έγινε με 

τον χορτασμό των πέντε χιλιάδων ανθρώπων. 
 

 Ο ίδιος, όπου πήγαινε με τη συνοδεία Του γνώριζε ότι δεν θα 

στερηθούν τίποτα, καθόσον ο ουράνιος Πατέρας είχε φροντίσει για 

να τους προμηθεύει τα πάντα, όπως συνέβηκε όταν πήγαν το τε-

λευταίο Πάσχα στην Ιερουσαλήμ. Όπου πήγαινε ο Ιησούς, τον κα-

λούσαν οι πλούσιοι της εποχής Του για φαγητό, όπως έκανε ο 

Ζακχαίος, ο Ιωσήφ από την Αριμαθαία και πολλοί άλλοι, οι οποίοι 

του παρέθεταν πλούσιο γεύμα, γι' αυτό και οι επικριτές του, Τον 

κατηγορούσαν ως οινοπότη και φάγο. 
 

 Τα έργα που έκανε ο Ιησούς μπορούμε και να τα κάνουμε και 

εμείς, όπως το είπε και ο ίδιος: «Όποιος πιστεύει εις Εμέ, τα έργα τα 

οποία κάμνω και εκείνος θέλει κάμει, και μεγαλύτερα τούτων θέλει 

κάμει...» (Ιωάννης ΙΔ/14:12). Η ίδια δύναμη που κατοικούσε μέσα 

στον Ιησού, κατοικεί μέσα και σ' εμάς. Ο Ιησούς ενεργούσε θαυμα-

τουργικά γιατί είχε παραδοθεί ολοκληρωτικά στο θέλημα του ουρά-

νιου Πατέρα. Εάν και εμείς κάνουμε το ίδιο και εμπιστευθούμε τον 

Κύριο, υπακούοντας στους νόμους που έχει θέσει για τα οικονο-

μικά, τότε θα θερίζουμε πλούσια σοδιά. 
 

 Για λεπτομέρειες βλέπε: "Κεφάλαιο ΔΕΚΑΤΟ ΕΚΤΟ" (σελ.250-256) 
 
 

. . .  / / /  . . . 
 

281 



24)   «Θα μπορούσε να συνοψισθεί το θέμα των δεκάτων 
και των προσφορών μέσα σε 10 ΣΗΜΕΙΑ, ώστε το θέ-
μα αυτό να το έχουμε πρώτο στη ζωή μας και να μπο-
ρούμε να ευαρεστούμε τον Κύριο;»  

 

 Ναι, αυτό μπορεί να γίνει και θα βοηθήσει όλους αυτούς που 

για πολλά χρόνια είχαν λάθος θέση και τώρα θα μπορούν να γνω-

ρίζουν σωστά τους οικονομικούς νόμους του Θεού. Αναφέρονται 

παρακάτω τα 10 επίμαχα σημεία της διδαχής της Αγίας Γρα-

φής για το θέμα αυτό: 
 

01. Η εντολή των δεκάτων υπήρχε πριν το νόμο του Μωυσή 

και οι πρώτες αναφορές της Αγίας Γραφής για τα δέκατα 

έχουμε με τον Αβραάμ (Γένεση ΙΔ/14:18-20) και με τον Ιακώβ 

(Γένεση ΚΗ/28:20-22). 
 

02. Ο ηθικός νόμος της Παλαιάς Διαθήκης δεν καταργήθηκε. Ο 

Ιησούς διακήρυξε ότι ήρθε να "πληρώσει" το νόμο, δηλαδή 

να τον "γεμίσει" και όχι να τον καταργήσει (Ματθαίος Ε/5:17). 
 

03. Εφόσον τα δέκατα είχαν καθιερωθεί πριν από το νόμο του 

Μωυσή, εάν δεχθούμε ότι ο νόμος καταργήθηκε, τότε τα δέ-

κατα, εφόσον είναι εκτός των διατάξεων του νόμου, δεν 

συμπεριλαμβάνονται στην (υποτιθέμενη) κατάργηση του νό-

μου (Γένεση ΙΔ/14:18-20, ΚΗ/28:20-22).  
 

04. Η πρώτη αποστολική εκκλησία δίδασκε το νόμο του Μωυ-

σή, μέσα στον οποίο ήταν και τα δέκατα, όπως επισημάν-

θηκε και στη σύνοδο της Ιερουσαλήμ (Πράξεις ΙΕ/15:19-21). 
 

05. Όταν Παύλος διακηρύττει «όλη η Γραφή είναι θεόπνευστη» (Β' 

Τιμόθεου Γ/3:16), αναφέρεται μόνο στα βιβλία της Παλαιάς 

Διαθήκης, γιατί ακόμα δεν υπήρχε η Καινή Διαθήκη. Κατά 

συνέπεια η πρώτη εκκλησία δίδασκε μόνο από την Παλαιά 

Διαθήκη, μέσα στην οποία αναφέρονται και τα δέκατα. 
 

06. Στην Παλαιά Διαθήκη ο Θεός κατοικούσε μέσα στον επίγειο 

ναό της Ιερουσαλήμ και οι ιερείς συντηρούντο από τα δέκατα 

(Αριθμοί ΙΗ/18:21-32, Α' Κορινθίους Θ/9:13). Στην Καινή Διαθή-

282 



κη οι πιστοί είναι ο ναός του Θεού του ζώντος και αποτελούν 

λαό ιερέων, είναι "βασίλειο ιεράτευμα" (Α' Κορινθίους ς'/6:19, Α' 

Πέτρου Β/2:9, κλπ), γι' αυτό τα δέκατα και οι προσφορές είναι 

για όλο το σώμα της εκκλησίας του Ιησού Χριστού, ξεκινώ-

ντας πρώτα από την τοπική μας εκκλησία, εκεί που τρεφό-

μαστε πνευματικά (Α' Κορινθίους Θ/9:11-14, Γαλάτες ς'/6:6,10). 
 

07. Ο Παύλος υπεραμύνεται ο εργάτης του Θεού να συντηρείται 

από την εκκλησία με τα δέκατα, παρουσιάζοντας ισχυρά επι-

χειρήματα, από τα οποία ξεχωρίζουν τα έξι παρακάτω: 
 

 "Οι εργαζόμενοι στα ιερά τρώγουν εκ του ιερού" (Α' Κορινθίους 

Θ/9:13-14).         
 

 "Δεν θέλεις φράξει στόμα βοός αλωνίζοντος" (βλ. Α΄ Κορινθίους 

Θ/9:9, Α' Τιμόθεου Ε/5:18).  
 

 "Ποιος εκστρατεύει ποτέ με δικά του έξοδα;"  
 "Ποιος φυτεύει αμπελώνα και δεν τρώει από τον καρπό του;"  
 "Ποιος ποιμαίνει ποίμνιο και δεν τρώει από το γάλα τού ποι-

μνίου;" (Α΄ Κορινθίους Θ/9:7). 
 

 "Ο εργάτης είναι άξιος του μισθού του" (Α' Τιμόθεου Ε/5:18, Λου-

κάς Ι'/10:7, Ματθαίος Ι'/10:10). 
 

08. Ο Παύλος αναφέρεται και στο "αδάπανο ευαγγέλιο" (βλ. Α΄ 

Κορινθίους Θ/9:12,18, Β' Κορινθίους ΙΑ/11:7-9, 13-14, Β' Θεσσαλο-

νικείς Β/2:9, Γ/3:8-9), το οποίο ήταν και η δική του προσωπική 

επιλογή στη διακονία του, χωρίς αυτό να έρχεται σε αντί-

θεση με τη διδαχή ο εργάτης να συντηρείται από το ποίμνιο. 
 

09. Όπως η Καινή Διαθήκη, κατά την άποψη των αντιφρονού-

ντων, δεν διδάσκει "ΝΑ ΔΙΝΟΥΜΕ τα δέκατα", το ίδιο δεν 

διδάσκει ρητά "ΝΑ ΜΗΝ ΔΙΝΟΥΜΕ τα δέκατα". Κατά συνέ-

πεια η κατάργηση των δεκάτων δεν στηρίζεται στην Γραφή. 
 

10. Το ότι δεν αναφέρεται στην Καινή Διαθήκη ρητή διάταξη 

για τα δέκατα, αυτό δεν είναι επιχείρημα ότι καταργήθηκαν, 

καθόσον και σε άλλες διδασκαλίες της Γραφής οι ορολογίες 

της Παλαιάς Διαθήκης και της Καινής Διαθήκης δεν είναι πά-

ντα ίδιες, ενώ αναφέρονται για το ίδιο ακριβώς θέμα. 
 

 

 

283 



 

2η κατηγορία 
 

12 ΕΡΩΤΗΣΕΙΣ ΚΑΙ ΑΠΑΝΤΗΣΕΙΣ ΣΕ ΘΕΜΑΤΑ 

ΠΟΥ ΔΕΝ ΠΕΡΙΛΑΜΒΑΝΟΝΤΑΙ ΣΤΑ ΚΕΦΑΛΑΙΑ ΤΟΥ ΒΙΒΛΙΟΥ 
 

 

 

01)  «Πρέπει να δεκατίζουμε τα χρήματα τα οποία έχουν 
προέλθει από παράνομες δραστηριότητες;»  

 

 Η απάντηση είναι αυτονόητη: Ότι είναι αμαρτία ο Θεός δεν το 

δέχεται, γιατί η φύση του Θεού είναι η αγιότητα και η καθαρότητα. 

Χρήματα που αποκτήθηκαν από πώληση αντικειμένων, ή από 

προσφορά υπηρεσίας, ή από οποιαδήποτε άλλη πηγή, που δεν 

συμφωνεί με τον Λόγο του Θεού, είναι βδέλυγμα για τον Κύριο. 
 

 Για παράδειγμα τέτοια είδη είναι ναρκωτικά, πορνογραφία, 

χαρτοπαιξία, τζόγος, αντικείμενα που σε γνώση μας είναι προϊόν 

κλοπής και πολλές άλλες περιπτώσεις, γνωστές ή άγνωστες. Χρή-

ματα που αποκτήθηκαν από τα είδη αυτά, ή από προσφορά παρά-

νομων υπηρεσιών, δεν μπορούν να μπαίνουν μέσα στην άγια α-

ποθήκη του Θεού. 
 

 Θα πει κάποιος ότι ο αναγεννημένος πιστός δεν έχει καμιά 

σχέση με όλα αυτά. Αυτό είναι αλήθεια, αλλά ότι γίνεται με αυτά, το 

ίδιο θα γίνεται και με άλλα πράγματα, τα οποία στην πορεία δια-

πιστώνουμε ότι ενώπιον του Θεού είναι αμαρτία.  
 

 Ειδικά με το θέμα της πορνογραφίας, που κατά βάση είναι 

εμπόριο πορνείας, θα πρέπει να γνωρίζουμε ότι είναι ένα από τα 

αποτελεσματικά όπλα του Διαβόλου μέσα σ' όλους τους αιώνες και 

έρχεται η κρίση του Θεού σ' όσους εμπλέκονται με αυτή ή ωφελού-

νται οικονομικά από αυτήν. Αυτό είναι βδέλυγμα για τον Θεό: «Δεν 

θέλεις φέρει πληρωμήν πόρνης, ουδέ μίσθωμα κυνός (κίναιδου) εις τον 

οίκον Κυρίου του Θεού σου, δι' ουδεμίαν ευχήν· διότι αμφότερα ταύτα 

είναι βδέλυγμα εις Κύριον τον Θεόν σου» (Δευτερονόμιο ΚΓ/23:18). 
 

 Το ίδιο ακριβώς συμβαίνει και με χρήματα που αποκτήθηκαν 

από άλλες παράνομες δραστηριότητες. Αλίμονο σ' αυτόν που πο-

284 



τίζει κάποιον με βλαβερές ουσίες (ναρκωτικά, κλπ) και μετά τον εκ-

μεταλλεύεται: «Ουαί εις τον ποτίζοντα τον πλησίον αυτού, (ουαί) εις ε-

σένα ο οποίος προσφέρεις την φιάλη σου και επί πλέον μεθύεις αυτόν, 

διά να θεωρείς την γύμνωση αυτών» (Αββακούμ Β/2:15). 
 

 Χρήματα ή άλλα περιουσιακά στοιχεία που δεν αποκτήθηκαν 

από παράνομες δραστηριότητες, αλλά αποκτήθηκαν από τόκους ή 

από πλεονεξία, η Βίβλος δεν λέγει να τα δεκατίζουμε, αλλά να τα 

προσφέρουμε στους φτωχούς: «Ο αυξάνων την περιουσίαν αυτού 

διά τόκου και πλεονεξίας συνάγει αυτήν διά τον ελεούντα τους πτω-

χούς» (Παροιμίες ΚΗ/28:8). 
 

02)  «Πρέπει να δεκατίζουμε τα χρήματα τα οποία προέρ-
χονται από νόμιμες δραστηριότητες, αλλά το πω-
λούμενο είδος είναι αμαρτία σύμφωνε με την Βίβλο;»  

 

 Τέτοιες δραστηριότητες, που ενώπιον της πολιτείας είναι νό-

μιμες, είναι κάποιος να έχει κατάστημα και να πωλεί είδη που σύμ-

φωνα με τον θεόπνευστο Λόγο του Θεού είναι αμαρτία, όπως τσι-

γάρα, άσεμνα περιοδικά και βιβλία, φυλακτά, γούρια, αγαλματίδια 

θεοτήτων, κοσμήματα και αντικείμενα με αποκρυφιστικά και σατα-

νικά σύμβολα (ζώδια, κλπ), CD/DVD με σατανικούς στίχους και μου-

σική, τράπουλες, ταρώ, αποκριάτικες στολές που παρουσιάζουν 

τον Διάβολο και άλλες σατανικές μορφές, θρησκευτικά είδη που η 

Βίβλος απορρίπτει. Ο πιστός, που είναι ιδιοκτήτης κάποιου τέτοιου 

καταστήματος, δεν μπορεί να δεκατίζει τα κέρδη από την πώλη-

ση των ειδών αυτών, αλλά και δεν πρέπει να εμπορεύεται τα είδη 

αυτά, καθόσον ενώπιον του Θεού είναι βδέλυγμα. 
 

 Εδώ υπάρχει ένα πρόβλημα που αντιμετωπίζει ο πιστός κα-

ταστηματάρχης και που είναι το εξής: "Εάν είναι στη διακριτική του 

ευχέρεια να μην εμπορεύεται τα είδη αυτά, φυσικά δεν υπάρχει 

κανένα πρόβλημα, τι γίνεται όμως στην περίπτωση που είναι υ-

ποχρεωτικό από την κείμενη νομοθεσία ή από τα συνδικάτα των ε-

μπορικών ενώσεων να διαθέτει τα είδη αυτά, τι πρέπει να κάνει;" 
 

 Καταρχήν θα επισημάνουμε ότι ένας πιστός ποτέ δεν θα α-

285 



νοίξει κατάστημα για παράδειγμα με αποκριάτικες στολές, γιατί 

εάν το κάνει αυτό, αποδέχεται το σύστημα των ειδωλολατρικών 

δοξασιών και γίνεται συνεργός με τον εχθρό της ψυχής, έστω και 

λόγω άγνοιας. Το ίδιο ισχύει και για είδη που έχουν άμεση σχέση 

με την αναβίωση αρχαίων ειδωλολατρικών εθίμων στις λεγόμενες 

μεγάλες εορτές (Χριστούγεννα, Πάσχα, κλπ), οι οποίες δεν έχουν 

καμιά σχέση με την Βίβλο, καθόσον οι επτά ετήσιες εορτές (Λευιτικό 

ΚΓ/23) που ο Θεός είχε καθιερώσει στην περίοδο της Παλαιάς Δια-

θήκης καταργήθηκαν. 
 

 ΣΗΜΕΙΩΣΗ: Ένα κάποιος θέλει να μάθει λεπτομέρειες για τις επτά 

εορτές του Κυρίου, μπορεί να διαβάσει το βιβλίο των εκδόσεών μας με 

τίτλο "ΟΙ ΕΟΡΤΕΣ ΤΟΥ ΚΥΡΙΟΥ" (κωδικός 40), ή να ακούσει τη σειρά 12 μαθη-

μάτων με τον ίδιο τίτλο, που έχουν αναρτηθεί στο YouTube στο κανάλι 

Filadelfos Channel 1. 
 

 Όταν κάποιος έχει κατάστημα ψιλικών, εφημερίδων και πε-

ριοδικών, είναι υποχρεωτικό από τις εμπορικές ενώσεις να εμπο-

ρεύεται και άσεμνα περιοδικά (εβδομαδιαία, μηνιαία, κλπ). Ένας πι-

στός, τι πρέπει να κάνει στην περίπτωση αυτή, γιατί εάν αρνηθεί να 

παραλάβει τα περιοδικά αυτά, θα έχει βαριές διοικητικές κυρώσεις 

από τα πρακτορεία εφημερίδων-περιοδικών, όπως πρόστιμα; Πι-

στεύω ότι σε κάθε περίπτωση πρέπει να ενεργούμε με σοφία, ό-

πως ενήργησε στο παρελθόν ένας αγαπητός φίλος, ο οποίος πα-

ραλάμβανε τα περιοδικά και τα έκρυβε και την επομένη εβδομάδα 

όταν ερχόντουσαν τα νέα τεύχη, τα επέστρεφε ως απούλητα και 

έτσι δεν ερχόταν σε αντίθεση με τις εμπορικές ενώσεις.  
 

 Σε περίπτωση που δεν μπορούμε να ενεργήσουμε όπως πα-

ραπάνω, δεν θα πρέπει να συμβιβαστούμε με το σύστημα του κό-

σμου, αλλά να έρθουμε σε αντίθεση με οτιδήποτε δεν συμφωνεί με 

τον Λόγο του Θεού. Εμείς είμαστε το ΦΩΣ του αναστημένου Ιησού 

μέσα στο ΣΚΟΤΑΔΙ της αμαρτίας του κόσμου, ο οποίος «εν τω Πο-

νηρώ κείται» και βρίσκεται μέσα στην κυριαρχία του Πονηρού (Α' 

Ιωάννου Ε/5:19). Εάν εμείς δεν αντιδράσουμε, τότε το σκοτάδι θα γί-

νει ακόμα πιο βαθύ. Εάν το κάνουμε αυτό, θα στραφούν εναντίον 

286 



μας, αλλά ας θυμηθούμε τα λόγια του Πέτρου, όταν οι αρχιερείς 

απείλησαν τους αποστόλους να μην κηρύττουν τον Ιησού: «Απο-

κριθείς δε ο Πέτρος και οι απόστολοι, είπον· Πρέπει να πειθαρχώμεν 

εις τον Θεόν μάλλον παρά εις τους ανθρώπους» (Πράξεις Ε/5:29). 
 

 Χρήματα που (τυχόν) έχουν αποκτηθεί από την πώληση των 

ειδών αυτών, ο πιστός δεν μπορεί να τα δεκατίζει, γιατί ο Θεός 

δεν τα δέχεται. Ο Θεός είναι άγιος, έχει άγιους ανθρώπους για να 

συνεργάζεται και έχει αγίους τρόπους για να έρχονται χρήματα 

στον άγιο οίκο Του. Άλλωστε ο Θεός δεν έχει ανάγκη τα χρήματά  

μας, αλλά θέλει την καρδιά μας, γιατί «του Κυρίου είναι η γη και το 

πλήρωμα αυτής» (Ψαλμός ΚΔ/24:1), όλα είναι δικά Του και από τα 

δικά Του, δίνει και σ' εμάς. 
 

03)  «Ο Κύριος ζητεί δέκατα και προσφορές και από τους 
απερίτμητους, τους μη αναγεννημένους πιστούς;»  

 

 Ο μη αναγεννημένος δεν έχει καμιά υποχρέωση να δώσει τα 

δέκατά του, γιατί εφόσον δεν έχει αποδεχτεί τη θυσία του Ιησού 

Χριστού στον Γολγοθά, ο Θεός δεν έχει συνάψει καμιά συνθήκη 

μαζί του. Οι υποχρεώσεις και τα δικαιώματα του ανθρώπου ενώ-

πιον του Θεού, αρχίζουν από τη στιγμή που αυτός έχει γίνει παιδί 

του Θεού και εισέρχεται στη βασιλεία Του.  
 

 Υπάρχουν πολλές περιπτώσεις που άνθρωποι από τον κό-

σμο προσφέρουν με την καρδιά τους χρήματα σε ορφανούς, χή-

ρες, αναξιοπαθούντες, κλπ, χωρίς να υπάρχει κάποια ιδιοτέλεια, 

αλλά αυτό δεν έχει καμιά σχέση με την εντολή των δεκάτων, που 

αφορά μόνο πιστούς.  
 

 Η προσφορά των μη πιστών είναι περιστασιακή και όχι επα-

ναλαμβανόμενη και κάθε τι καλό που γίνεται είναι ευπρόσδε-

κτο από τον Κύριο και ας προέρχεται από άτομα που δεν έχουν 

αναγεννηθεί, γιατί τέτοιες περιπτώσεις έχουμε και μέσα στην Αγία 

Γραφή. Για παράδειγμα βλέπουμε τον εθνικό εκατόνταρχο Κορνή-

λιο, να κάνει ελεημοσύνες και να ζητεί να γνωρίσει τον αληθινό 

Θεό: «Ήτο δε κάποιος άνθρωπος εις την Καισάρεια ονόματι Κορνή-

287 



λιος ....ευσεβής και φοβούμενος τον Θεόν μετά παντός του οίκου αυ-

τού, ο οποίος και έκαμνεν ελεημοσύνας εις τον λαόν πολλάς και εδέε-

το του Θεού διαπαντός» (Πράξεις Ι'/10:2). 
 

 Η εντολή των δεκάτων, αλλά και όλες οι εντολές του Θεού 

έχουν σαν αποδέκτες τους πιστούς. Ο Θεός δεν σχεδίασε η εκ-

κλησία να χρηματοδοτείται απ’ έξω, αλλά από μέσα, γι' αυτό 

και έδωσε εντολές λεπτομερείς πως θα ενεργούν τα παιδιά Του. 

Εάν εμείς σαν πιστοί δεν νιώσουμε υπεύθυνοι να δώσουμε για να 

καλύψουμε τα έξοδα του έργου του Θεού, τότε αυτό ποιος θα το 

κάνει; Μήπως ο Θεός είναι ζητιάνος και ζητεί τα χρήματα των απε-

ρίτμητων; Όχι ο Θεός, σαν στοργικός πατέρας θέλει τα δικά Του 

παιδιά να Τον ευαρεστούν. 
 

 Εάν θέλουμε να μεταφέρουμε τα καλά νέα του ευαγγελίου 

για να σώσουμε τους συμπατριώτες μας από την αμαρτία, θα πρέ-

πει με υπευθυνότητα να συνεισφέρουμε οικονομικά για να έχουμε 

θετικά αποτελέσματα στο στόχο που έχουμε θέσει. Κανένας πι-

στός δεν αρνείται το πόσο σπουδαίο ρόλο έχουν τα οικονομικά 

στην ευημερία μιας τοπικής συνάθροισης και αυτό φαίνεται και 

από την παρακάτω έρευνα.  
 

 Ένας ερευνητής της Αγίας Γραφής κατέγραψε 1.539 περικο-

πές της Βίβλου, που αναφέρονται στο να δίνει ο πιστός, ενώ για το 

θέμα της προσευχής κατέγραψε μόνο 523 περικοπές και για το 

θέμα της πίστης περίπου 500 εδάφια. Ένας άλλος μελετητής της 

Γραφής κατέγραψε 2.460 εδάφια που έχουν σχέση με τα οικονομι-

κά, συμπεριλαμβάνοντας και αυτά που αναφέρονται με έμμεσο 

τρόπο στο θέμα αυτό.  
 

 Η διαφορά μεταξύ των περιπτώσεων αυτών είναι πολύ μεγά-

λη, όταν μάλιστα λάβουμε υπόψη ότι η προσευχή είναι το πρώτο 

βήμα του πιστού για οποιαδήποτε ενέργειά του, γιατί τα πάντα 

αρχίζουν με προσευχή και τελειώνουν με προσευχή και τίποτα δεν 

γίνεται χωρίς πίστη. Αυτό είναι πολύ σημαντικό να το καταλάβου-

με, γιατί ο Θεός θέλει να ξεριζώσει από την καρδιά μας κάθε πνεύ-

288 



μα φιλαργυρίας, απληστίας και μέριμνας και να μας δώσει μια καρ-

διά που να Τον εμπιστεύεται πλήρως. 
 

 Αυτός είναι και ένας λόγος που η Αγία Γραφή δίνει τόσο με-

γάλη έμφαση στο οικονομικό θέμα. Ο Σολομώντας λέγει ότι «το αρ-

γύριον αποκρίνεται εις πάντα» (Εκκλησιαστής Ι'/10:19), που σημαίνει 

ότι το αργύριο (ασήμι) δεν ικανοποιεί μόνο τις φυσικές - υλικές 

ανάγκες του ανθρώπου, αλλά επεκτείνεται και στα πνευματικά θέ-

ματα της εκκλησίας, η λύση των οποίων σε κάποιο βαθμό εξαρτώ-

νται και από την οικονομική ευημερία. Είναι μεγάλη ευλογία ο κάθε 

πιστός να εφαρμόζει στη ζωή του το να δίνει με χαρά και αγάπη. 
 

04)  «Όταν κάποιος λόγω άγνοιας, δεν έδινε τα δέκατα, θα 
πρέπει να δώσει τα δέκατα και όλων των προηγουμέ-

νων ετών, όταν του αποκαλύφθηκε η αλήθεια;»  
 

 Όταν ο πιστός έρχεται σε επίγνωση της αλήθειας για το θέμα 

των δεκάτων και καταλάβει ότι βρισκόταν σε λάθος διδαχή, είναι 

αδύνατο να δώσει τα δέκατα των προηγουμένων ετών, γιατί αφε-

νός μεν δεν μπορεί να γνωρίζει πόσα ήταν, αλλά και αυτό να συμ-

βαίνει ίσως να μην έχει τη δυνατότητα να τα δώσει.  
 

 Σε μια τέτοια περίπτωση, ενεργεί με τον ίδιο τρόπο, όπως 

ενεργεί και στις άλλες περιπτώσεις που βρίσκεται σε λάθος διδα-

σκαλία, αλλά κάποια στιγμή έρχεται σε επίγνωση της αλήθειας και 

αλλάζει πορεία, ακολουθώντας πλέον την αλήθεια που του αποκα-

λύφθηκε. Η πνευματική μας πορεία είναι γεμάτη από τέτοιες κατα-

στάσεις, γιατί δεν είναι δυνατόν να τα γνωρίζουμε όλα και να 

τα κάνουμε όλα σωστά.  
 

 Όταν αναγεννιόμαστε γνωρίζουμε λίγα πράγματα μέσα από 

τον θεόπνευστο Λόγο του Θεού, την Βίβλο, αλλά σιγά σιγά απο-

κτούμε περισσότερες αποκαλύψεις και αλήθειες, αυξάνουμε και ω-

ριμάζουμε πνευματικά και ότι μέχρι τότε ήταν λάθος, το αφήνουμε 

πίσω και προχωράμε μπροστά, όπως πρέπει να κάνουμε και με τη 

διδασκαλία των δεκάτων, όταν διαπιστώνουμε ότι μέχρι τώρα ακο-

λουθούσαμε λάθος πορεία. 
 

289 



 Θα πρέπει όμως να γνωρίζουμε ότι η κάθε αλήθεια, που μας 

αποκαλύπτεται έχει και την ιδιαιτερότητά της για το πως θα την 

αντιμετωπίζουμε και θα την εφαρμόζουμε. Για παράδειγμα, εάν επί 

χρόνια δεν είχαμε βαπτισθεί στο νερό, είτε γιατί δεν το είχαμε 

διδαχθεί, είτε, γιατί το αναβάλαμε ζώντας πνευματικά χλιαρά, ενώ 

αυτό έπρεπε να γίνει αμέσως με την αναγέννησή μας, σύμφωνα με 

τον Λόγο του Θεού (Μάρκος Ις'/16:16, Πράξεις Β/2:38, κλπ). Όταν όμως 

ανοίξει η καρδιά μας από τον έλεγχο του Πνεύματος του Θεού και 

έρθουμε σε επίγνωση της αλήθειας, πρέπει αμέσως να εφαρμό-

σουμε την εντολή του Θεού και να βαπτισθούμε στο νερό. Εάν η 

απείθειά μας συνεχιστεί, τότε θα θερίσουμε κατάκριση. 
 

 Το ίδιο και με το θέμα της εντολής των δεκάτων, θα πρέπει 

αμέσως να ενεργήσουμε με έναν διαφορετικό τρόπο, που να ευα-

ρεστεί τον Θεό και να φέρνει ευλογία στη ζωή μας. Στην περίπτω-

ση αυτή μπορούμε να κάνουμε συνθήκη με τον Θεό ότι με πιστό-

τητα θα φέρνουμε στην αποθήκη Του το δέκατο των υπαρχόντων 

μας, αλλά μπορούμε ακόμα περισσότερο να κάνουμε τον Θεό και 

συνέταιρο στα οικονομικά μας, στην εργασία μας, στην επιχείρη-

σή μας, ή όπου αλλού εμείς μπορούμε και αυτό θα φέρει μεγάλη, 

πολύ μεγάλη ευημερία στη ζωή μας. 
 

05)  «Πρέπει να αποδεκατίζουμε το ποσό που μας δίνεται 
για αγορά συγκεκριμένου δώρου, ή αντί για δώρο;»  

 

 Οι Ισραηλίτες είχαν θέσει πολλές διατάξεις για όλες τις λε-

πτομέρειες της καθημερινότητας με αποτέλεσμα αυτό να ήταν γι' 

αυτούς ένα βαρύ φορτίο που δεν μπορούσαν να το αντέξουν, γε-

γονός που ο Κύριος Ιησούς είχε κατακρίνει δημόσια τους θρησκευ-

τικούς άρχοντες ότι διδάσκουν το λαό «διδασκαλίες και εντάλματα 

ανθρώπων» (Ματθαίος ΙΕ/15:9, Λουκάς Ζ/7:7).   
 

 Θα πρέπει και εμείς σήμερα, σε ερωτήσεις όπως η παραπά-

νω, να μη θέτουμε παρόμοιες διατάξεις, που θα μας καταβαρύ-

νουν και θα ξεφεύγουμε από την υγιή διδασκαλία του Λόγου του 

Θεού. Όταν κάποιος θέλει να μας κάνει ένα δώρο, αλλά δεν γνωρί-

ζει τι μας αρέσει και για να μας ευχαριστήσει μας δίνει τα χρήματα 

290 



να αγοράσουμε εκ μέρους του αυτό που επιθυμούμε. Στην περί-

πτωση αυτή, είναι αυτονόητο, ότι αυτό που επιλέξαμε και αγορά-

σαμε, είναι σαν να το αγόρασε αυτός που μας έδωσε τα χρήματα, 

που σημαίνει ότι το ποσό αυτό δεν δεκατίζεται. 
 

 Για να μην πέφτουμε σε πλάνη και σε παγίδα του Διαβόλου 

σε τέτοιες περιπτώσεις, θα πρέπει να γνωρίζουμε το εξής: Εφόσον 

είμαστε υπάκουοι στην εντολή των δεκάτων και των προσφορών, 

τότε σε περιπτώσεις σαν την παραπάνω ή σε παρόμοιες περιπτώ-

σεις θα ενεργούμε με ελευθερία πνεύματος και κατά συνείδηση. 

Εάν κάποιος θέλει να προσφέρει στον Κύριο μέρος ή όλο του χρη-

ματικού δώρου που του πρόσφεραν, ή να το κρατήσει ολόκληρο 

είναι ελεύθερος να το κάνει, κανένας δεν έχει το δικαίωμα να τον 

κατακρίνει, είναι ένα δώρο που είναι στην απόλυτη διακριτική του 

ευχέρεια πως θα το διαθέσει. Θα πρέπει να ενεργούμε με σύνεση 

και να μάθουμε να μην βάζουμε πνευματικά δεσμά και φορτία 

βαριά που μας οδηγούν σε λάθος δρόμο. 
 

06)  «Όταν κάποιος είναι χρεωμένος και πληρώνει συνέχεια 
χρέη και δάνεια, πρέπει να αποδεκατίζει;»  

 

 Αναφερόμαστε εδώ ότι το χρέος το έχει αναγεννημένος πι-

στός και όχι πνευματικά απερίτμητος. Το ότι βρέθηκε σ' αυτή τη 

δυσχερή οικονομική κατάσταση ο χρεωμένος πιστός είναι σημείο 

ότι στη διαχείριση των οικονομικών του ζητημάτων δεν ενεργεί 

σύμφωνα με τον Λόγο του Θεού και ειδικά δεν εφαρμόζει δύο βα-

σικές εντολές του Θεού: 
 

 Δεν εφαρμόζει την εντολή των δεκάτων, οπότε δεσμεύει τον 

Θεό να ανοίξει τους καταρράκτες των ευλογιών Του, κατά 

την υπόσχεσή του (Μαλαχίας Γ/3:10). 
 

 Δεν εφαρμόζει στη ζωή του το νόμο της σποράς και του 

θερισμού και κατά συνέπεια, εφόσον δεν έσπειρε, δεν θα 

μπορεί και να θερίσει (Γαλάτες ς'/6:7). 
 

 Εδώ υπάρχει ο αντίλογος ότι δεν πρέπει όλες τις περιπτώ-

σεις να τις κάνουμε κανόνα που δεν αλλάζει, καθόσον θα  υπάρ-

291 



χουν και περιπτώσεις που κάποιος πιστός να βρέθηκε σε χρέος 

από αντικειμενική αδυναμία. Αυτή η άποψη είναι σωστή, γι' αυτό 

όλες οι περιπτώσεις θα αντιμετωπίζονται με προσευχή και υπομο-

νή ο Κύριος να κάνει έκβαση.  
 

 Ανεξάρτητα, ποιος είναι ο ορατός λόγος που ο πιστός οδηγή-

θηκε σε χρέος, ή σε χρεωκοπία, ή σε φτώχεια, θα πρέπει αμέσως 

να αρχίζει να αποδεκατίζει ακόμα και μέσα στη φτώχεια, ώστε 

να επιτρέπει στον Θεό να τον οδηγήσει σε πλήρη οικονομική ελευ-

θερία από τα δεσμά που του είχε επιβάλει ο Μαμωνάς, ο άρχοντας 

του κόσμου τούτου. Για το θέμα αυτό αναφερόμαστε με λεπτομέ-

ρειες στο "Κεφάλαιο ΕΒΔΟΜΟ" (σελ.87-100). 
 

  Εφόσον ο χρεωμένος πιστός αρχίζει να κάνει πράξη και ε-

φαρμογή τα λόγια του Κυρίου Ιησού «ζητείτε πρώτον την βασιλείαν 

του Θεού και την δικαιοσύνην αυτού και πάντα ταύτα θέλουν σας προ-

στεθεί» (Ματθαίος ς'/6:33), ο Κύριος θα προσθέσει ευημερία στη 

φτώχεια του και θα τον ευλογήσει να ξεχρεώσει το χρέος του. 
 

07)  «Μπορεί κάποιος να μην δίνει το δέκατο στην εκκλη-
σία που ανήκει, αλλά να το χρησιμοποιεί κατά την κρί-
ση του;»  

 

1. Αυτή είναι μια πολύ "επικίνδυνη" ερώτηση, που έχει αποδει-

χθεί πως όταν γίνεται, συνήθως υποκρύπτει υστεροβουλία, ιδιοτε-

λή κριτήρια και δυσαρέσκεια, ακόμα και απείθεια στην εντολή του 

Θεού για τα δέκατα. Όταν αυτός που ερωτά, λάβει την επιθυμητή 

γι' αυτόν απάντηση "...ναι μπορείς να χρησιμοποιείς το δέκατο κατά 

την κρίση σου, ή όπως ο Κύριος σε οδηγεί", αυτό ησυχάζει τη συνεί-

δησή του γι' αυτό που ήδη είχε αποφασίσει να κάνει. Απλά 

ζητούσε μια επιβεβαίωση από κάποιον (για να πείσει τον εαυτό του) 

ότι βρίσκεται στο σωστό, που γι' αυτόν το "σωστό" είναι να στα-

ματήσει να δίνει το δέκατο στην τοπική εκκλησία που ανήκει και 

τρέφεται πνευματικά για τους δικούς του λόγους (που στις περισσό-

τερες των περιπτώσεων είναι δυσαρέσκεια με τον ποιμένα) και να δίνει 

"όπου αυτός κρίνει", γεγονός που αναπόφευκτα οδηγεί στη άμεση 

292 



ή σταδιακή παύση του να δίνει, γιατί σιγά - σιγά θα σταματήσει να 

έχει και έλεγχο μέσα του. 
  

 Προσωπικά, μέσα στην πολύχρονη εμπειρία μου στον αγρό 

του Κυρίου, έχω ακούσει πολλές τέτοιες μαρτυρίες αδελφών, που 

το εξομολογήθηκαν εκ των υστέρων, όταν κατάλαβαν ότι βρισκό-

ντουσαν σε λάθος διδαχή για το θέμα αυτό.  
 

2. Στην περίοδο της Παλαιάς Διαθήκης ρητά αναφέρεται στο 

νόμο του Μωυσή ότι τα δέκατα πήγαιναν στον επίγειο ναό του 

Θεού και από αυτά συντηρούντο οι ιερείς (Αριθμοί ΙΗ/18:20-21,26-28, 

Α' Κορινθίους Θ/9:13-14, κλπ). Εκτός από το τακτικό (ιερατικό) δέκα-

το, που έδιναν σε συγκεκριμένα χρονικά διαστήματα, υπήρχε το 

εορταστικό δέκατο που το έδιναν ΜΙΑ φορά το χρόνο (Δευτερονό-

μιο ΙΔ/14:22-26) και το φιλανθρωπικό δέκατο που το έδιναν κάθε 

ΤΡΙΕΤΙΑ (Δευτερονόμιο ΙΔ/14:28-29). Άρα το δέκατο πήγαινε στο ναό 

του Θεού, ή όπως αναφέρεται στην Βίβλο πήγαινε στις αποθήκες 

του Θεού και στο θησαυροφυλάκιο του Θεού.   
 

 Στην περίοδο της Καινής Διαθήκης, στην οποία εμείς σή-

μερα ζούμε, ο Θεός δεν κατοικεί μέσα σε χειροποίητους  ναούς, 

αλλά κατοικεί μέσα στους πιστούς, οι οποίοι είναι ο πνευματικός 

άγιος ναός του Θεού (βλ. Α' Κορινθίους ς'/6:19, Β' Κορινθίους ς'/6:16, 

κλπ). Σήμερα δεν υπάρχει επίγειος ναός του Θεού, κατά τα πρότυ-

πα της Παλαιάς Διαθήκης, αλλά όπου είναι δύο ή τρεις συγκεντρω-

μένοι στο όνομα του Ιησού (Ματθαίος ΙΗ/18:20), εκεί είναι και ο Κύ-

ριος και οι πιστοί αποτελούν μια τοπική σύναξη (εκκλησία) του 

Χριστού. Σήμερα οι αναγεννημένοι πιστοί αποτελούν σαν σύνολο 

ειδική πνευματική τάξη, είναι "βασίλειον ιεράτευμα", είναι λαός (τάξη) 

ιερέων, γιατί οι αναγεννημένοι πιστοί είναι ενώπιον του Θεού βασι-

λείς και ιερείς (Α' Πέτρου Β/2:9).  
 

 Άρα κατά την τυπολογία της Παλαιάς Διαθήκης, το δέκατο 

πηγαίνει εκεί που συναθροίζεται ο πνευματικός ναός του Θεού, 

που είναι οι πιστοί, πηγαίνει δηλαδή στις τοπικές εκκλησίες (δημό-

σιες, κατ' οίκον, μεμονωμένοι πιστοί, κλπ), πηγαίνει εκεί που τρέ-

293 



φεται πνευματικά ο πιστός, πηγαίνει εκεί που υπάρχουν μέλη του 

"ΕΝΟΣ σώματος", που κεφαλή Του είναι ο Κύριος Ιησούς. 
 

3. Η κάθε τοπική εκκλησία είναι μια "πνευματική οικογένεια", 

όπου ο καθένας έχει τον δικό του πνευματικό ρόλο. Από τη μία 

μεριά ο πατέρας της οικογένειας (ποιμένας) φροντίζει με αγάπη για 

όλα τα παιδιά της συνάθροισής του (πιστοί-ποίμνιο). Από την άλλη 

μεριά οι πιστοί με τη δική τους αγάπη προς τον ποιμένα τους και 

με την υπακοή τους στον Λόγο του Θεού, φέρνουν ευλογία μέσα 

σε όλο το σώμα της συνάθροισης, γεγονός που ευαρεστεί τον πα-

τέρα (ποιμένα) της ευλογημένης πνευματικής οικογένειας.  
 

 Ένα από τα μέσα που ο Θεός έχει προβλέψει για την ευ-

λογία της τοπικής πνευματικής οικογένειας είναι τα δέκατα 

και οι προσφορές, όπως ακριβώς συμβαίνει και με μία φυσική οι-

κογένεια, η οποία όταν δεν έχει έσοδα, οδηγείται σε προβλήματα 

και φτώχεια.  
 

 Επειδή αγαπάμε τον ποιμένα μας και τους αδελφούς που 

είμαστε στην ίδια τοπική οικογένεια και επειδή αγαπάμε όλο το 

σώμα του Χριστού (μέρος του οποίου είμαστε και εμείς), πρέπει να 

είμαστε πρόθυμοι να γίνουμε εκτελεστές του Λόγου του Θεού και 

να φθάσουμε στο σημείο να γίνουμε μιμητές της πρώτης εκκλη-

σίας, όπου όλα ήταν ήσαν κοινά και ούτε ένας έλεγε ότι είναι δικό 

του κάτι από τα υπάρχοντά του (Πράξεις Δ/4:32). 
 

4. Εκείνο που θα πρέπει να προσέξουν οι υπεύθυνοι των τοπι-

κών εκκλησιών είναι να μην επιβάλλουν καταναγκαστικό νόμο 

για την καταβολή των δεκάτων. Έχουν πολύ μεγάλη ευθύνη ενώ-

πιον του Θεού, όταν από τη μία μεριά δεν διδάσκουν την εντολή 

των δεκάτων και των προσφορών, γιατί είναι μια από τις βασικές 

Βιβλικές διδασκαλίες, αλλά από την άλλη μεριά δεν μπορούν να 

αιχμαλωτίζουν τις συνειδήσεις των πιστών (και κατά την ανθρώπινη 

νομοθεσία να παραβιάζουν "προσωπικά δεδομένα"), όπως γίνεται σε 

μερικές περιπτώσεις, ευτυχώς πολύ ελάχιστες, όπου ο ποιμένας 

απαιτεί από τα μέλη της συνάθροισής του να δηλώνουν το α-

294 



κριβές ποσό που θα δίνουν μηνιαίως, ως δέκατο, παρουσιά-

ζοντας διάφορα προσχήματα. 
 

 Ο ποιμένας πρέπει να λέγει στο ποίμνιο (στην πνευματική 

του οικογένεια) όλα τα υπάρχοντα οικονομικά προβλήματα, ώστε 

οι πιστοί να γίνονται κοινωνοί των προβλημάτων, όπως γίνεται 

και σε μια φυσική οικογένεια, αλλά δεν μπορεί να επιβάλλει "οι-

κονομικά μέτρα ή ποινές", γιατί στην πορεία στους πιστούς θα δη-

μιουργηθούν ενοχές και κατάκριση μέσα τους, εάν σε κάποια χρο-

νική στιγμή δεν μπορέσουν να εκπληρώσουν την υπόσχεση την 

οποία έδωσαν και αυτό μπορεί να συμβεί γιατί έδωσαν την υπό-

σχεση, είτε λόγω πίεσης από μέρους του ποιμένα, είτε λόγω στιγ-

μιαίας συναισθηματικής φόρτισης, είτε επειδή δεν είχαν τη δύναμη 

να αρνηθούν και όχι επειδή ήταν μια ειλικρινής απόφαση μιας γεν-

ναιόδωρης καρδιάς που θέλει να ευαρεστεί τον Θεό, υπακούοντας 

στην εντολή για τα δέκατα και τις προσφορές.  
 

 Μία τέτοια ενέργεια σημαίνει για τον υπεύθυνο της τοπικής 

συνάθροισης δύο πράγματα, (1) ή ότι δεν έχει διδάξει σωστά το 

ποίμνιο και οι πιστοί δεν έχουν καταλάβει τη μεγάλη σπουδαιότητα 

να δίνουν, (2) ή ότι ο ίδιος δεν εμπιστεύεται τον Θεό ότι θα καλύψει 

όλες τις ανάγκες που υπάρχουν.  
 

 Ως υπεύθυνος κατά καιρούς διαφόρων συναθροίσεων, δεν 

είχα εφαρμόσει αυτή την τακτική και πάντα υπήρχε οικονομική 

πληρότητα, έχοντας διδάξει τους αδελφούς για την ευλογία του 

"δίδειν". Αντίθετα, σε κάποια περίπτωση που είχα κληθεί μαζί με 

άλλους αδελφούς από τον ποιμένα κάποιας τοπικής συνάθροισης, 

στην οποία τότε διακονούσα ως πρεσβύτερος, να δηλώσουμε τι 

ποσό μπορούσαμε να δίνουμε το μήνα, ήμουν ο μόνος που αρνή-

θηκα και δεν το έκανα. Το αποτέλεσμα ήταν αργότερα η στάση 

μου αυτή να δικαιωθεί, γεγονός που μου το αναγνώρισε και ο ίδιος 

ο ποιμένας, καθόσον όσοι δήλωσαν την καταβολή ενός ποσού, για 

κάποιο λόγο δεν μπόρεσαν να ανταποκριθούν στην υποχρέωση 

αυτή και βρέθηκαν εκτεθειμένοι και ενώπιον του ποιμένα που είχαν 

295 



δώσει την υπόσχεση και ενώπιον του Θεού.  
 

08)  «Πρέπει να αποδεκατίζουμε μόνο ότι έχει σχέση με τα 
οικονομικά ή άλλα αντικείμενα και πράγματα;»  

 

 Στην Παλαιά Διαθήκη βρίσκουμε όλες τις λεπτομέρειες για τα 

δέκατα, ώστε να γνωρίζει επακριβώς ο πιστός τι πρέπει να προ-

σφέρει στον Κύριο. Ο Θεός δεν ζητούσε από το λαό Του το δέκατο 

των χρημάτων, αλλά το δέκατο απ' όλα τα υπάρχοντα τους και 

την εποχή εκείνη τα υπάρχοντά του λαού ήταν τα γεννήματα των 

ζώων τους και τα προϊόντα της γης (βλέπε: Λευιτικό ΚΖ/27:30,32, Δευ-

τερονόμιο ΙΔ/14:22, Β' Χρονικών ΛΑ/31:5-6, Νεεμίας ΙΒ/12:44, ΙΓ/13:5,12, 

Μαλαχίας Γ/3:10, κλπ). 
 

 Αυτό σημαίνει ότι σήμερα, όταν ο πιστός δίνει στον Κύριο 

μόνο το δέκατο των χρημάτων του και δεν δίνει και το δέκατο από 

τα λοιπά υπάρχοντά του κλέβει τον Θεό. Θα ισχυριστεί κάποιος 

τι άλλο μπορεί να προσφέρει ο πιστός σήμερα εκτός των χρημά-

των του, αφού οι κοινωνικές συνθήκες έχουν αλλάξει;  
 

 Η απάντηση είναι ότι μπορούμε να εντάξουμε στα δέκατα το 

αντικείμενο της επιστήμης μας και της εργασίας μας, εάν δη-

λαδή είμαστε γιατροί, νομικοί, έμποροι, λογιστές, επιχειρηματίες, 

καταστηματάρχες, γεωργοί, κτηνοτρόφοι κλπ, θα πρέπει να προ-

σφέρουμε χωρίς αμοιβή τις γνώσεις μας, τα εφόδιά μας, τις υπη-

ρεσίες μας και τα αγαθά μας σ' αυτούς που έχουν ανάγκη, αρχίζο-

ντας από τους οικείους της πίστης μας. Πρέπει ο καθένας μας να 

κατανοήσει ότι η εντολή των δεκάτων περιλαμβάνει πάντα τα υ-

πάρχοντα του κάθε πιστού και όταν ο Λόγος του Θεού χρησιμο-

ποιεί τη φράση «πάντων των υπαρχόντων», ή «πάντα τα γεννήματα 

του αγρού και των ζώων», σημαίνει ότι πρέπει να δεκατίζονται τα 

"πάντα" και όχι μόνο τα χρήματα, όπως γίνεται σήμερα και αυτό 

δυστυχώς έχει γίνει πλέον καθεστώς. 
 
 
 

. . .  / / /  . . .  

 

296 



09)  «Η σύζυγος είναι υποχρεωμένη να δίνει το δέκατο ή 
καλύπτεται από την πνευματική της εξουσία, που είναι 
ο άνδρας της;»  

 

 Τόσο στην περίοδο του νόμου, όσο και στην πρώτη απο-

στολική εκκλησία, αλλά και στους επόμενους αιώνες που ακολού-

θησαν, η θέση της γυναίκας έναντι του άνδρα ήταν σε πολύ υπο-

δεέστερη θέση και δεν ήταν εργαζόμενη, ώστε να έχει προσωπικά 

έσοδα και να προσφέρει στον Κύριο. Στις τότε πατριαρχικές κοινω-

νίες, αυτό γινόταν αποκλειστικά από τον άνδρα, ενώ η θέση της 

γυναίκας ήταν στο σπίτι. 
 

 Σήμερα οι κοινωνικές συνθήκες έχουν ριζικά αλλάξει και δεν 

έχουν καμιά σχέση με τις προηγούμενες γενιές, όπου η γυναίκα 

είναι πλέον εργαζόμενη σε όλους τους τομείς της κοινωνικής ζωής, 

φθάνοντας ακόμα και στο ύπατο αξίωμα μιας χώρας, ως Πρόε-

δρος της Δημοκρατίας, ή Πρωθυπουργός, κλπ. Υπάρχουν περι-

πτώσεις που ο μισθός της γυναίκας είναι κατά πολύ μεγαλύτερος 

από το μισθό του άνδρα. 
 

 Η σύγχρονη πιστή εργαζόμενη γυναίκα έχει και αυτή τις ίδιες 

οικονομικές υποχρεώσεις ενώπιον του Θεού, καθόσον οι μισθοί 

των δύο συζύγων είναι έσοδα της οικογένειας και αποτελούν ευλο-

γία από τον Θεό, γι' αυτό και πρέπει να αποδεκατίζονται. Στην 

περίπτωση που πιστός μέσα στην οικογένεια είναι μόνον ο ένας 

από τους δύο εργαζόμενους συζύγους, το μη πιστό μέλος δεν 

έχει καμιά υποχρέωση να αποδεκατίζει τα υπάρχοντά του.  
 

 Το πρόβλημα υπάρχει όταν η γυναίκα είναι πιστή και ο σύζυ-

γος δεν είναι και αυτός δεν της επιτρέπει να αποδεκατίζει το μισθό 

της για να το δίνει στον Κύριο, τι πρέπει να κάνει στην περίπτω-

ση αυτή; Ο άνδρας και ως μη πιστός είναι η εξουσία που ο Θεός 

της έχει δώσει και όλες οι αποφάσεις της είναι κάτω από την εξου-

σία και την προστασία του άνδρα της, εκτός μιας περίπτωσης 

που είναι η σωτηρία της. Αυτό όμως δεν σημαίνει ότι δεν μπορεί 

να δίνει, καθόσον μπορεί να το κάνει με άλλον πρόσφορο τρόπο,  

297 



χωρίς όμως να έρχεται σε αντίθεση με τον άνδρα της, στον οποίο 

πρέπει να είναι "υποταγμένη" με αγάπη. 
 

 Θα πρέπει να αναφερθεί και το γεγονός ότι υπάρχει μερίδα 

υπευθύνων, αλλά και πολλών απλών πιστών, κυρίως έγγαμων 

που δεν δέχονται αυτή την άποψη, καθόσον υποστηρίζουν ότι η 

σύζυγος δεν έχει καμιά υποχρέωση να δεκατίζει τα έσοδά της, 

γιατί την ευθύνη αυτή την έχει η πνευματική της εξουσία που είναι 

άνδρας της (βλ. Α' Κορινθίους ΙΑ/11:23, Εφεσίους Ε/5:22-23, κλπ).   
 

10)  «Όταν κάποιος δεν δίνει το δέκατο, αυτό μπορεί να 
γίνει αιτία να χάσει την ΑΙΩΝΙΟΤΗΤΑ;»  

 

 Η απάντηση στο παραπάνω ερώτημα είναι "όχι", γιατί η σω-

τηρία μας αποκτάται από την αποδοχή του έργου του Ιησού Χρι-

στού επάνω στο σταυρό του Γολγοθά και δεν εξαρτάται εάν θα 

προσφέρουμε τα δέκατα ή όχι στον Κύριο, ή εάν θα παραβούμε 

κάποια άλλη εντολή.  
 

 Βέβαια, μέσα στην Βίβλο υπάρχουν και οι θανάσιμες αμαρ-

τίες, που μπορεί να οδηγήσουν τον πιστό έξω από τη βασιλεία του 

Θεού, όπως είναι η βλασφημία του Πνεύματος του Θεού, για την 

οποία αναφέρθηκε ο ίδιος ο Ιησούς: «Αληθώς σας λέγω ότι πάντα τα 

αμαρτήματα θέλουν συγχωρηθεί εις τους υιούς των ανθρώπων και οι 

βλασφημίες, όσες βλασφημήσουν· όποιος όμως βλασφημήσει εις το 

Πνεύμα το άγιον, δεν έχει συγχώρηση εις τον αιώνα, αλλ' είναι ένοχος 

αιωνίου καταδίκης...» (βλ. Μάρκος Γ/3:28-29, Λουκάς ΙΒ/12:10).   
 

 Η εντολή των δεκάτων δεν είναι από τις θανάσιμες αμαρτίες, 

αλλά η απείθεια του πιστού στην εντολή αυτή, όπως και στις άλλες 

εντολές του Κυρίου, φέρνει αποτελέσματα που θερίζονται εδώ στη 

γη και κατά μια άλλη έκφραση η μη εκτέλεση των εντολών του 

Κυρίου στερεί τον πιστό από τις ευλογίες του ουρανού και βρί-

σκεται σε πνευματική ένδεια (έλλειψη). 
 

 Ο ίδιος ο Θεός, δια του στόματος του προφήτη Μαλαχία, δί-

νει μια υπόσχεση σ' αυτούς που φέρνουν τα δέκατα μέσα στις 

298 



αποθήκες Του και η υπόσχεση του Θεού έχει διπλή ευλογία, α-

ποτελείται από δύο μέρη και θα ήθελα να δώσουμε ιδιαίτερη προ-

σοχή στο 2ο μέρος, καθόσον από τους πιστούς παραλείπεται και 

δίνεται μεγάλη έμφαση μόνο στο 1ο μέρος. 
 

 Ο Θεός λέγει σ' εμάς "φέρτε όλα τα δέκατα στην αποθήκη, 
για να είναι τροφή στον οίκο Μου· και τώρα, δοκιμάστε Με σε 
τούτο...." (Μαλαχίας Γ/3:10). Σε τι να δοκιμάσουμε τον Κύριο; Να 

Τον δοκιμάσουμε στη διπλή ευλογία που μας υποσχέθηκε, εφόσον 

δεν Τον κλέβουμε και δίνουμε τα δέκατά μας: 
 

 1η ευλογία: «...(Θα) σας ανοίξω τους καταρράκτες του ουρανού 

και εκχέω την ευλογία (Μου) εις εσάς, ώστε να μην αρκεί τόπος δι' 

αυτήν....» (εδ. Γ/3:10) . 
 

 2η ευλογία: «...Και θέλω επιτιμήσει υπέρ υμών (για χάρη σας) τον 

καταφθείροντα και δεν θέλει φθείρει τους καρπούς της γης σας· ουδέ 

η άμπελός σας θέλει απορρίψει προ καιρού τον καρπόν αυτής εις τον 

αγρό, λέγει ο Κύριος των δυνάμεων....»  (εδ. Γ/3:11) . 
 

  Το 1ο μέρος της ευλογίας του Θεού είναι να ανοίξει τους κα-

ταρράκτες του ουρανού και η προμήθειά Του προς τον άνθρωπο 

θα είναι τόσο μεγάλη, που δεν θα υπάρχει χώρος γι' αυτήν. Η ευ-

λογία αυτή του Θεού έχει να κάνει πρώτιστα με ΥΛΙΚΑ ΑΓΑΘΑ. 
 

 Το 2ο μέρος της ευλογίας είναι ότι θα "επιτιμήσει τον κατα-

φθείροντα". Ποιος είναι αυτός που καταφθείρει τον πιστό και σε τι 

τον καταφθείρει; Είναι ο Διάβολος που σαν στόχο έχει θέσει να 

καταφθείρει την ψυχή του πιστού, να του φέρει θλίψη και πόνο και 

να τον καταστήσει πνευματικά ανίσχυρο, ώστε στον πνευματικό 

πόλεμο να είναι παροπλισμένος. Όλα αυτά θα συμβούν όταν ο πι-

στός κλέβει τον Θεό στα δέκατα, όταν όμως υπακούει στην εντολή 

των δεκάτων, τότε ο Θεός επιτιμά τον Διάβολο και δεν μπορεί να 

καταφθείρει τον πιστό. Άρα, όταν πιστός δεν δίνει το δέκατο, αυτό 

δεν έχει καμιά σχέση με την αιωνιότητα, γιατί δεν χάνει τη σω-

τηρία του, αλλά χάνει τις ευλογίες του Θεού στη ζωή αυτή, καθό-

σον δίνει τόπο στο Διάβολο να τον καταφθείρει και να τον οδηγεί 

σε πνευματική αιχμαλωσία. 

299 



11)  «Όταν κάποιος δεν δίνει το δέκατο που ανήκει στον 
Θεό, μπορεί να το διεκδικήσει ο Πονηρός;»  

 

 Ναι αυτό μπορεί να γίνει, γιατί εμείς δίνουμε αυτή την εξου-

σία στον Διάβολο. Αντίθετα, ο Θεός κάνει τα πάντα για να μας 

προστατέψει και να μην συμβεί αυτό, γι' αυτό ο Λόγος Του είναι 

γεμάτος προειδοποιήσεις και μας λέγει τι πρέπει να κάνουμε ώστε 

ο σπόρος μας να μη γίνει τροφή στον Διάβολο. 
 

 Όταν ένας γεωργός έχει σπόρο στις αποθήκες του και δεν 

τον σπέρνει, φοβούμενος μήπως κάποτε έρθει ξηρασία και δεν 

καρποφορήσει, τότε τι μπορεί να συμβεί; Ο κάθε σπόρος έχει 

μια διάρκεια ζωής, εάν μείνει πολύ καιρό στις αποθήκες και δεν 

σπαρθεί στην εποχή του, θα αρχίσει σιγά - σιγά να σαπίζει και ο 

γεωργός θα αναγκαστεί να τον πετάξει έξω, οπότε θα γίνει τροφή 

στα πετεινά του ουρανού. Εφόσον ο γεωργός δεν έσπειρε, φυσικά 

δεν θα μπορεί και να θερίσει, αλλά το πρόβλημά του επιδεινώνεται 

ακόμα περισσότερο, γιατί θα πρέπει να δανεισθεί νέο σπόρο για 

να μπορεί να σπείρει και πάλι, ο ίδιος δεν θα έχει δικό του σπόρο. 
 

 Ότι γίνεται στον φυσικό τομέα, το ίδιο γίνεται και στον πνευ-

ματικό τομέα. Όταν ο πιστός (γεωργός) έχει στις αποθήκες του χρή-

ματα (σπόρους) και δεν τα σπέρνει, ενώ η εντολή του Κυρίου είναι 

να σπέρνει, τότε η απείθειά του δίνει εξουσία στις πονηρές δυνά-

μεις να έχουν εξουσία επάνω στο σπόρο του και να τον διεκδικούν 

με διάφορους τρόπους.  
 

 Ο Λόγος του Θεού πολύ καθαρά λέγει «μην δίνετε τόπον εις 

τον Διάβολο» (Εφεσίους Δ/4:27). Εφόσον μέρος των χρημάτων, του 

πνευματικού σπόρου, ανήκουν στον Κύριο και δεν τα δίνουμε, δί-

νουμε τόπο στον Διάβολο για να μας τα πάρει. Το ερώτημα είναι: 

"Πως και με ποιον τρόπο θα μας τα πάρει ο Διάβολος;"  
  

 Μια μεγάλη μερίδα πιστών, πιστεύουν ότι ο Διάβολος θα 

τα πάρει, φέρνοντας στη ζωή μας μια σειρά από προβλήμα-

τα (τα οποία ο πιστός λανθασμένα χαρακτηρίζει ως "ατυχίες"), ό-

πως να μας χτυπήσουν το αμάξι, ή να καταστραφούν αντι-

300 



κείμενα στο σπίτι μας, ή να μας κλέψουν, ή να έρθει κάποια 

ασθένεια στη ζωή μας και πολλά άλλα, που στη συνέχεια για 

όλα αυτά θα χρειαστούν χρήματα για να γίνει η αποκατάστα-

ση. Εφόσον, δεν τα σπείραμε στον Κύριο για να μας τα αυ-

ξήσει, αυτά έγιναν λάφυρα του Διαβόλου.   
 

 Μία άλλη μερίδα πιστών, δεν δέχονται την παραπάνω ά-

ποψη, καθόσον υποστηρίζουν ότι ο Θεός που είναι αγάπη 

δεν θα το επιτρέψει να μας συμβεί αυτό, γιατί εφόσον προ-

σευχόμαστε για να υπάρχει η προστασία Του από τις παγί-

δες του Διαβόλου και των πονηρών δυνάμεών του, θα κάνει 

χάρη και έλεος επάνω στα δικά Του παιδιά.  
 

 Οι δύο παραπάνω απόψεις όπως έχουν διατυπωθεί, αν και 

είναι αντικρουόμενες, επιφανειακά φαίνονται ότι ταυτίζονται, καθό-

σον και στις δύο υπάρχουν μέσα σπόροι αλήθειας από τη διδα-

σκαλία του Λόγου του Θεού. Για τον λόγο αυτό, θα ήθελα να δούμε 

με περισσότερες λεπτομέρειες, τι λέγει και η Γραφή για το θέμα 

αυτό, ώστε να μην οδηγηθούμε σε λάθος συμπέρασμα. 
 

 Η Γραφή λέγει ότι ο Θεός είναι απείραστος κακών και δίνει 

μόνο αγαθές δόσεις (βλ. Ιάκωβος Α/1:13-17), δεν φέρνει Αυτός προ-

βλήματα, άσχημα πράγματα στη ζωή μας, ατυχίες και αρρώστιες. 

οτιδήποτε έχει σχέση με κακό είναι από τον Διάβολο, που μισεί τον 

άνθρωπο. Η φύση του Θεού είναι η αγιότητά Του και η δικαιοσύνη 

Του και η Γραφή λέγει ότι ο θρόνος επάνω στον οποίο κάθεται ο 

Θεός είναι «δικαιοσύνη και κρίση» (Εφεσίους 97:2) και η δικαιοσύνη 

Του δεν αλλάζει τους νόμους τους οποίους ο ίδιος έχει θέσει και ο 

νόμος της σποράς και του θερισμού θεσπίστηκε από την αρχή της 

δημιουργίας του κόσμου και ισχύει σε όλες τις γενιές.  
 

 Εφόσον εμείς συνάγουμε μέσα στις αποθήκες μας τον σπό-

ρο και δεν τον σπέρνουμε, θα έρθει στιγμή που ο σπόρος αυτός 

θα "σαπίσει" και θα τον φάνε τα "πετεινά" (δαιμόνια) του ουρανού 

Εμείς νομίζουμε ότι έχοντας γεμίσει τις αποθήκες μας, ότι έχουμε 

εξασφαλίσει και οικονομικά το μέλλον μας, αδιαφορώντας όμως 

301 



για τον πλησίον μας, που είναι η δεύτερη μεγάλη εντολή του Κυ-

ρίου Ιησού (Μάρκος ΙΒ/12:31). Άρα στην περίπτωση που γεμίζουμε 

μόνο τις αποθήκες, πολύ απλά δεν υπάρχει σπορά. Το αποτέλε-

σμα είναι οι πιστοί, εφόσον «έσπειραν ΑΝΕΜΟΝ, διά τούτο θέλουν 

θερίσει ανεμοστρόβιλον» (Ωσηέ Η/8:7), δηλαδή εφόσον δεν έσπειραν 

τίποτα, δεν θερίζουν και τίποτα. 
 

 Ο Ιησούς για να μας προφυλάξει από αυτή την κατάσταση 

αναφέρθηκε στην παραβολή του άφρονα (ανόητου) πλουσίου, ο 

οποίος αφού έφτιαξε πολύ μεγάλες αποθήκες και τις γέμισε με α-

γαθά (σπόρους), γεμάτος υπερηφάνεια είπε στον εαυτό του: «Ψυχή 

μου, έχεις πολλά αγαθά αποταμιευμένα δι' έτη πολλά· αναπαύου, φάγε, 

πίε και ευφραίνου» (Λουκάς ΙΒ/12:16-19). Αφού τελείωσε τα πάντα, 

κάθισε στο ωραίο του σαλόνι και έπινε το ποτό του ευχαριστημέ-

νος, έχοντας κλείσει τα μάτια του και ονειρευόμενος μελλοντικά με-

γαλεία. Ξαφνικά ακούει τη φωνή του Θεού να του λέγει: «Άφρον, 

ταύτην την νύκτα την ψυχήν σου απαιτούν από σού· όσα δε ετοίμα-

σας, τίνος θέλουν είσθαι; Ούτω θέλει είσθαι όποιος θησαυρίζει εις 

εαυτόν και δεν πλουτίζει εις Θεό» (Λουκάς ΙΒ/12:20-21).  
 

 Το εύλογο ερώτημα είναι: "Ποιοι είναι αυτοί, που "απαιτούν" 

την ψυχή του, γιατί ο Θεός δεν είναι, αφού Αυτός τον προειδοποιεί 

τι θα του συμβεί;" Είναι τα δαιμόνια, τα "πετεινά" του ουρανού που 

θα φάνε τον σπόρο που έχει συνάξει στις αποθήκες του.  
 

 Θα πει κάποιος ότι η παραβολή αναφέρεται για τον άφρονα 

(άπιστο) άνθρωπο και όχι για τους πιστούς. Αυτό ακριβώς θέλει ο 

Κύριος να μας προφυλάξει, γι' αυτό στο τέλος της παραβολή κατα-

λήγει, λέγοντας «έτσι (κατά τον ίδιο τρόπο) θα είναι ΟΠΟΙΟΣ... » και 

στο "όποιος" δεν εξαιρείται κανένας, είτε είναι πιστός, είτε είναι 

άπιστος, «...έτσι θα είναι ΟΠΟΙΟΣ θησαυρίζει για τον εαυτό του και 

δεν...». Προσέξτε, τι λέγει στη συνέχεια «....και δεν πλουτίζει για τον 

Θεό» και γνωρίζουμε ότι μόνον ο αναγεννημένος πιστός μπορεί να 

πλουτίζει για τον Θεό και όχι ο άπιστος (άφρονας). 
 

 Άρα, όταν σαν πιστοί συνάγουμε σπόρους (αγαθά) και δεν 

302 



τους σπέρνουμε, δίνουμε τόπο στον Διάβολο και εξουσία να  έρχε-

ται για να τους διεκδικήσει και τότε θα φέρει στη ζωή μας την κα-

τάρα της φτώχειας και σε αυτό έχουμε πολλές μαρτυρίες πιστών 

ανθρώπων, ΠΩΣ ξαφνικά έχασαν τα πάντα, ενώ υπήρχε στη ζωή 

τους αυτάρκεια και οικονομική ευμάρεια και ΠΩΣ μετά απόκτη-

σαν και πάλι τα υπάρχοντά τους, όταν ο Θεός τους αποκάλυψε ότι 

ήσαν απειθείς στους οικονομικούς νόμους που έχει θέσει. 
 

 Θα κλείσω την απάντηση στο ερώτημα αυτό με την υπενθύ-

μιση ότι η απείθεια στις εντολές του Θεού «είναι καθώς το αμάρ-

τημα της μαγείας· και το πείσμα (είναι) καθώς η ασέβεια και ειδωλολα-

τρεία» (Α' Σαμουήλ ΙΕ/15:23). Απείθεια και μαγεία ταυτίζονται, αυτό 

σημαίνει ότι η ανυπακοή μας στους οικονομικούς νόμους του Θεού 

(δέκατα, προσφορές, κλπ) είναι βδέλυγμα ενώπιόν Του.  
 

 Άρα, -αγαπητέ αναγνώστη- δεν χρειάζεται να δεχτώ ειδικά την 

παραπάνω άποψη ότι τα "ατυχήματα" που ήρθαν στη ζωή μου, 

καταστροφές, κλοπές, αρρώστιες, κλπ, μου τα φέρνει ο Διάβολος, 

επειδή δεν σπέρνω (έστω και εάν αυτό συμβαίνει), αφού με κά-

ποιον άλλον τρόπο ο Διάβολος θα μας πληρώσει για την απεί-

θεια μας, καθόσον η μαγεία ανήκει στο δικό του βασίλειο και αυτός 

γνωρίζει πως θα έχει το επιθυμητό γι' αυτόν αποτέλεσμα. 
 

12)  «Ο Ιησούς, εάν κοιτάξουμε σαν σύνολο τα Ευαγγέλια 
δεν έκανε πολλές αναφορές για τα οικονομικά, γιατί 
εμείς να δίνουμε τόσο μεγάλη έμφαση;»  

 

 Αυτό είναι ίσως το μεγαλύτερο ψέμα του Διαβόλου, για να 

αποπροσανατολίσει τον πιστό και να τον αποτρέψει να σπέρνει, 

γιατί εάν ο πιστός μάθει να σπέρνει, αυτός έχει υποστεί ένα πολύ 

ισχυρό και θανατηφόρο πλήγμα. Ο Θεός είναι αγάπη, ενώ ο Διά-

βολος φέρνει πόνο, θλίψη, μίσος και δυστυχία και όταν ο πιστός 

μάθε να δίνει, τότε εκδηλώνει την αγάπη του Θεού και σπλάχνα 

οικτιρμών και αυτό ο Διάβολος το πολεμά με λύσσα.  
 

 Ο Ιησούς επειδή το γνώριζε αυτό, στην επίγεια διακονία Του 

έκανε πάρα πολλές φορές αναφορές για θέματα που έχουν σχέση 

303 



με τα οικονομικά. Εάν κάποιος καθίσει και καταγράψει τις αναφο-

ρές αυτές θα βρεθεί προ εκπλήξεων, ήδη για ολόκληρη την Αγία 

Γραφή υπάρχουν περίπου 2.500 αναφορές.  
 

 Όπως επίσης ένα πολύ μεγάλο ψέμα του Διαβόλου είναι ότι 

ο Ιησούς δεν αναφέρεται τόσο στις ενέργειες του Διαβόλου και των  

πονηρών πνευμάτων, όσο αναφέρεται για τη σωτηρία και την αγά-

πη του Θεού, γι' αυτό προσπαθεί να πείσει τους πιστούς να μην α-

σχολούνται καθόλου μαζί του. Ο απόστολος Παύλος όμως που 

γνωρίζει τις μεθοδείες του Διαβόλου μας λέγει να κάνουμε το αντί-

θετο, δηλαδή να γνωρίζουμε και όχι «να αγνοούμε τα διανοήματα 

αυτού» (Β' Κορινθίους Β/2:11). Από έρευνα που έχουν κάνει μελετη-

τές της Γραφής, έχει διαπιστωθεί και καταγραφεί ότι ο Ιησούς στα 

Ευαγγέλια ασχολείται με τις πονηρές δυνάμεις περισσότερο από 

κάθε άλλο θέμα.  
 

 Μία λοιπόν μεθοδεία του Πονηρού είναι να αποτρέπει 

τον πιστό να ασχολείται με τους οικονομικούς νόμους του 

Θεού. Ο Ιησούς έκανε το εντελώς αντίθετο και πάντα η διδασκαλία 

Του είχε σχέση με τη σπορά και τον θερισμό. Καθαρό παράδειγμα 

έχουμε με τις παραβολές του Ιησού, οι περισσότερες από τις ο-

ποίες περιλαμβάνουν μέσα οικονομικά ζητήματα, ή ολόκληρη η 

παραβολή να αναφέρεται καθαρά στη διαχείριση των οικονομικών. 

Μπορεί μια παραβολή να έχει πνευματικό περιεχόμενο και να ανα-

φέρεται συμβολικά και τυπολογικά στη διαχείριση πνευματικών 

θεμάτων, αλλά έχει την ίδια εφαρμογή και στον φυσικό τομέα. Με-

ρικές από τις παραβολές αυτές είναι οι ακόλουθες: 
 

 Παραβολή των ΤΑΛΑΝΤΩΝ (Ματθαίος ΚΕ/25:14-30). Πρόκει-

ται για μία από τις πιο χαρακτηριστικές παραβολές του 

Ιησού, που αναφέρεται στη διαχείριση των οικονομικών του 

Θεού (βλ. "Κεφάλαιο ΔΩΔΕΚΑΤΟ"). 
 

 Παραβολή των 10 ΜΝΩΝ (Λουκάς ΙΘ/19:12-26). Εδώ έχουμε 

την ίδια περίπτωση με την παραβολή των ταλάντων, όπου το 

κεντρικό μήνυμά της είναι «πραγματευθήτε εωσού έρθω» (εδ.13). 
 

304 



 Παραβολή της ΧΑΜΕΝΗΣ ΔΡΑΧΜΗΣ (Λουκάς ΙΕ/15:8-10). Η 

γυναίκα (που συμβολίζει την εκκλησία) έχασε τη μία από τις δέ-

κα δραχμές που είχε και αναστάτωσε ολόκληρο το σπίτι της 

μέχρι να βρει την πολύτιμη δραχμή της. 
 

 Παραβολή του ΑΣΩΤΟΥ ΥΙΟΥ (Λουκάς ΙΕ/15:11-32). Η πα-

ραβολή αυτή έχει σχέση με τα οικονομικά, καθόσον ο άσω-

τος υιός σπατάλησε το μερίδιο της περιουσίας του.  
 

 Παραβολή του άφρονα ΠΛΟΥΣΙΟΥ (Λουκάς ΙΒ/12:16-21). 

Εδώ έχουμε χαρακτηριστική περίπτωση φιλάργυρου και ά-

πληστου ανθρώπου, αλλά και σκληρόκαρδου και αδιάφορου 

για τον πλησίον του. 
 

 Παραβολή του ΑΔΙΚΟΥ ΔΟΥΛΟΥ (Ματθαίος ΙΗ/18:23-34). 

Το βασικό μήνυμα της παραβολής είναι η έλλειψη συγχωρη-

τικότητας και η αγάπη για το χρήμα, καθόσον ο κύριος χάρι-

σε στο δούλο του ένα πολύ μεγάλο ποσό που του χρωστού-

σε, αλλά ο δούλος αυτός δεν έκανε το ίδιο σ' έναν σύνδουλό 

του, που του χρωστούσε πολύ μικρότερο ποσό. 
 

 Παραβολή του ΣΠΟΡΕΑ (Ματθαίος ΙΓ/13:18-23). Προσέξτε 

πως τελειώνει ο Ιησούς Χριστός την παραβολή στο εδ.23: 

«Ο δε σπαρθείς (σπόρος) επί την γην την καλήν, ούτος είναι ο 

ακούων τον λόγον και νοών· ο οποίος και καρποφορεί και κάμνει 

ο μεν εκατόν, ο δε εξήκοντα, ο δε τριάκοντα». 
 

 Παραβολή των 10 ΠΑΡΘΕΝΩΝ (Ματθαίος ΚΕ/25:1-13). Αν 

και η παραβολή αυτή φανερώνει πολύ καθαρά την  πνευμα-

τική εφαρμογή της, γιατί το "έλαιον" συμβολίζει το Πνεύμα 

του Θεού, αναφέρεται όμως σε αγοραπωλησία, που παρα-

πέμπει σε οικονομική συναλλαγή.  
 

 Παραβολή του ΔΕΙΠΝΟΥ (Λουκάς ΙΔ/14:16-24). Όλοι όσοι 

δεν δέχτηκαν την πρόσκληση του άρχοντα, η άρνησή τους 

οφειλόταν σε οικονομική συναλλαγή (αγορά σπιτιού, βοδιών). 
 

305 



 Παραβολή του ΑΔΙΚΟΥ ΔΙΑΧΕΙΡΙΣΤΗ (Λουκάς Ις'/16:1-8). 

Ο οικονόμος του πλούσιου ανθρώπου έκανε μια συμφωνία 

με τους χρεοφειλέτες του κυρίου του, ο οποίος βλέποντας 

ποιο ήταν το αποτέλεσμα της συμφωνίας τον επαίνεσε γιατί 

ενήργησε με φρόνηση. 
 

 Παραβολή του ΤΕΛΩΝΗ και του ΦΑΡΙΣΑΙΟΥ (Λουκάς ΙΗ/ 

18:9-14). Αν και το κεντρικό μήνυμα της παραβολή αφορά την 

υπερηφάνεια του Φαρισαίου και την ταπεινότητα του τελώνη, 

μέσα στην προσευχή του Φαρισαίου γίνεται λόγος για την 

καταβολή των δεκάτων (εδ.12). 
  

 Παραβολή του ΚΑΛΟΥ ΣΑΜΑΡΕΙΤΗ (Λουκάς Ι'/10:30-37). Ο 

Σαμαρείτης που βοήθησε τον άνθρωπο που έπεσε θύμα λη-

στών, όταν τον πήγε σε ξενοδοχείο πλήρωσε και δύο δηνά-

ρια για τα έξοδά του. Ο Ιησούς επαίνεσε τη σπορά του Σα-

μαρείτη που ήταν και χρηματική. 
 

 Παραβολή των ΔΥΟ ΧΡΕΟΦΕΙΛΕΤΩΝ (Λουκάς Ζ/7:41-43). 

Ο ένας χρωστούσε 500 δηνάρια και ο άλλος 50 δηνάρια, 

αλλά ο δανειστής στο τέλος τους χάρισε το χρέος. 
 

 Από τις παραπάνω αναφορές, που είναι μια μικρή μόνο 

παρουσίαση, φαίνεται πολύ καθαρά ότι ο Ιησούς πολύ συχνά μέ-

σα στη διδασκαλία Του αναφερόταν σε οικονομικά θέματα, σε 

οικονομικές συναλλαγές που κάνει ο άνθρωπος, σε προσφορές 

καρδιάς, όπως ο Σαμαρείτης, κλπ. Μέσα όμως από όλες αυτές τις 

αναφορές ο Ιησούς θέλει να μορφώσει τον πιστό, ώστε να έχει 

καρδιά γενναιόδωρη και να εννοήσει ότι δεν μπορεί να δουλεύει 

δύο κυρίους, γιατί ή τον ένα θα μισήσει και τον άλλον θα αγαπήσει.  
 

 Ο Ιησούς είπε «δεν δύνασθε να δουλεύετε ΘΕΟ και ΜΑΜΩ-

ΝΑ» (Λουκάς Ις'/16: 13), δεν είπε "Θεό και Διάβολο", γιατί ο Διάβολος 

είναι ο Μαμωνάς, είναι "ο θεός του χρήματος" και όταν ο πιστός 

δεν ξεριζώσει από την καρδιά του τη φιλαργυρία, θα είναι υπη-

ρέτης του. Ο Κύριος ευαρεστείται να σπέρνουμε συνέχεια και θα 

μας δώσει πλούσια σοδειά στο θερισμό, γιατί είναι υπόσχεσή Του. 
 

 

306 



 

Κεφάλαιο ΔΕΚΑΤΟ ΟΓΔΟΟ 
 

"ΟΙ ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ ΤΟΥ ΚΗΡΥΚΑ"  
 

 

 Στο κεφάλαιο αυτό παρουσιάζεται ένας ΣΚΕΛΕΤΟΣ ΚΗΡΥΓ-

ΜΑΤΟΣ, που μπορεί να χρησιμοποιηθεί σαν ένα βοήθημα από 

εργάτες του Κυρίου (ομιλητές, κήρυκες, διδασκάλους) για να διδάξουν 

το λαό του Θεού το θέμα των δεκάτων και των προσφορών. Ανα-

γράφονται επιγραμματικά μόνο τα εδάφια με πολύ λίγες διευκρι-

νιστικές υποσημειώσεις. Για λεπτομέρειες και ανάλυση των εδα-

φίων, θα ανατρέχουν στα αντίστοιχα κεφάλαια του βιβλίου.  
 

 Πιστεύω ότι το περιεχόμενο του κεφαλαίου αυτού, θα αποτε-

λέσει τη βάση επάνω στην οποία θα μπορεί να στηριχθεί ένας 

μελετητής και διδάσκαλος της Βίβλου για να δημιουργήσει μια σει-

ρά μαθημάτων και μηνυμάτων για τη σπουδαιότητα των οικονο-

μικών θεμάτων μέσα στην πνευματική ζωή της εκκλησίας, προ-

σθέτοντας και τα δικά του επί πλέον στοιχεία από άλλες πηγές.  
 

 Στην εύρεση στοιχείων ο εργάτης του Κυρίου θα βοηθηθεί 

και από τις πηγές που αναγράφονται στη ΒΙΒΛΙΟΓΡΑΦΙΑ (στο τέ-

λος του βιβλίου), οι οποίες για την Ελληνική Χριστιανική βιβλιογρα-

φία θεωρούνται ότι είναι πολύ φτωχές. Μπορεί όμως ο ενδιαφερό-

μενος να βρει και στο διαδίκτυο (youtube) σχετικά μηνύματα για το 

θέμα των δεκάτων, τα πιο ενδιαφέροντα από τα οποία έχουν 

συμπεριληφθεί στη "βιβλιογραφία".  
 

 Οι "ΣΗΜΕΙΩΣΕΙΣ ΤΟΥ ΚΗΡΥΚΑ" μπορούν να θεωρηθούν ότι 

αποτελούν μία "γενική ανασκόπηση" όλου του βιβλίου, λαμβα-

νομένου υπόψη ότι και το προηγούμενο κεφάλαιο, το οποίο περι-

λαμβάνει "ΕΡΩΤΗΣΕΙΣ και ΑΠΑΝΤΗΣΕΙΣ", έχει παρόμοια δομή, κα-

θόσον παρουσιάζει υπό μορφή ερωτήσεων (1η κατηγορία) μία περί-

ληψη του βιβλίου.    
 

. . .  / / /  . . .  

 

307 



ΤΑ ΔΕΚΑΤΑ ΥΠΗΡΧΑΝ ΠΡΙΝ ΤΟ ΝΟΜΟ ΤΟΥ ΜΩΥΣΗ 

 ΑΒΡΑΑΜ: Γένεση ΙΔ/14:14-17,18-20, Εβραίους Ζ/7:1-3. 

 ΙΑΚΩΒ: Γένεση ΚΗ/28:20-22 (βλ. και ΜΗ/48:3). 
 

ΤΑ ΔΕΚΑΤΑ ΣΥΜΦΩΝΑ ΜΕ ΤΟ ΝΟΜΟ ΤΟΥ ΜΩΥΣΗ 
Λευιτικό ΚΖ/27:30-32, Δευτερονόμιο ΙΔ/14:22, Β' Χρονικών ΛΑ/  

31:5-6, Νεεμίας ΙΓ/13:12, Μαλαχίας Γ/3:8-9.  
 

 ΕΥΛΟΓΙΕΣ από την ΤΗΡΗΣΗ ΤΟΥ ΝΟΜΟΥ: Δευτερονόμιο ΚΗ/28:1-14.  

 ΚΡΙΣΗ από ΑΝΥΠΑΚΟΗ ΣΤΟ ΝΟΜΟ: Δευτερονόμιο ΚΗ/28:15-35. 
 

ΤΑ ΔΕΚΑΤΑ  και  ΟΙ ΙΕΡΕΙΣ 
(Οι λευίτες δεν είχαν κληρονομιά στη γη) 

Δευτερονόμιο Ι'/10:8-9, ΙΔ/14:28-29, Αριθμοί ΙΗ/18:21, Εβραίους 

Ζ/7:59. 
 

Οι "ΑΠΑΡΧΕΣ" δεν ήταν το ίδιο με τα "ΔΕΚΑΤΑ" 
Έξοδος ΚΒ/22:29-30 και ΚΓ/23:16-19, Παροιμίες Γ/3:9-102,  

Αριθμοί ΙΗ/18:12 και ΚΗ/28:26.  

 Με τις "απαρχές" σχετίζονται και 3 από τις 7 ετήσιες εορτές 

που αναφέρονται στο Λευιτικό ΚΓ/23. Οι εορτές αυτές είναι η 3η 

(Δράγματος), η 4η (Πεντηκοστής) και η 7η (Σκηνοπηγίας). 
 

ΤΡΙΑ  "Ε Ι Δ Η"  ΔΕΚΑΤΩΝ 
 

(1) ΙΕΡΑΤΙΚΟ ΔΕΚΑΤΟ: Αριθμοί ΙΗ/18:20-21, 26-28.  

 Δινόταν στους ΙΕΡΕΙΣ για να συντηρούνται.  
 

(2) ΕΟΡΤΑΣΤΙΚΟ ΔΕΚΑΤΟ: Δευτερονόμιο ΙΔ/14:22-23, 24-26.  

 Δινόταν κάθε χρόνο στο ΛΑΟ (και στους ΙΕΡΕΙΣ). 
 

(3) ΦΙΛΑΝΘΡΩΠΙΚΟ ΔΕΚΑΤΟ: Δευτερονόμιο ΙΔ/14:28-29. 

 Κάθε τριετία σε ΞΕΝΟΥΣ, ΧΗΡΕΣ και ΟΡΦΑΝΑ (και στους ΙΕΡΕΙΣ). 
 

Ο ΙΗΣΟΥΣ ΚΑΤΗΡΓΗΣΕ ΤΟ ΝΟΜΟ ΤΟΥ ΜΩΥΣΗ; 

Ματθαίος Ε/5:17 - Ο Ιησούς ήρθε "να γεμίσει" το νόμο (βλ. αρχαίο). 
 

Τι σημαίνει "ΓΕΜΙΖΩ;" 

Βλέπε "μακαρισμούς": Ματθαίος Ε/5:1,16, 27-28). 

Να γίνει ανάλυση τι σημαίνει "τύπος" και "αντίτυπον" 

308 



Η ΑΠΟΣΤΟΛΙΚΗ ΕΚΚΛΗΣΙΑ ΔΙΔΑΣΚΕ ΤΟ ΝΟΜΟ 
 

α. ΙΗΣΟΥΣ ΧΡΙΣΤΟΣ: «Μη νομίσετε ότι ήλθον να καταλύσω τον 

ΝΟΜΟ ή τους ΠΡΟΦΗΤΕΣ· δεν ήλθον να καταλύσω, αλλά να εκ-

πληρώσω (αρχ. "αλλά ΠΛΗΡΩΣΑΙ")...» (Ματθαίος Ε/5:17).  
 

β. ΙΑΚΩΒΟΣ: «...ΔΙΟΤΙ ο Μωυσής από γενεάς αρχαίας ΕΧΕΙ ΣΕ ΚΑ-

ΘΕ ΠΟΛΗ ΤΟΥΣ ΚΗΡΥΤΤΟΝΤΑΣ αυτόν εις τις συναγωγές, ανα-

γινωσκόμενος κατά παν σάββατον» (Πράξεις ΙΕ/15:19-21). 
 

γ. ΠΑΥΛΟΣ: «ΟΛΗ η Γραφή είναι θεόπνευστη» (Β' Τιμόθεου Γ/ 

3:16). "Γραφή" ήταν μόνο τα βιβλία της Παλαιάς Διαθήκης. 

 
ΕΠΙΧΕΙΡΗΜΑΤΑ ΤΟΥ ΠΑΥΛΟΥ ΓΙΑ ΤΑ ΔΕΚΑΤΑ  

 

 "Οι εργαζόμενοι στα ιερά τρώγουν εκ του ιερού" 
Α' Κορινθίους Θ/9:13-14, Γαλάτες ς'/6:6.          

 

 "Δεν θέλεις φράξει στόμα βοός αλωνίζοντος"  

 Α΄ Κορινθίους Θ/9:9, Α' Τιμόθεου Ε/5:18, Δευτερον. ΚΕ/25:4.  
 

 "Ποιος εκστρατεύει ποτέ με δικά του έξοδα;" 
  

 "Ποιος φυτεύει αμπελώνα και δεν τρώει από τον καρπό του;"  
 

 "Ποιος ποιμαίνει ποίμνιο και δεν τρώει από το γάλα τού 
ποιμνίου;" Α΄ Κορινθίους Θ/9:7, 10 -11.  

Βλέπε: Πράξεις Κ/20:28, Γαλάτες ς'/6:6, Β' Τιμόθεου Β/2:3-4, 

Ησαΐας ΝΓ/53:7, Παροιμίες ΚΖ/27:18,23, Δευτερονόμιο Κ/20:6, 

Α' Κορινθίους Γ/3:6-8.  
 

 "Ο εργάτης είναι άξιος του μισθού του" - Α' Τιμόθεου Ε/5: 

17-18, Λουκάς Ι'/10:7, Ματθαίος Ι'/10:10, Α' Κορινθίους Θ/9: 

14, Α' Θεσσαλονικείς Ε/5:12-13. 

 

Ο ΠΑΥΛΟΣ και ΤΟ ΑΔΑΠΑΝΟ ΕΥΑΓΓΕΛΙΟ  
Α΄ Κορινθίους Θ/9:12,18,  Β' Κορινθίους ΙΑ/11:7-9, ΙΒ/12:13-14, 

Β' Θεσσαλονικείς Β/2:9, Γ/3:8-9,  Πράξεις ΙΗ/18:2-3). 

 
Ο ΝΟΜΟΣ ΤΗΣ "ΣΠΟΡΑΣ" ΚΑΙ ΤΟΥ "ΘΕΡΙΣΜΟΥ" 

Γαλάτες ς'/6:7,  Β' Κορινθίους Θ/9:6-7,  Λουκάς ς'/6:38, Ις'/16:25, 

Ρωμαίους Β/2:6,  Εβραίους ς'/6:10,  Παροιμίες  ΙΘ/19:17, Α' Πε-

τρου Δ/4:10. 
 

309 



 

ΣΠΟΡΑ ΜΕΣΑ ΣΤΗ ΦΤΩΧΕΙΑ και ΣΤΗΝ ΕΛΛΕΙΨΗ 
 

 

 ΙΣΑΑΚ: Γένεση Κς'/26:2-3,12,  Παροιμίες  ΙΑ/11:24-28,  ΚΓ/23:23.  
 

 Το δίλεπτο της ΧΗΡΑΣ: Λουκάς ΚΑ/21:3-4,  Μάρκος ΙΒ/12:41-

44Δευτερονόμιο ΙΔ/14:22-23, 24-26.  
 

 ΦΙΛΙΠΠΗΣΙΟΙ: Β' Κορινθίους Η/8:2,  Φιλιππησίους Δ/4:17-19,  

Α' Τιμόθεου ς'/6:6-8,  Εφεσίους Γ/3:20. 

 
"Π Ο Υ" ΠΡΕΠΕΙ ΝΑ ΔΙΝΟΥΜΕ 

 

 ΣΤΟΝ ΟΙΚΟ ΤΟΥ ΘΕΟΥ - ΙΕΡΕΙΣ: Γένεση ΚΗ/28:22, Α' Χρονικών 

ΚΘ/29:3, Β' Χρονικών ΚΘ/29:31, ΙΕ/15:18, Α' Βασιλέων Ζ/7:51.  
 

 ΣΤΙΣ ΑΠΟΘΗΚΕΣ ΤΟΥ ΘΕΟΥ: Νεεμίας Ι'/10:37-39, Μαλαχίας 

Γ/3:10. 
 

 ΣΤΟ ΘΗΣΑΥΡΟΦΥΛΑΚΙΟ: Νεεμίας Ζ/7:66-71, ΙΒ/12:44, Δευτε-

ρονόμιο ΛΒ/32:34, Ιησούς του Ναυή ς'/6:19. 
 

 ΟΠΟΥ Ο ΠΙΣΤΟΣ ΤΡΕΦΕΤΑΙ ΠΝΕΥΜΑΤΙΚΑ: Α' Κορινθίους Θ/9: 

11-14, Γαλάτες ς'/6:6,10. 
 

 ΣΤΙΣ τοπικές ΕΚΚΛΗΣΙΕΣ: Α' Κορινθίους Ις'/16:1-2, Γαλάτες 

ς'/6:10, Ρωμαίους ΙΒ/12:13. 
 

 ΣΕ ΦΤΩΧΟΥΣ, ΧΗΡΕΣ, κλπ: Α' Τιμόθεου Ε/5:4-8,16 και ς'/6:18, 

Λουκάς ς'/6:38, Ιάκωβος Α/1:27, Α' Ιωάννου Γ/3:17. 
 

 
"Π Ο Τ Ε" ΠΡΕΠΕΙ ΝΑ ΔΙΝΟΥΜΕ 

 

 

 Κάθε έτος: Δευτερονόμιο ΙΔ/14:22.  
 

 Τρεις φορές το χρόνο: Δευτερονόμιο Ις'/16:16-17.  
 

 Το πρώτο μερίδιο από κάθε τι: Δευτερονόμιο ΙΗ/18:4, Έξοδος 

ΚΒ/22:29-30, Αριθμοί ΙΗ/18:12,24, Β' Κορινθίους Η/8:5.  
 

 Τις απαρχές των γεννημάτων: Παροιμίες Γ/3:9-10, Β' Χρονι-

κών ΛΑ/31:5, Αριθμοί ΙΓ/13:20, Δευτερονόμιο ΙΗ/18:3-4. 
 

Πρώτη ημέρα εβδομάδας:  Α' Κορινθίους Ις'/16:2-3 - Πρόκειται 
για συνεισφορές και όχι για δέκατα (ιστορική αναφορά του Παύλου). 

 

310 



Ο ΣΥΜΒΟΛΙΣΜΟΣ ΤΟΥ αριθμού ΔΕΚΑ (ΔΕΚΑΤΟ) 
 

Ο αριθμός ΔΕΚΑ (από τον οποίο προέρχεται το "δέκατο") συμβολίζει 

τη δοκιμασία και τη θλίψη, αλλά και την πληρότητα των ενερ-

γειών, όπως βλέπουμε στις ακόλουθες περιπτώσεις: 
 

10 ΠΛΗΓΕΣ της Αιγύπτου (Έξοδος, κεφάλαια Θ/9 - ΙΒ/12).  
 

10 ΕΝΤΟΛΕΣ δόθηκαν στον Μωυσή. (Έξοδος Κ/20:1-17).  
 

10 ΦΟΡΕΣ άλλαξε ο Λάβαν τους μισθούς του Ιακώβ, που γι' αυτόν ήταν  

     μια μεγάλη δοκιμασία (Γένεση ΛΑ/31:7). 
 

10 ΦΟΡΕΣ οι φίλοι του Ιώβ τον ντρόπιασαν (Γένεση ΛΑ/31:7). 
 

10 ΠΑΡΘΕΝΕΣ έχουμε στην παραβολή του ΙΧ (Ματθαίος ΚΕ/25:1-11). 
 

10 ΛΕΠΡΟΙ θεραπεύτηκαν από τον Ιησού (Λουκάς ΙΖ/17:12-19). 
 

10 ΗΜΕΡΩΝ ΘΛΙΨΗ αναφέρεται ότι θα έχουν οι πιστοί της περιόδου της  

     εκκλησίας της Σμύρνης (Αποκάλυψη Β/2:10).  

 

Ο ΘΕΟΣ ΕΙΝΑΙ Ο "ΠΡΟΜΗΘΕΥΩΝ" ΠΛΟΥΣΙΑ 
 

 ΑΔΑΜ και ΕΥΑ: Γένεση ΙΓ/13:2. 

 ΑΒΡΑΑΜ: Γένεση Α/1:28-29. 

 ΙΩΒ: Ιώβ ΜΒ/42:12-13. 

 ΧΗΡΑ από την πόλη Σαρεπτά: Α΄ Βασιλέων ΙΖ/17:14).  

 ΣΟΥΝΑΜΙΤΙΣΣΑ γυναίκα: Β΄ Βασιλέων Η/8:1, 5-6.  

 Λαό ΙΣΡΑΗΛ δια του ΙΗΣΟΥ: Πράξεις Ι'/10:38. 

 ΕΜΑΣ σήμερα διά μέσου της θυσίας του Ιησού Χριστού. 

 

ΟΙΚΟΝΟΜΟΙ - ΥΠΗΡΕΤΕΣ - ΣΥΝΕΡΓΑΤΕΣ  ΤΟΥ  ΘΕΟΥ 
 

 Εδάφια για μελέτη 1: Α' Πέτρου Δ/4:10, Α' Κορινθίους Δ/4:1-

2, Λουκάς ΙΒ/12:42-44, Α' Κορινθίους Δ/4:2, Τίτος Α/1:7-9.   
 

 Παραβολή των ΤΑΛΑΝΤΩΝ:  Ματθαίος ΚΕ/25:14-30. 
 

 Παραβολή των 10 ΜΝΩΝ: Λουκάς ΙΘ/19:11-26. 
 

 Συνεργάτες του Θεού: Α' Κορινθίους Γ/3:9, Β' Κορινθ. ς'/6:1. 
 

 Εδάφια για μελέτη 2: Παροιμίες ΙΑ/11:24-25, Εκκλησιαστής 

ΙΑ/11:1,  Λουκάς ς'/6:38, Β' Κορινθίους Θ/9:6-7. 

311 



ΕΥΗΜΕΡΙΑ ΣΤΗΝ ΕΠΙΓΕΙΑ ΖΩΗ ΤΟΥ ΙΗΣΟΥ 

 2 ομάδες μαθητών με κοινό ταμείο: Ιωάννης ΙΓ/13:29. 

 Ματθαίος Ι'/10:5-10 (12 μαθητές), Λουκάς Ι'/10:3-9 (70 μαθητές).  

 Ο ακριβός "άρραφος" χιτώνας: Ιωάννης ΙΘ/19:23-24. 

 Χορτασμός πέντε χιλιάδων: Μάρκος Η/8:19-21. 

 Αφθονία για πληρωμή φόρων: Ματθαίος ΙΖ/17:27. 

 Αφθονία για μεγάλη ψαριά: Λουκάς Ε/57:1-11. 

 Προμήθεια για την εορτή του Πάσχα: Ματθαίος ΚΑ/21:1-7. 

 Προμήθεια για τον τελευταίο δείπνο: Μάρκος ΙΔ/14:13-16. 
 

 Κατηγόρια: Φάγος και οινοπότης: Λουκάς Ζ/7:34, Ματθαίος 

ΙΑ/11:19 και ΚΖ/27:57. 

 Ευεργετών και θεραπεύων: Πράξεις Ι'/10:38. 

 Μεγαλύτερα τούτων: Ιωάννης ΙΔ/14:12 & Ε/5:19, Ρωμαίους Η/8:11.  

 Επιχείρημα αντιφρονούντων: Λουκάς Θ/9:58. 

 Εδάφια για μελέτη: Μάρκος Ι'/10:29-30, Α' Ιωάννου Ε/5:14-

15, Ψαλμός ΠΔ/84:11. 

 

ΟΙ  "ΣΥΜΦΩΝΙΕΣ" ΤΟΥ ΘΕΟΥ ΜΕ ΤΟΝ ΑΝΘΡΩΠΟ 
 

 ΑΔΑΜ και ΕΥΑ: Γένεση Β/2:16-17. 

 ΝΩΕ: Γένεση Θ/9:12-17. 

 ΑΒΡΑΑΜ: Γένεση ΙΕ/15, & ΙΖ/17:10-12. 

 ΜΩΥΣΗΣ: Έξοδος ΚΔ/24:4-7, Λευιτικό Κς'/ 26:3-5. 

 Μ' ΕΜΑΣ σήμερα με τη θυσία του Ιησού στον Γολγοθά. 

 

ΔΕΚΑΤΟ ΑΠ' ΟΛΑ ΤΑ ΥΠΑΡΧΟΝΤΑ 
ΚΑΙ ΟΧΙ ΜΟΝΟ ΧΡΗΜΑΤΑ 

Το δέκατο αφορά ΟΛΑ ΤΑ ΥΠΑΡΧΟΝΤΑ του πιστού και δεν ανα-

φέρεται ειδικά στα χρήματα: Λευιτικό ΚΖ/27:30,32, Δευτερονόμιο 

ΙΔ/14:22, Β' Χρονικών ΛΑ/31:5-6, Νεεμίας ΙΒ/12:44, ΙΓ/13:5,12, 

Μαλαχίας Γ/3:10. 
 

. . .  / / /   . . .  

 

312 



 
 

ΒΙΒΛΙΟΓΡΑΦΙΑ - ΠΗΓΕΣ - ΒΟΗΘΗΜΑΤΑ 
 

 

 

01. ΑΓΙΑ ΓΡΑΦΗ 

Μετάφραση του αρχιμανδρίτη Νεόφυτου Βάμβα  
έκδοση «ΒΙΒΛΙΚΗ ΕΤΑΙΡΙΑ» 
("νέος Βάμβας απλοποιημένος" - ΦΙΛΑΔΕΛΦΟΣ 2022) 

  

02. ΚΑΙΝΗ ΔΙΑΘΗΚΗ 

Αρχαίο κριτικό (Ελληνικό) κείμενο - έκδοση «U.B.S.» 
  

03. ΤΟΝ ΘΕΟ ΚΑΜΕ ΣΥΝΕΤΑΙΡΟΝ ΣΟΥ 

Florence Christie - έκδοση 1969 
  

04. ΡΟΒΕΡΤΟΣ ΛΕΤΟΥΡΝΩ 

Αλβέρτος Λόριμερ - έκδοση «ο ΛΟΓΟΣ - 1961» 
  

05. ΣΠΟΡΑ και ΘΕΡΙΣΜΟΣ 

Γιώργος Παππάς - έκδοση «ΘΕΡΙΣΜΟΣ» 
  

06. ΟΙ ΠΙΟ ΕΥΤΥΧΙΣΜΕΝΟΙ ΑΝΘΡΩΠΟΙ ΣΤΗ ΓΗ  

Βιογραφία Δήμου Σακαριάν - Ιωάννη & Ελισάβετ Σέριλ - 1984 
  

07. ΣΥΝΕΡΓΑΤΕΣ ΤΟΥ ΘΕΟΥ 

Δημήτρης Χρηστίδης - έκδοση «ΕΡΩΔΙΟΣ - 2013» 

  

08. ΕΜΠΙΣΤΕΨΟΥ ΤΟΝ ΘΕΟ ΓΙΑ ΤΑ ΟΙΚΟΝΟΜΙΚΑ ΣΟΥ 

Jack Hartman - έκδοση «το ΑΝΩΓΕΙΟ - 1998» 

  

09. Η ΘΕΣΗ ΤΗΣ ΓΥΝΑΙΚΑΣ ΣΤΟ ΣΩΜΑ ΤΟΥ ΧΡΙΣΤΟΥ 

Αλκιβιάδης Τζελέπης - έκδοση «ΦΙΛΑΔΕΛΦΟΣ - 2021» 
  

10. ΔΙΑΘΗΚΗ ΣΦΡΑΓΙΣΜΕΝΗ ΜΕ ΑΙΜΑ 

Αλκιβιάδης Τζελέπης - έκδοση «ΦΙΛΑΔΕΛΦΟΣ - 1994» 
  

11. ΟΙ ΣΥΝΘΗΚΕΣ ΤΟΥ ΘΕΟΥ ΜΕ ΤΟΝ ΑΝΘΡΩΠΟ 

Σειρά 16 μηνυμάτων με ομιλητή τον Αλκιβιάδη Τζελέπη - 2019 

πηγή: YouTube: Filadelfos Channel 1 

 
 

313 



 
 

12. ΔΕΣΜΑ ΠΙΣΤΩΝ - σειρά 4 μηνυμάτων 

Μέμος Σακελλαρίου (Youtube: Ελληνική Χριστιανική Εκκλησία) 

  

13. ΤΑ ΔΕΚΑΤΑ ΣΑΝ ΠΡΟΣΦΟΡΕΣ ΣΤΟ ΘΕΟ (14.07.2019) 

Δημήτρης Λέκκας  (Youtube: Χριστιανική Εκκλησία Αθηνών) 

  

14. ΒΙΒΛΙΚΗ ΟΙΚΟΝΟΜΙΑ (Ιαν. - Απρ. 2022) 

Συμεών Κοντούδης - Σειρά 10 μηνυμάτων 

(Youtube: Logos Church Thessaloniki) 

  

15. ΤΑ ΟΙΚΟΝΟΜΙΚΑ ΤΟΥ ΘΕΟΥ 

Αργύρης και Πέγκυ Σιμώνη (Youtube: 2gether With Jesus) 

  

16. «ΛΕΞΙΚΟΝ ΑΡΧΑΙΑΣ ΕΛΛΗΝΙΚΗΣ ΓΛΩΣΣΗΣ» 
Ιωάννου Σταματάκου - έκδοση «ΒΙΒΛΙΟΠΡΟΜΗΘΕΥΤΙΚΗ - 1990» 

  

17. «ΛΕΞΙΚΟ ΝΕΑΣ ΕΛΛΗΝΙΚΗΣ ΓΛΩΣΣΑΣ» 
Γεωργίου Μπαμπινιώτη - έκδοση 1998 

  

18. Ηλεκτρονική Εγκυκλοπαίδεια «BΙΚΙΠΑΙΔΕΙΑ» 

http://el.wikipedia.org/wiki/ (Eλληνικά) 

  
 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

314 



ΛΙΓΑ ΛΟΓΙΑ ΓΙΑ ΤΟΝ ΣΥΓΓΡΑΦΕΑ 

 

1.   ΠΑΙΔΙΚΑ ΧΡΟΝΙΑ: Αλκιβιάδης Τζελέπης: Γεννήθηκε στο χωριό 

Σελινούντας (Κρόκοβα) του Αιγίου - Ν. Αχαϊας. Πέρασε δύσκολα παιδικά 

χρόνια, γιατί σε ηλικία 9 ετών πεθαίνει ο πατέρας του και αφήνει τη μητέ-

ρα του χήρα με 6 παιδιά (το μεγαλύτερο τότε ήταν 11 ετών και το μικρότε-

ρο ενός έτους). Ο πατέρας του ήταν ψάλτης στην εκκλησία του χωριού 

του, γεγονός που τον επηρέασε θετικά στο να σέβεται και να αγαπά τον 

Θεό. Κατά την περίοδο που πήγαινε Γυμνάσιο (εξατάξιο) ήταν από τα τα-

κτικά μέλη του κατηχητικού σχολείου στη Χριστιανική Ένωση του Αιγίου. 

Όταν βρισκόταν στη Β΄ Τάξη είχαν δωρίσει σε όλους τους μαθητές από 

μία Καινή Διαθήκη σε απλή δημοτική γλώσσα (έκδοση «ΒΙΒΛΙΚΗ ΕΤΑΙΡΙΑ») 

Άρχισε να την διαβάζει και του δημιουργήθηκαν πολλές απορίες, αλλά οι 

υπεύθυνοι της κατεστημένης εκκλησίας που εκπροσωπούσαν την Χριστια-

νική Ένωση, στα ερωτήματα που είχε, του έδιναν πάντα στερεότυπες α-

παντήσεις, όπως «...πήγαινε στην εκκλησία ...Άναψε κανένα κεράκι 

...Φίλησε το χέρι του παπά, κλπ, κλπ». Επειδή όλες αυτές οι προτροπές 

που του έδιναν, δεν είχαν καμιά σχέση με το Ευαγγέλιο που διάβαζε, ήθε-

λε ο ίδιος να ψάξει και να βρει το αληθινό νόημα της χριστιανικής πίστης 

και διδασκαλίας, γιατί στο χώρο αυτό δεν μπορούσαν να του λύσουν τις 

πνευματικές αναζητήσεις που είχε, αφού και οι ίδιοι δεν γνώριζαν. 
 

2.  ΦΟΙΤΗΤΙΚΑ ΧΡΟΝΙΑ: Τον Σεπτέμβριο του 1975 έρχεται στην 

Αθήνα για να φοιτήσει στο Πολιτικό Τμήμα της Νομικής Σχολής του Πανε-

πιστημίου Αθηνών. Η επιθυμία στην καρδιά του για να γνωρίσει την αλή-

θεια συνέχιζε να καίει, αλλά ο εχθρός της ψυχής, του παρουσίασε άλλα 

ενδιαφέροντα, όπως πολιτική, διασκέδαση, κλπ, τα οποία όχι μόνο δεν 

μπορούσαν να γεμίσουν το κενό της καρδιάς του, αλλά αυτό συνέχεια με-

γάλωνε. Για ένα χρόνο ασχολήθηκε ιδιαίτερα με την πολιτική, έχοντας 

ενταχθεί σε κάποιο πολιτικό φορέα. Καμιά όμως δραστηριότητα δεν γέμιζε 

το κενό της καρδιάς του και μέσα στο πνεύμα του υπήρχε μια ανεξήγητη 

θλίψη και μια μεγάλη απογοήτευση, με αποτέλεσμα να αναρωτιέται «Εάν 

πράγματι αυτός ήταν ο σκοπός της ζωής του; Και εάν αυτός ήταν, 

τότε γιατί δεν τον ευχαριστούσε τίποτα;». Στην κραυγή αυτή της καρ-

διάς του, ο ουρανός δεν έμεινε ασυγκίνητος, γιατί ο Ιησούς αποκαλύπτεται 

σ' όποιον με θέρμη Τον εκζητεί. 
 

3.  ΑΝΑΓΕΝΝΗΣΗ: Το έτος 1976 και ενώ βρισκόταν στο Β΄ έτος των 

σπουδών του, εργαζόταν σε μια ιδιωτική επιχείρηση στην περιοχή Μετα- 

μόρφωση Αττικής. Εκεί εργαζόταν και ένας νεαρός άνδρας, ονόματι Νί-

315 



κος, που αγαπούσε τον Θεό και η συμπεριφορά του και ο τρόπος του διέ-

φερε όλων των άλλων. Κάποια ημέρα είχε μαζί του ένα άρθρο από μια 

ημερήσια εφημερίδα, που παρουσίαζε μία κινηματογραφική ταινία με θέμα 

τον Αντίχριστο. Το πήρε, το διάβασε και ένιωσε τη μεγαλύτερη έκπληξη 

στη ζωή του. Δεν μπορούσε να καταλάβει πως, ενώ είχε διαβάσει πολλά 

χριστιανικά βιβλία και επί χρόνια πήγαινε στο κατηχητικό σχολείο, δεν 

γνώριζε τίποτα για τον «άνθρωπο της αμαρτίας», τον Αντίχριστο και τώρα 

μια πολιτική εφημερίδα να ασχολείται ιδιαίτερα με το θέμα αυτό, λόγω της 

ταινίας. Αυτό ήταν το κίνητρο για να αρχίσει να μελετά τον Λόγο του Θεού 

με ζήλο. Όλα τα άλλα ενδιαφέροντά του παραμερίστηκαν. 
 

 Μελετώντας συστηματικά τον Λόγο του Θεού άρχισαν τα πνευματι-

κά του μάτια να ανοίγουν και να κατανοεί πράγματα για τα οποία πριν είχε 

απορίες και ερωτηματικά. Η ζωή του άρχισε να αποκτά νόημα και σκοπό. 

Κατάλαβε πλέον, γιατί υπάρχει, γιατί ο Ιησούς σταυρώθηκε, γιατί ο κό-

σμος βρίσκεται μακριά από τον Θεό, τι πρέπει να πιστεύει και να ακολου-

θεί, πώς μπορεί  να σωθεί από τις αμαρτίες του και τι ήθελε από αυτόν ο 

Ιησούς. Γνώριζε πολλά ΓΙΑ τον Ιησού Χριστό, αλλά ακόμα του έλειπε το 

πιο σημαντικό, δεν είχε γνωρίσει προσωπικά ΤΟΝ ΙΔΙΟ τον Ιησού. Ήξερε 

με το νου ποια είναι η αλήθεια, αλλά με την καρδιά δεν είχε γνωρίσει 

Αυτόν που είναι η Αλήθεια. Αυτό συνέβηκε τον Απρίλιο του 1977, κάποιο 

πρωινό που δεν εργαζόταν και ήταν μόνος σπίτι. Καθώς μελετούσε τον 

Λόγο του Θεού, ένιωσε την επιθυμία να αφιερώσει τη ζωή του στον Ιησού 

και να αναλάβει Αυτός το τιμόνι της ζωής του. Γονάτισε και με απλά λόγια 

ζήτησε από τον Κύριο Ιησού να έρθει το Πνεύμα Του να κατοικήσει μέσα 

στην καρδιά του και να αναλάβει Αυτός τη ζωή του. Τότε, έγινε μάρτυρας 

μιας θαυμαστής εμπειρίας, κάτι σαν ουράνιο φως τον γέμισε και η ζωή 

του σε δευτερόλεπτα άλλαξε ριζικά. Μια νέα πνευματική γέννηση έγινε 

εκείνη τη στιγμή, αναγεννήθηκε από το άγιο Πνεύμα του Θεού. ΠΡΙΝ ήταν 

ένας χαμένος αμαρτωλός με προορισμό την αιώνια καταδίκη, ΤΩΡΑ 

ήταν ένας σωσμένος αμαρτωλός με ουράνια και αιώνια κληρονομιά. 
 

 Τον Σεπτέμβριο του 1980 κατατάχθηκε στην Πολεμική Αεροπορία, 

όπου εκπλήρωσε τις στρατιωτικές του υποχρεώσεις, υπηρετώντας το 

μεγαλύτερο μέρος της θητείας του στην Λήμνο. Ένα μήνα μετά την από-

λυσή του από το στρατό, νυμφεύεται και από τον Νοέμβριο του 1982, 

αρχίζει μαζί με τη σύζυγό του να εργάζονται για τον Κύριο Ιησού στη 

χριστιανική συνάθροιση που είχε πάει όταν ο Κύριος τον αναγέννησε. Ο 

Κύριος τον ευλόγησε και στον τομέα της εργασίας του, όπου με θαυμαστό 

τρόπο άνοιξε δρόμο και τον Μάρτιο του 1984 διορίζεται σε Υπηρεσία του 

316 



δημόσιου τομέα, στην οποία παρέμεινε μέχρι το 2013, όπου υπέβαλε 

παραίτηση, λόγω συμπλήρωσης των απαιτουμένων ετών υπηρεσίας. 
 

4.  ΒΑΠΤΙΣΜΑ ΜΕ ΤΟ ΑΓΙΟ ΠΝΕΥΜΑ: Στις 9 Νοεμβρίου 1987, 

ημέρα Δευτέρα, ο Κύριος Ιησούς τον βαπτίζει με το άγιο Πνεύμα Του. 

Όπως ο ίδιος ομολογεί στη βιογραφία του, ήταν γι’ αυτόν μια συγκλονιστι-

κή εμπειρία. Καθώς προσευχόταν μαζί με άλλους πιστούς και δόξαζε τον 

Κύριο Ιησού, Αυτός τον γέμισε με το Πνεύμα Του, όπως ακριβώς γεμίζει 

ένα δοχείο με νερό και ταυτόχρονα ένας χείμαρρος δοξολογίας έβγαινε 

από μέσα του σε ξένες γλώσσες, όπως συνέβηκε για πρώτη φορά 

στους αποστόλους την ημέρα της Πεντηκοστής και όπως συνέβηκε και 

συμβαίνει σε εκατομμύρια πιστούς σε όλους τους αιώνες και σ’ ολόκληρο 

τον κόσμο (βλ. Πράξεις Β/2:1-4). Με την «αναγέννησή» του το Πνεύμα 

του Θεού καθάρισε τη ζωή του από κάθε αμαρτία, γιατί ο Ιησούς επάνω 

στο σταυρό του Γολγοθά πλήρωσε τις δικές του αμαρτίες και τις δικές του 

αρρώστιες, πέθανε ο Ιησούς ΑΝΤΙ γι’ αυτόν. Με το «βάπτισμα του αγίου 

Πνεύματος» ο Κύριος κατοίκησε μόνιμα μέσα του και το σώμα του έγινε ο 

ζωντανός ναός του αγίου Πνεύματος του Θεού. 
 

5.  ΔΙΑΚΟΝΙΑ ΤΟΥ ΛΟΓΟΥ: Ο τομέας στον οποίο δραστηριοποιή-

θηκε σχεδόν αμέσως από τα πρώτα χρόνια της αναγέννησής του και αυτή 

ήταν η κύρια κλήση του από τον Θεό ήταν η διακονία του Λόγου Θεού 

και σαν ομιλητής (κήρυκας και διδάσκαλος) έχει μεταφέρει τα καλά νέα 

του ευαγγελίου του Ιησού, σ’ όλη την Ελλάδα, με αποτέλεσμα πολλοί άν-

θρωποι να έχουν ευλογηθεί, καθώς εκζητούν τον Ιησού Χριστό στη ζωή 

τους και στρέφονται με δίψα στον άγιο Λόγο Του, την Βίβλο, που αποτελεί 

ύψιστη τιμή για τη χώρα μας (όπως συχνά τονίζει), καθόσον η Καινή 

Διαθήκη έχει γραφτεί απευθείας στην Ελληνική γλώσσα, ένα προνόμιο 

μοναδικό για εμάς, που ο Θεός δεν το έδωσε σε κανένα άλλο έθνος.  
 

 Κατά καιρούς έχει αναλάβει ως υπεύθυνος την ποίμανση διαφό-

ρων συναθροίσεων ή χριστιανικών ομάδων σε Αθήνα και επαρχία 

που λειτουργούσαν, είτε κατ' οίκον, είτε σε δημόσιους χώρους (κτίρια), 

έχοντας συνεργαστεί με όλες σχεδόν τις αναγεννημένες ομάδες, ομολο-

γίες και συναθροίσεις, που δραστηριοποιούνται στη χώρα μας, Ελληνό-

φωνες και Αγγλόφωνες. Τα μηνύματά του, αρχικά μέσω κασετών και 

αργότερα μέσω CD και DVD έχουν μεταφερθεί σε ολόκληρη την Ελλάδα 

και το εξωτερικό. Με τη χρήση του ιντερνετ (facebook, youtube, κλπ) τα 

μηνύματά του μεταδίδονται και σε ολόκληρο τον κόσμο, με αποτέλεσμα 

πολλοί να έχουν ευλογηθεί, σύμφωνα με τις δικές τους μαρτυρίες.  
  

317 



6.  ΣΥΓΓΡΑΦΙΚΟ ΕΡΓΟ: Σε ηλικία 19 ετών συνέγραψε δύο κοινω-

νικά διηγήματα, από τα οποία το ένα απέσπασε μια πολύ καλή κριτική 

από εκδοτικό οίκο. Όταν αργότερα αφιέρωσε τη ζωή του στον Ιησού Χρι-

στό, αποφάσισε να αφιερώσει το ταλέντο του στη δική Του υπηρεσία. Μέ-

χρι το έτος 2026: (1) Έχει συγγράψει συνολικά 45 βιβλία με ποικίλη ύλη, 

όπως ερμηνευτικά, απολογητικά, εσχατολογικά, κλπ. (2) Έχει δημιουρ-

γήσει 15 υμνολόγια με gospel ύμνους. (3) Έχει κάνει πολλές ολιγοσέλι-

δες μελέτες, μέχρι 30 σελίδες περίπου, έχοντας εκδώσει προς τούτο 54 

τεύχη - βιβλία. (4) Έχει εκδώσει δεκάδες φυλλάδια με ποικίλα θέματα, 3 

ή 8 σελίδων. Θεωρείται, ίσως ο πιο πολυγραφότατος συγγραφέας στη 

σύγχρονη Ελληνική χριστιανική βιβλιογραφία. Επειδή, ένα από τα χαρί-

σματά του είναι του διδασκάλου, όλα σχεδόν τα βιβλία του απευθύνονται 

σε συγκεκριμένο αναγνωστικό κοινό, απευθύνονται σε άτομα που είναι 

εξοικειωμένα με τον Λόγο του Θεού. Πολλά από τα βιβλία του έχουν απο-

σταλεί σε διάφορες πολιτικές και κοινωνικές προσωπικότητες, καθώς και 

σε διάφορους φορείς και έχουν αποσπάσει ευμενή σχόλια και κριτικές. 

Τοπικές εφημερίδες της γενέτειράς του συχνά έχουν προβάλει τα βιβλία 

του, με εξαιρετικές κριτικές. 
 

7.  ΔΙΑΚΟΝΙΑ "ΦΙΛΑΔΕΛΦΟΣ": Στην όλη διακονία του έχει δώσει 

την άτυπη επωνυμία «ΦΙΛΑΔΕΛΦΟΣ», γιατί πιστεύει ότι μόνο με ειλικρινή 

αγάπη και φιλαδέλφεια μπορεί κάποιος να υπηρετήσει και τους αδελφούς 

και τον πλησίον του, μια γνήσια φιλαδέλφεια που να έχει τα σπλάχνα του 

Ιησού Χριστού και την καρδιά της αγάπης του Πατέρα. Είναι ένας από 

τους ελάχιστους πρωτεργάτες που έχει εργαστεί επί δεκαετίες για την α-

ληθινή ενότητα της εκκλησίας, με διαφορετικές δογματικές θέσεις, γι' 

αυτό και είχε πολεμική εναντίον του, καθόσον όσοι μιλούσαν για "φιλαδέλ-

φεια" και "ενότητα" την εννοούσαν μέσα σε στενά δογματικά πλαίσια. Η 

πίστη του είναι ότι ο Κύριος στις έσχατες ημέρες που ζούμε, ετοιμάζει το 

λαό Του για κάτι θαυμαστό, ετοιμάζει το «νέον πράγμα» που αναφέρεται 

στον Ησαΐα ΜΓ/43:18 και για το σκοπό αυτό φέρνει σε επαφή αδελφούς, 

άγνωστους μεταξύ τους και με διαφορετικές δογματικές τοποθετήσεις, 

αλλά με ένα κοινό στόχο και οραματισμό: Να χρίσουν τη κεφαλή του 

σώματος, να χρίσουν τον αναστημένο και ένδοξο Ιησού, γιατί Αυτός είπε 

«Όταν εγώ υψωθώ, θα ελκύσω πάντας μπρος εμαυτόν» και όταν συμβεί 

αυτό, τότε η εκκλησία θα έρθει σε αληθινή ενότητα πνεύματος. 
 

ΣΗΜΕΙΩΣΗ: Λεπτομέρειες για την πνευματική πορεία του συγγραφέα, μπορεί ο ενδια-

φερόμενος να διαβάσει την αυτοβιογραφία του που κυκλοφορεί με τίτλο «ΠΩΣ ΓΝΩΡΙΣΑ 

ΠΡΟΣΩΠΙΚΑ ΤΟΝ ΙΗΣΟΥ ΧΡΙΣΤΟ» (επανέκδοση 2025 - κωδικός 11). 
 

318 



Σ Η Μ Ε Ι Ω Σ Ε Ι Σ  και  Σ Χ Ο Λ Ι Α      (σελ.01) 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

319 



Σ Η Μ Ε Ι Ω Σ Ε Ι Σ  και  Σ Χ Ο Λ Ι Α      (σελ.02) 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

320 



Σ Η Μ Ε Ι Ω Σ Ε Ι Σ  και  Σ Χ Ο Λ Ι Α        (σελ.03)  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

321 



Σ Η Μ Ε Ι Ω Σ Ε Ι Σ  και  Σ Χ Ο Λ Ι Α        (σελ.04) 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

322 



 

00 
323 



 

 
 

ISBN:  978 - 960 - 92560 -  2 - 5 
 

Α΄ έκδοση: 08/1995    Γ΄ έκδοση: 06/2007   

Ανατύπωση:  2025  Σελίδες 88 

 

 

 Ποια σχέση υπάρχει ανάμεσα στη «ΜΑΣΟΝΙΑ» και τον «ΣΑΤΑΝΙΣΜΟ;» 
 

 Τι αντιπροσωπεύουν τα «ιερά σύμβολα» των μασόνων-σατανιστών;  
 

 Ποια σχέση υπάρχει στα κινήματα «ειρήνης» και τον μελλοντικό «Παγκό-

σμιο Ηγέτη», τον αποκαλούμενο "Αντίχριστο;" 
 

 Πως αντιδρούν σήμερα στην κατάσταση αυτή οι επίσημοι πολιτικοί, κοινω-

νικοί και εκκλησιαστικοί φορείς;  
 

......Αυτά και πολλά άλλα ερωτήματα βρίσκουν απάντηση στο βιβλίο αυτό. 
 

 Το βιβλίο αυτό είχε κυκλοφορήσει αρχικά με τίτλο «ΑΝΤΙΧΡΙΣΤΟΣ και 

ΣΚΟΤΕΙΝΕΣ ΔΥΝΑΜΕΙΣ», αλλά επειδή το βασικό θέμα που πραγματεύεται 

είναι η χρήση των ΚΟΙΝΩΝ ΙΕΡΩΝ ΣΥΜΒΟΛΩΝ που χρησιμοποιούνται 

και από τους «μασόνους» και από τους «σατανιστές» (υπάρχει πλήρης 

ταύτιση), κρίθηκε σκόπιμο ο τίτλος να αλλάξει και να αποδίδει την πραγμα-

τικότητα, όπως αποκαλύπτεται και από τις σελίδες του βιβλίου. 
 
 

324 



 

 

ISBN: 978 - 960 - 6783 - 10 - 4 

 

Α΄ έκδοση: 01/2001     Β΄ έκδοση: 2022  
 

Το βιβλίο αποτελείται από τρία μέρη: 
 

Μέρος 1ο  -  ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗ ΑΠΟ ΔΑΙΜΟΝΙΚΑ ΠΝΕΥΜΑΤΑ   

                "ξεσκεπάζοντας τον εχθρό" 
 

Μέρος 2ο  -  ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗ ΑΠΟ ΔΑΙΜΟΝΙΚΑ ΠΝΕΥΜΑΤΑ   

                "συντρίβοντας τον εχθρό" 
 

Μέρος 3ο  -  ΑΠΕΛΕΥΘΕΡΩΣΗ ΑΠΟ ΣΧΙΖΟΦΡΕΝΕΙΑ   

                "σπάζοντας τα δεσμά του εχθρού" 

 

     Μια θαυμαστή αποκάλυψη του Κυρίου Ιησού Χριστού στην εκκλη-

σία των τελευταίων καιρών, για να ξεσκεπαστούν και να συντριφτούν 

τα έργα του Διαβόλου και των πονηρών σκοτεινών δυνάμεών του και για 

να ετοιμαστεί η νύμφη Του για τον ένδοξο ερχομό Του.  
 

     Πρόκειται για διασκευή του βιβλίου «ΓΟΥΡΟΥΝΙΑ ΣΤΟ ΣΑΛΟΝΙ» 

των Φράνκ και Άϊντα Μακ Χάμμοντ, στο οποίο έχουν προστεθεί από τον 

συγγραφέα Αλκιβιάδη Τζελέπη πλήθος νέων στοιχείων, απόψεων και 

πληροφοριών, με αποτέλεσμα η ανάλυση να γίνεται με λεπτομερή τρόπο. 

Τα 2 τελευταία κεφάλαια έχουν προστεθεί εξ ολοκλήρου από τον  Έλληνα 

συγγραφέα. 

325 



 

 
ISBN:  978 - 960 - 6783 - 29 - 6 

 

Α΄ έκδοση: 03/2018    Β΄ έκδοση: 11/2019 

 Αρχική έκδοση:  05/1992     Σελίδες 84 
 

 

Η ΠΑΛΑΙΑ ΔΙΑΘΗΚΗ μεταφράστηκε στην Ελληνική γλώσσα από 

τους Εβδομήκοντα (Ο΄) και χρησιμοποιήθηκε για μεγάλο χρονικό διά-

στημα επίσημα και από τους Ιουδαίους.  
 

Η ΚΑΙΝΗ ΔΙΑΘΗΚΗ γράφτηκε απευθείας στην Ελληνική γλώσσα, μία 

μεγάλη ευλογία του Θεού για τους Έλληνες.  
 

Η ΑΓΙΑ ΓΡΑΦΗ Ολόκληρη (Παλαιά και Καινή Διαθήκη) βρίσκεται σε 

μόνιμη βάση το 1
ο
 βιβλίο σε παγκόσμια κυκλοφορία, παρ’ όλο που 

δέχεται συχνά πολλές και σκληρές κριτικές εναντίον της. 
 

Μερικά από τα περιεχόμενα του βιβλίου: 
 

Κριτική των κειμένων της Αγίας Γραφής - Υλικό και τρόπος γραφής 

των κειμένων - Κώδικες και Χειρόγραφα της Βίβλου - Λάθη 

αντιγραφών και αιτίες - Εβραϊκά κείμενα - Μεταφράσεις της Αγίας 

Γραφής - Μεταφραστικά λάθη του Ν.Βάμβα - Αρχαιολογικές και 

ιστορικές μαρτυρίες. 
 

326 



 

 
ISBN:  978 - 960 - 92560 - 7 - 0 

 

Α΄ έκδοση: 02/2002   Γ΄έκδοση: 05/2013 

Ανατύπωση: 2026  Σελ. 80  

 

     Πολεμικές συρράξεις με τεχνολογία τρόμου, τρομοκρατικές ενέργειες 

που ξεπερνούν τον κινηματογραφική φαντασία, εμφύλιες διαμάχες που α-

φανίζουν λαούς ολόκληρους, θρησκευτικές συγκρούσεις χωρίς τέλος, φο-

βερές επιδημίες, πείνα, αρρώστιες, ανεργία, πληθωρισμός, σεισμοί, κατα-

στροφικά καιρικά φαινόμενα, άνθρωποι γεμάτοι μίσος, κακία, θεομπαίχτες, 

εγωιστές, αλαζόνες, καιροσκόποι, σατανολάτρεις και πολλά άλλα κοινωνι-

κά προβλήματα ζωντανεύουν στις σελίδες του βιβλίου αυτού.  
 

Το βιβλίο αυτό προχωρεί στο μέλλον και περιγράφει φοβερά 
γεγονότα που πρόκειται να συμβούν: 

 

   Ο πύργος του Άϊφελ θα πέσει - Ο Νείλος ποταμός θα ξεραθεί - 

Τα Ηνωμένα Έθνη θα διαλυθούν - Ουρανοξύστες στη Νέα Υόρκη θα 

πέσουν - Το νερό θα γίνει σπάνιο στη Μέση Ανατολή - Η Τουρκία και 

οι γύρω περιοχές θα αιματοκυλίσουν - Ο Ειρηνικός και ο Ατλαντικός 

Ωκεανός θα ενωθούν …κλπ.  

Αυτά θα  είναι μερικά από τα γεγονότα που αναφέρονται στο βιβλίο! 
 

327 



 




